Jaroslav Pelikan



# TRADIŢIA CREŞTINĂ

O istorie a dezvoltării doctrinei

11 278.348

IV

Reformarea Bisericii și a dogmei (1300-1700)

POLIROM

## Jaroslav Pelikan

# TRADIŢIA CREŞTINĂ

O istorie a dezvoltării

IV Reformarea Bisericii și a dogmei (1300-1700)

Reformarea Bisericii apusene s-a desfășurat pe durata mai multor secole, între anii 1300 și 1700. Teologia lui Martin Luther a fost doar punctul culminant al unui proces început anterior prin Hus și Wycliffe, care au expus opinii diferite de învățătura oficială a Bisericii. Reforma a pus în discutie înseși fundamentele Bisericii creștine: unitatea, sfințenia și apostolicitatea Bisericii, raportul dintre autoritatea bisericească și centralitatea Scripturii, cel dintre preoția universală și cea sacramentală, realitatea prezenței în Euharistie. Acestea sînt și principalele teme tratate de volumul al patrulea al Tradiției crestine, în care Jaroslav Pelikan prezintă cauzele și, mai ales, efectele Reformei. Consecvent principiului abordării cronologice a dezvoltării doctrinei, autorul urmăreste evolutia teologiei apusene de la un consens patristic fundamentat pe doctrina lui Augustin la o diversitate care se revendica în multe dintre aspectele sale, în mod ironic, tot de la gîndirea augustiniană, avînd în centru ideea că Scriptura e singura sursă a revelației și că ea îi vorbește nemiilocit fiecărui credincios în parte.

"O lucrare de referință pentru cercetătorii în domeniul religiei și al istoriei culturii."

Marjorie O'Rourke Boyle, Commonweal

"Precis în exprimare și fără a pierde vreun sens major, Pelikan recurge la o varietate de surse pe care puțini din epoca noastra au capacitatea lingvistică, geniul sau ambiția de a le utiliza."

Martin E. Marty, America

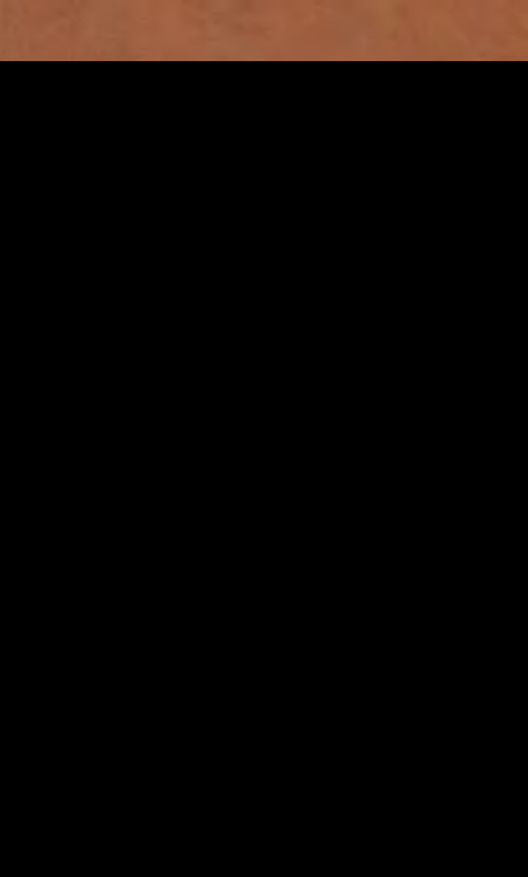
ISBN 973-681-653-2 (vol. I-V)



**POLIROM** 

www.polirom.ro

James and Delivan



#### Jaroslav Pelikan

#### TRADIȚIA CREȘTINĂ O istorie a dezvoltării doctrinei

IV

Reformarea Bisericii și a dogmei (1300-1700)

Jaroslav Pelikan (1923-2006), teolog luteran convertit la ortodoxie în 1997. Sub îngrijirea sa a fost publicată, între 1955 și 1971, lucrarea monumentală în douăzeci de volume Luther's Works, dedicată teologiei lui Martin Luther. A fost profesor emerit la Universitatea Yale, membru de onoare al Fundației Carnegie pentru Perfecționarea Învățămîntului, președinte al Academiei Americane de Arte și Științe, editor la Encyclopaedia Britannica. În noiembrie 2004 i s-a decernat "Premiul John W. Kluge pentru întreaga activitate în slujba Științelor Umaniste", acordat de Biblioteca Congresului SUA. De același autor: From Luther to Kierkegaard, 1950; Development of Christian Doctrine, 1969; The Vindication of Tradition, 1984; Jesus Through the Centuries, 1985; Imago Dei, 1990; Christianity and Classical Culture, 1993; Faust the Theologian, 1995; Mary Through the Centuries, 1996; The Reformation of the Bible / The Bible of the Reformation, 1996. Lucrări traduse în limba română: Fecioara Maria de-a lungul secolelor, Humanitas, 1998; Iisus de-a lungul secolelor, Humanitas, 2000.

Lector: Alexander Baumgarten

Coordonator de proiect: Ioan-Florin Florescu

Contribuția traducătorilor:

Silvia Palade – "Prefață", "Surse principale", "Definirea Reformei", capitolele 1-4 Mihai-Silviu Chirilă – capitolele 5-7

#### www.polirom.ro

Jaroslav Pelikan, The Christian Tradition. A History of the Development of Doctrine

4. Reformation of Church and Dogma (1300-1700)

Licensed by The University of Chicago Press, Chicago, Illinois, U.S.A.

- © 1984 by The University of Chicago. All rights reserved.
- © 2006 by Editura POLIROM, pentru prezenta traducere

Editura POLIROM

Iaşi, B-dul Carol I nr. 4, P.O. Box 266, 700506Bucureşti, B-dul I.C. Brătianu nr. 6, et. 7, ap. 33, O.P. 37;P.O. Box 1-728, 030174

## Descrierea CIP a Bibliotecii Naționale a României : PELIKAN, JAROSLAV

Tradiția creștină: o istorie a dezvoltării doctrinei / Jaroslav Pelikan; trad. de Silvia Palade. - Iași: Polirom, 2004 -

5 vol.

ISBN: (10) 973-681-653-2

Vol. 4: Reformarea Bisericii și a dogmei (1300-1700) / trad. și note de Silvia Palade și Mihai-Silviu Chirilă. - 2006. - Bibliogr. - Index. -

ISBN: (10) 973-46-0451-1; ISBN (13) 978-973-46 -0451-7

I. Palade, Silvia (trad.)

II.Buga, Nicolai (trad.) III. Chirilă, Mihai-Silviu (trad.)

23

28(091)

Printed in ROMANIA

3×1965

## Jaroslav Pelikan

# TRADIŢIA CREŞTINĂ

O istorie a dezvoltării doctrinei

439293 IV

Reformarea Bisericii și a dogmei (1300-1700)

Traducere și note de Silvia Palade și Mihai-Silviu Chirilă





POLIROM 2006

## Cuprins

| Notă asupra ediției   |                                   | 7            |
|-----------------------|-----------------------------------|--------------|
| Prefață               |                                   | 9            |
| Surse principale      |                                   | . 11         |
| Definirea Reformei    |                                   | . 53         |
| 1. Pluralism doctrin  | ar în Evul Mediu tîrziu           | . 63         |
|                       | Dincolo de sinteza augustiniană   | . 74<br>. 89 |
| 2. Una, sfîntă, catol | ică și apostolică?                | 118          |
|                       | Unitatea Bisericii                | 132<br>144   |
| 3. Evanghelia ca tez  | aur al Bisericii                  | 171          |
|                       | Justiție divină și dreptate umană | 182<br>197   |
| 4. Cuvîntul și voia l | ui Dumnezeu                       | 223          |
|                       | Cuvînt și duh                     | 242          |
|                       | ascunsă și revelată               |              |

| 5. Denniția specinc  | ului romano-catolic                             |
|----------------------|-------------------------------------------------|
|                      | Apărătorii credinței                            |
|                      | Evanghelia și Biserica catolică                 |
|                      | De la pluralism la definiție 307                |
|                      | Reafirmarea Bisericii și a dogmei 321           |
| 6. Provocări la adre | sa continuității apostolice                     |
|                      | Umanismul creștin și autoritatea revelației 335 |
|                      | Opoziția dintre spirit și structură 341         |
|                      | Respingerea dogmei trinitare                    |
| 7. Dogmatici confes  | ionale într-o creștinătate divizată 358         |
|                      | Introducere la studiul dogmelor 361             |
|                      | Firea umană a lui Iisus Hristos                 |
|                      | Istoria Legămîntului                            |
|                      | Darurile harului                                |
| Bibliografie secunda | ară selectivă 407                               |
| Index                |                                                 |

## Notă asupra ediției

Pentru citatele biblice din prezenta ediție s-a folosit traducerea românească sinodală, în ediția Biblia sau Sfinta Scriptură, Editura Institutului Biblic și de Misiune al B.O.R., București, 1991. Numerotarea psalmilor urmează această ediție, diferind de cea din ediția în limba engleză. Pentru citatele din Vechiul Testament care aveau în original mențiunea (LXX) s-au folosit volumele apărute pînă acum din ediția Septuaginta, Polirom – Colegiul "Noua Europă", 2004-2006. Alte citate biblice care aveau mențiunea (LXX) sau (Vulg.) au fost traduse după forma din limba engleză din original. Cărțile biblice din care s-a tradus după ediția Septuagintei au fost denumite în funcție de această ediție (de exemplu, Geneza, Proverbe, Micheia, Baruch).

Lucrările patristice traduse în limba română au fost citate după titlurile românesti consacrate.

Numele autorilor antici au fost redate respectîndu-se forma lor consacrată în limba română, fiind transliterate numele mai puțin cunoscute.

Mihai-Silviu Chirilă

## Prefață

Acest al patrulea volum din Tradiția crestină m-a readus la perioada din istoria doctrinei crestine cu care mi-am început activitatea de cercetare: dizertația mea din 1946 avea ca obiect relatiile doctrinare dintre Reforma husită din veacul al XV-lea și Reforma luterană din veacul al XVI-lea; primul meu articol stiintific, din anul 1947, avea ca temă gîndirea unui teolog al ortodoxiei protestante din secolul al XVII-lea; iar prima mea carte, din 1950, descria legăturile dintre teologie și filozofie în epoca Reformei și în perioada care i-a urmat. Chiar și atunci, desigur, eram constient de nenumăratele moduri în care gîndirea Reformei reflectă vocabularul și tiparele de gîndire ale perioadei patristice și ale celei medievale. Însă abordînd doctrinele Reformei, acum, după ce am urmărit în detaliu evoluția doctrinară a acelor perioade, constientizez din ce în ce mai mult importanța înțelegerii veacului al XVI-lea în lumina continuității și discontinuității sale cu istoria doctrinei Bisericii începând din veacul al II-lea. În ciuda declarațiilor lor solemne cu privire la sola Scriptura, adeptii Reformei au arătat că Scriptura nu a fost niciodată sola. Mai mult, i-aș îndemna pe cititorii prezentului volum să considere la modul cel mai serios contextul acestuia ca facînd parte din istoria tradiției creștine.

Cred că s-ar cuveni de asemenea să explicăm relatia dintre volumul de față și cel care urmează și totodată încheie această carte. Periodizarea unei relatări istorice este întotdeauna arbitrară; ca să nu mai vorbim de faptul că nici evenimentele prezentate nu se află întotdeauna în deplină concordanță cu precizia titlului sau a cuprinsului cărtii respective. Așa cum indică ultimul capitol al acestui volum, relatarea din volumul 5 va începe cu pietismul, puritanismul și jansenismul, care, împreună cu evoluțiile contemporane din Ortodoxia răsăriteană, au ilustrat "criza ortodoxiei atît în Răsărit, cît și în Apus". De aceea, semnificatia doctrinară a acestor miscări, doar sugerată în volumul de fată, va fi pe larg dezbătută în volumul următor (chiar dacă un număr considerabil de izvoare datează din perioada anterioară anului 1700). Încă o dată, ceea ce va determina selectarea si modul de prezentare a acestor miscări va fi contextul din cadrul istoriei tradiției creștine.

O altă caracteristică a prezentului volum care ar trebui explicată este de natură bibliografică. Tocmai în epoca de care

ne ocupăm aici a fost inventat tiparul și, prin urmare, pentru prima dată în această lucrare publicarea unei cărti în formă tipărită se putea realiza în timpul vieții autorului. În cazul multora dintre autorii citați, acea primă ediție a fost însă si ultima. După cum reiese din lista care cuprinde "Autori și scrieri", am inclus editiile respective în această listă și nu în "Ediții și colecții", fapt care ar fi fost nepotrivit și pedant. Aceasta este si epoca din istoria Occidentului cînd numele de familie au început să intre în vocabularul curent; cu toate că era adesea numit "Doctorul Martin", reformatorul german era – si este – mentionat de obicei cu numele de "Martin Luther". Am încercat să tin seama de această schimbare atunci cînd am conceput abrevierile din lista cu "Autori și scrieri". Deși, cu sigurantă, nu am enumerat nici pe departe toate sursele pe care le-am citit, am inclus totusi în această listă anumite surse care nu au fost citate în note. În ceea ce privește traducerea citatelor mi-am îngăduit libertatea, așa cum am făcut-o pe parcursul întregii lucrări, de a adopta și de a adapta traduceri, inclusiv pe cele care îmi apartin, fără alte mentiuni. Dat fiind că acesta este primul volum care cuprinde un număr semnificativ de surse în limba engleză, trebuie să fac precizarea că am transpus cele mai multe dintre aceste surse în limbajul și ortografia secolului XX.

Nu îmi mai rămîne decît să-mi exprim recunoștința pentru tot sprijinul pe care l-am primit și fără de care nu aș fi putut scrie niciodată această carte. Diferitele prelegeri susținute în Statele Unite, Canada, Europa și Australia mi-au oferit ocazia să prezint mare parte din acest material în fața unui auditoriu înainte de a-l da în mod irevocabil spre tipărire; între acestea, îngăduiti-mi să evidentiez Prelegerile Gauss sustinute la Universitatea Princeton, care mi-au permis (și m-au obligat) să definitivez expunerea a ceea ce alcătuiește acum capitolul al doilea. Ca o ironie, cu cît mă apropii mai mult de prezent, cu atît sînt mai dispersate sursele. De aceea, a sporit numărul bibliotecilor pe care a trebuit să le vizitez, la fel ca și recunostinta mea fată de directorii si personalul acestora: Universitatea catolică a Americii, Universitatea din Chicago, Seminarul Teologic Concordia din Saint Louis, Biblioteca Folger Shakespeare, Universitatea Harvard, Universitatea din Iowa, Biblioteca Congresului, Seminarul Teologic Luteran din Philadelphia, Biblioteca Publică din New York, Universitatea Notre Dame, Universitatea Oxford, cu precădere Biblioteca Bodleiană, Universitatea din Pennsylvania, Seminarul Teologic Princeton, Universitatea Princeton, Universitatea Stanford, Universitatea din Toronto, inclusiv Institutul Pontifical de Studii Medievale, Seminarul Teologic Union din New York, Biblioteca Apostolica Vaticana, Universitatea Yale și Biblioteca Centrală din Zürich. Multumirile mele se îndreaptă de asemenea către Ruth Mazo, care m-a ajutat la verificarea referințelor din primele două capitole, și către Mary Whitney, care a dactilografiat primele cinci capitole.

### Surse principale

#### Autori și scrieri

Ab. Hris. Abatele Hrisostom de Gaeta

Aeg. Carl. Pun. Aegidius Carlerii. Despre pedepsirea păcatelor publice

Aeg. Per. Infid. Aegidius de Perugia. Împotriva celor care sînt necredincioși,

nesupuși și răzvrătiți împotriva Sfintei Biserici Romane și a

suveranului pontif

Aeg. Rom. Aegidius Romanus

An. Comentariu la Aristotel "De anima". Veneția, 1496-1497

Art. fid. Despre mărturisirile de credință. Napoli, 1525
Cant. Comentariu la Cîntarea Cîntărilor. Siena, 1602
Char. Despre caracterul sacramental. Roma, 1555
Cog. ang. Despre cunoașterea îngerilor. Veneția, 1503
Corp. Teoreme despre trupul lui Hristos. Bologna, 1481

Eccl. pot. Puterea Bisericii sau a suveranului pontif

Err. phil. Greșelile filozofilor Mens. ang. Măsura îngerilor

Praed. Predestinare, preștiință, paradis și iad. Napoli, 1525

Ps. 44 Tratat despre Psalmul 44 [45]. Padova, 1553

Quest. met. Întrebări metafizice. Veneția, 1501

Quodlib. Quodlibeta. Louvain, 1646

Reg. princ. Despre guvernarea principilor [De regimine principum]. Augsburg,

1473

Ren. pap. Renunțarea papei. Roma, 1554

Res. mort. Despre învierea morților

Rhet. Comentariu la Aristotel. "Retorica". Veneția, 1515

Rom. Comentariu la Romani. Roma, 1555

Sent. Comentariu la Sentințe. Ediție reeditată. Frankfurt, 1968

Ps. Alb. M. Mar. Pseudo-Albertus Magnus. Despre Fecioara Maria

Aleand. Girolamo Aleandro

Conv. conc.

Alex. S. Elpid.

Eccl. pot.

Despre convocarea unui conciliu

Alexandru de San Elpidio

Puterea Bisericii. Torino, 1494

All. Pierre D'Ailly

Curs. Bibl. Curs despre Biblie [Principium in cursum Bibliae]

Domin. Stăpînire legitimă Emend. eccl. Îndreptarea Bisericii

Ep. Jo. XXIII. Epistolă către Papa Ioan al XXIII-lea

Ext. schism. Nimicirea schismei

Fals. proph. Falşi profeți

Indoct. Dacă un necunoscător al Legii lui Dumnezeu poate fi un bun conducător al Bisericii (Utrum indoctus in jure divino possit

juste praeesse in ecclesiae regno]

Inst. ut. Educație plină de foloase

Leg. Dacă Biserica Sfîntului Petru se supune Legii

Lib. creat. Libertatea făpturii înzestrate cu rațiune înainte și după cădere

Mat. Problema unui conciliu general

Nec. ref. Necesitatea reformei

Prop. Mont. Propunere împotriva lui Ioan din Montesono

Recom. Recomandarea Sfintei Scripturi

Ref. eccl. Reforma Bisericii

Reg. Dacă Biserica Sfîntului Petru este condusă de un rege

Serm. Predici. Strasbourg, 1490 Tract. Tratate. Strasbourg, 1490

Trin. Dacă Treimea nu poate fi împărtășită făpturilor create

Alst. Johann Heinrich Alsted

Theol. cat. Teologie catehetică. Frankfurt, 1616 Theol. schol. Teologie scolastică. Hanau, 1618

Alt. paup. Tratat despre sărăcia desăvîrșită [Tractatus super altissima pau-

pertate]

Alt. Johannes Altenstaig

Voc. theol. Vocabularul teologiei. Hagenau, 1517

Voc. voc. Vocabularul cuvintelor [Vocabularius vocum]. Hagenau, 1508

Alv. Pel. Alvaro Pelayo
Ep. Epistole

Plan. eccl. Plingerea Bisericii [De planctu ecclesiae]

Ambr. Cath. Ambrosius Catharinus Politus

Apol. ver. Apologia adevărului credinței catolice și apostolice [Apologia

pro veritate]

Clav. Două chei pentru deschiderea sau înțelegerea Sfintelor Scripturi

 $[Claves\ duae,\ ad\ aperiendas\ intelligendas ve\ Scripturas\ Sacras].$ 

Lyon, 1543

Comm. Comentarii [Commentaria ... im omnes Divi Pauli et alias septem

canonicas epistolas]. Paris, 1566

Consid. Despre considerație. Veneția, 1547

Excus. disp. Scuză pentru mărturia împotriva lui Martin. Florența, 1521

Immac. Argumentare în favoarea imaculatei concepții a Maicii lui

Dumnezeu. Lyon, 1542

Sac. Discurs despre preoție [Oratio ... de officio et dignitate sacer-

dotuml. Saint Vincent, 1537

Ambr. Trav. Ambrozie Traversari

Ep. Epistole și prefețe la traduceri Or. Bas. Discurs la Conciliul din Basel

Or. Sig. Discurs rostit în fața împăratului Sigismund

Vers. Chrys. Prov. Traducere din Ioan Gură de Aur. "Despre providența lui Dumnezeu"

Vers. Joh. Clim. Traducere din Ioan Climachus
Vers. Joh. Mosch. Traducere din Ioan Moschus
Vers. Man. Cal. Traducere din Manuel Calecas

Vers. Pall. Traducere din Palladius. "Viața lui Hrisostom"

Ames. Guilelmus Amesius

Bell. Bellarmin cel descurajat [Bellarminus enervatus]. Oxford, 1629

Coron. Concluzie la Conferința de la Haga [Coronis ad collationem Hagiensem]. Ediția a 6-a, Londra, 1632

Marr. Esenta divinității. Londra, 1642

Scrip. Argumentare teologică a desăvîrșirii Sfintei Scripturi. Cambridge,

1646

Ams. Vict. Nicholas Amsdorf. Mărturie despre declarația lui Victorinus

[Strigel]

Amyr. Thes.
And. Brd.
Orig. Hs.
Moise Amyraut. Teze
Andreas de Broda
Originile husiților

Utraq. Împotriva împărtășirii sub ambele specii a laicilor [Contra commu-

nionem plebis sub utraque specie]

Andr. Per. Andrei de Perugia

Ed. Bav. Împotriva Edictului [împăratului Ludovic al IV-lea] Bavarezul

Andrs. Jacobus Andreae
Ang. cat. Catehism anglican
Ang. Clar. Angelus Clarenus

Alv. Pel. Epistolă de răspuns către Alvaro Pelayo

Ep. Epistole

Cur. d. h. Lib. arb.

Ep. excus. Epistolă de justificare

Ang. Pasch. Trad. Angelus Paschalis Illyricus. Tradiții nescrise

Ans. Anselm de Canterbury

Conc. Despre armonia preștiinței, predestinării și harului lui Dumnezeu

cu liberul arbitru (De concordia praescientiae et praedesti-

nationis et gratiae dei cum libero arbitrio] De ce s-a făcut Dumnezeu om [Cur deus homo] Despre libertatea arbitrului [De libertate arbitrii]

Ps. Ans. Pseudo-Anselm

Concept. BVM Despre zămislirea Preasfintei Fecioare Maria Ant. P. Conf. Antoninus Pierozzi. Confesional. Roma, 1490

Apol. conf. Aug. Apologia Confesiunii de la Augsburg

Arch. Filippo Archinto
Aret. Benedictius Aretius

Act. Comentariu la Faptele Apostolilor. Geneva, 1590

Ev. Comentariu la cele patru Evanghelii, 2 vol., Geneva, 1587

Loc. Teme teologice. Geneva, 1617

Arn. Hist. Gottfried Arnold. Istorie nepărtinitoare a Bisericii și a ereticilor

de la începutul Noului Testament pînă la 1688 [Unparteyische Kirchen- und Ketzerhistorie von Anfang des Neuen Testaments

bis 1688]. 2 vol. Frankfurt, 1699-1700

Art. XXXIX. Cele 39 de articole

Art. Ang. (1552). Cele 52 de articole ale Bisericii Angliei Art. Ratis. Articolele de la Regensburg [Ratisbon] Ast. Can. paen. Astesanus de Asti. Canoane de penitență

Aug. Augustin de Hippo

Bapt. Despre botez împotriva donatiștilor Civ. Cetatea lui Dumnezeu [De civitate dei]

Conf. Confesiuni

Corrept. Despre mustrare și har [De correptione et gratia]

Ep. Epistole

Ep. fund. Împotriva epistolei maniheului, numită fundamentală

Ev. In.Comentariu la Evanghelia după Ioan

Grat. Despre har

Hept. Despre Heptateuh

Parm.Împotriva Epistolei lui Parmenianus

Pecc. merit. Despre merite și iertarea păcatelor [De peccatorum meritis et

remissione]

Împotriva a două epistole ale pelagienilor Pelag.

Persev. Despre darul perseverenței

Praed. sanct. Despre predestinarea sfinților [De praedestinatione sanctorum]

Ps.Comentariu la Psalmi

Predici Serm.

Spir. et litt. Duhul și litera [De spiritu et littera]

Trin. Despre Treime Ps. Aug. Pseudo-Augustin Praed. et grat. Predestinare și har Augustin von Alfeld Aug. Alf.

Babst. Stl. Scaunul papal [Von dem Babstilichen Stuhl]. Leipzig, 1520

Cataplasma [Malagma]. Leipzig, 1520 Malag.

Salv. Reg. Salve Regina

Împotriva Dumnezeului fals de la Wittenberg, Martin Luther Witt. Abg.

[Wyder den Wittenbergischen Abgot Martin Luther]

Aug. Rom. Augustin de Roma

Sacr. unit. Taina unității lui Hristos și a Bisericii Predică plină de învățătură despre Ave Maria Serm. mag.

Augustin [Triumphus] de Ancona Aug. Tr.

Dubla putere a prelaților și a laicilor [De duplici potestate praela-Dup. pot.

torum et laicorum]

Pot. coll. Puterea colegiului [cardinalilor] după moartea papei [De potestate

collegii mortuo papa]

Summa despre puterea Bisericii [Summa de potestate ecclesiae]. Pot. eccl.

Augsburg, 1473

Temp.Despre templieri Aur. Rocc. Aurelius de Rocca

Recomandare adresată împăratului Sigismund în timpul Conci-Avis. Sig.

liului de la Constanz

Michel Baius Bai. Eccl.Despre Biserică

Infall. Despre infailibilitatea pontifului Romei

Despre dreptate [De justitia] Just.

Despre liberul arbitru [De libero arbitrio] Lib. arb. Despre meritele faptelor [De meritis operum] Mer. op. Despre păcatul originar [De peccato originis] Pecc. orig.

Prim. just. Despre dreptatea originară a omului [De prima hominis justitia]

Despre Taine Sacr.

Bald. Friedrich Balduinus

Anath. Despre anateme. Wittenberg, 1700

Douăzeci și două de argumente în sprijinul "Articolelor de la Art. Smal.

Smalcald". Wittenberg, 1605-1606

Ban. Domingo Báñes

Apologie [împotriva lui Molina] Apol.

Despre armonia adevărată și legitimă a liberului arbitru cu Conc. auxiliarele harului lui Dumnezeu [De vera et legitima con-

cordia liberi arbitrii cum auxiliis gratiae]

Despre teza părintelui Prudentio din Montemayor Mont. Barth. Bon. Bartolomeu de Bologna [Bartholomaeus de Bononia] Despre ridicarea cu trupul la cer a Preasfintei Fecioare Maria Assump. Bartolomeu de Pisa [Bartholomaeus de Rinoncino] Bart. Pis. Conform. Asemănarea vieții Sfîntului Francisc cu viața Domnului Iisus Predici pascale despre dispretuirea lumii [Quadragesimale De Quad. contemptu mundi]. Milano, 1498 Viata Preasfintei Fecioare Maria. Veneția, 1596 V. Mar. Bek. Zür. Confesiunea de la Zürich [Wahrhaffte Bekanntnusz der dieneren der kirchen zu Zürvchl Robert Bellarmino Rell. Respingerea lui Baius Bai.Brev. apol. Scurtă apologie pentru cartea sa despre Cartea concordiei Cont. Dezbateri pe marginea controverselor legate de credința creștină împotriva ereticilor acestei epoci O prezentare mai amănunțită a doctrinei creștine [Dichiarazione Dich. dott. cris. più copiosa della dottrina cristiana] Dott. cris. brev. O scurtă prezentare a doctrinei crestine [Dottrina cristiana breve] Respingerea unei cărți despre cultul imaginilor Imag. Indulg. Despre indulgente Lib. Conc. Judecarea așa-numitei Cartea Concordiei [Judicium ... de libro, quem lutherani vocant, Concordiae] Scrip. eccl. Scriitorii Bisericii [De scriptoribus ecclesiasticis] Despre Vulgata Vulg. Ben. XIII. Ep. Papa Benedict XIII. Epistole Georg Conrad Berg. Răspuns către Abraham Calovius. Ediția a Berg. Calov. 2-a. Berlin. 1657 Pietro Bertani Bert. Theodor de Beza [Théodore de Bèze] Bez. Cast. Răspuns la calomniile lui Sebastian Castellio Coen. Despre Cina Domnului [De coena Domini] Coll. Mont. Bell. Răspuns la Colocviul de la Montbéliard. Heidelberg, 1588 Conf. Mărturisire a credinței creștine Epistole teologice. Ediția a 2-a, Geneva, 1575 Ep. theol. Flac.Împotriva lui Matthias Flacius Illyricus Praed. Despre predestinare Bgn. Johann Bugenhagen Annot. Adnotări la zece epistole ale apostolului Pavel. Basel, 1524 Bed. Cîteva reflecții creștine despre liturghie și alte slujbe [Etlich christliche Bedencken von der Mess und andern Cerimonien]. Wittenberg, 1525 Despre credința creștină [Von dem Christlichen glauben]. Nürnberg, Chr. gl. Despre căsătoria episcopilor [De conjugio episcoporum]. Wittenberg, Conjug. episc. 1525 Ind. Indici ai Evangheliilor. Wittenberg, 1524 Kind. Despre pruncii nenăscuți și despre copiii care nu pot fi botezați [Von den ungeborn kindern und von den Kindern die wir nicht teuffen können]. Wittenberg, 1557 Luth. Predică funerară la moartea Doctorului Martin Luther. Wittenberg,

O frumoasă revelație a lui Antihrist [Ain schöne Offenbarung

des Endchrists]. Augsburg, 1524

1546

Off.

Ps. Interpretare a Psalmilor. Basel, 1524

Sac. Răspuns la o întrebare despre Taină. Wittenberg, 1525

Sum. Sel. Conținutul mîntuirii [Summa der Seligkeit]. Augsburg, 1525

Unt. Învățături pentru cei bolnavi și în primejdie de moarte [Unterricht derer, so in Kranckheiten und Todesnöten liegen]. Wittenberg,

1527

Bill. Eberhard Billick
Blngr. Heinrich Bullinger

Alb. Răspuns către Albert din Brandenburg. Zürich, 1532

Antib. Scurt răspuns către Cochlaeus [Brevis Antibole]. Zürich, 1554

Assert. orth. Afirmarea ortodoxă a ambelor firi în Hristos. Zürich, 1534
Coen. Predică despre Cina Domnului [De coena Domini sermo]. Zürich,

1558

Conc. Despre concilii. Zürich, 1561

Dec. Cinci decenii de predici. Zürich, 1552

Elis. Respingere a bulei papale împotriva [reginei] Elisabeta. Londra,

1571

Ev. In. Comentariu la Evanghelia după Ioan. Zürich, 1543

Ggn. Opoziția dintre doctrina evanghelică și cea papală [Gägensatz ... der Euangelischen und Bäptischen leer]. Zürich, 1551

Grat. just. Harul lui Dumnezeu care ne îndreptățește pe noi datorită lui Hristos doar prin credință, fără fapte bune, în timp ce cre-

dința abundă în fapte bune. Zürich, 1554

Luc. Comentariu la Evanghelia după Luca. Zürich, 1546

Nacht. Despre Cina cea de Taină [Von dem heiligen Nachtmal]. Zürich,
1553

1000

Or. err. miss. Originea erorii liturghiei. Basel, 1528

Perf. Desăvîrșirea creștinilor. Zürich, 1551

Resp. brent. Răspuns spre a arăta că doctrina despre rai și despre [așezarea] de-a dreapta lui Dumnezeu nu ar trebui răsturnată de către

doctrina contrară a lui Johann Brenz. Zürich, 1562

Resp. Coch. Răspuns la cartea lui Johannes Cochlaeus despre Scriptura

canonică și Biserica catolică. Zürich, 1544

Scrip. auth. Despre autoritatea Sfintei Scripturi. Zürich, 1538

Sum. Esența religiei creștine. Zürich, 1556

Test. Scurtă prezentare a unicului și veșnicului Testament sau Legă-

mînt al lui Dumnezeu. Zürich, 1534

Ver. Persecuție [Veruolgung]. Zürich, 1573

Bon. VIII. Papa Bonifaciu al VIII-lea

Un. sanct. Unam sanctam

Bonagr. Bonagratia de Bergamo

Paup. Despre sărăcia lui Hristos și a apostolilor

Bonuc. Agostino Bonuccio

Boss. Jacques Bénigne Bossuet

Def. trad. Apărarea tradiției Sfinților Părinți

Hist. Var. Istorie a deosebirilor dintre Bisericile protestante

Br. Comp. Johann Wilhelm Baier. Compendiu de teologie pozitivă

Brad. Caus. Thomas Bradwardine. Cauza lui Dumnezeu, împotriva lui

Pelagius

Brd. Clr. Bernard de Clairvaux

Cons. Despre considerație

Ep. Epistole

Grat. Despre har şi liberul arbitru
Laud. Mar. Elogiu închinat Fecioarei Maria

Praec. et disp.

Ps. Brd. Clr.

Laud. Virg.

Despre sfat şi dispensație
Pseudo-Bernard de Clairvaux
Elogiu închinat Maicii Fecioare

Pass. Chr. Despre patimile lui Hristos și despre durerea și plîngerea Maicii

Sale

Brn. Johannes Braunius

Doct. foed. Doctrina legămintelor [Doctrina foederum]. Amsterdam, 1688

Buc. Martin Bucer

Caen. Despre Cina Domnului [De caena dominica]
Ec. Împotriva "Temelor teologice" prezentate de Eck

Ep. apol. Epistolă apologetică
Flor pat. Florilegiu patristic
Regn. Chr. Despre domnia lui Hristos

Rom. Comentariu la Epistola către Romani. Basel, 1562

Bucan. Inst. Guilelmus Bucanus. Normele teologice. Ediția a 5-a. Geneva,

1625

Burm. Synop. Frans Burmann. Rezumat al teologiei. 2 volume. Maastricht,

Caj. Cajetan (Tommaso de Vio)

Apol. Apologia autorității comparative a papei și a Bisericii. Roma,

1513

Concept. Despre zămislirea Preasfintei Fecioare

Euch. Erori care se răsfrâng asupra Tainei Euharistiei

Ev. Comentarii la Evanghelii. Venetia, 1530

Indulg. Despre indulgențe Miss. Sac. Jertfa liturgică

Mos. Comentarii la cele Cinci Cărți ale lui Moise. Paris, 1539

Nov. Test. Lecturi din Noul Testament [Novi Testamenti Jentacula]. Lyon,

1530

Opusc. aur. Opuscule de aur [Opuscula aurea]. Paris, 1511

Pont. Despre instituirea divină a pontificatului pontifului roman

Purg. Despre Purgatoriu

Ref. eccl. Sfat dat suveranului pontif cu privire la reforma Bisericii creștine Resp. Luth. Despre șaptesprezece răspunsuri care par să susțină afirmațiile

lui Martin Luther

Summul. Scurtă sinteză despre păcate. Lyon, 1530

Utraq. Despre împărtășirea sub ambele specii [De communione sub

utr**a**que specie]

Calov. Abraham Calovius

Art. fid. Demonstrație a articolelor de credință doar din pasaje ale Scrip-

turii. Lüneburg, 1684

Calv. Jean Calvin

Admon. Paul. III. Mustrare părintească a papei Paul al III-lea însoțită de comen-

iarii

Anab. Scurtă învățătură împotriva anabaptiștilor

Ant. Acte ale Sinodului de la Trident însoțite de antidot

Astrol. Avertisment împotriva astrologiei

Bland. Răspuns la întrebările lui George Blandrata

Br. admon. Scurtă mustrare către frații polonezi

Carol. Calumn. Apărare împotriva calomniilor lui Peter Caroli

Cn. Scurt tratat despre Sfinta Cină [Petit traicté de la saincte cene]

Conc. acad. Predică academică [Concio academica]

Ep. du. Două epistole

Ep. pol. Epistolă care confirmă recenta mustrare a polonezilor

Form. pr. Forme de rugăciuni

Frat. pol. Răspuns către frații polonezi

Harm. ev. Comentariu despre armonia evanghelistilor

Hes. O explicație clară a dreptei doctrine despre adevărata partici-

pare a trupului și sîngelui lui Hristos la Cina cea de Taină.

împotriva ideilor nebuloase ale lui Heshusius

Inst. Instituțiile religiei creștine Inv. rel. Inventar al sfintelor moaște

Nec. ref. Despre necesitatea reformării Bisericii

Nob. pol. Răspuns către nobilii polonezi

Occ. prov. Despre providența ascunsă a lui Dumnezeu

Opt. rat. Cea mai bună cale de a atinge buna înțelegere [Optima ineundae

concordiae ratio]

Ord. eccl. Hotărîri ale Bisericii

Pac. et ref. Adevărata metodă de a aduce pace creștinătății și de a reforma

Biserica

Psych. Somnul sufletului [Psychopannychia]

Resp. neb. Scurt răspuns la calomniile Netrebnicului [Sebastian Castellio]

[Brevis responsio ad diluendas nebulonis cujusdam calum-

nias]

Rom. Comentariu la Epistola către Romani

Sad. Replică adresată lui Sadoleto

Scand. Despre scandaluri

Theol. Par. Împotriva articolelor teologilor din Paris

Trin. Apărare a credinței ortodoxe despre Sfinta Treime

Usur. Despre cămătărie

West. Replici adresate lui Joachim Westphal

Calx. Georg Calixtus

Conc. eccl. Dorință și strădanie pentru înțelegere în sînul Bisericii. Helmstedt,

1655

Epit. theol. Compendiu de teologie. Helmstedt, 1661

Pr. Vinc. Ler. Prefață la Cartea spre aducere aminte a lui Vincențiu de Lerin.

Helmstedt, 1629

Camp. Lorenzo Campeggio

Depr. stat. eccl. Despre starea degradată a Bisericii

Cap. Petrus Paulus Caporella

Car. Mal. Carlo Malatesta

Ep. Epistole fr. Fragment

Caraf. Joannes Petrus Carafa

CAraus. (592) Conciliul de la Arausio [Concilium Arausicanum]

Can. Canoane

Card. leg. Cardinali reprezentanți ai pontifului la Conciliul de la Trident

Ep. Epistole
Cas. Thoms Caselli

Cast. Calv. Sebastian Castellio [Sébastien Châteillon]. Împotriva lui

Calvin, Amsterdam, 1562

Castr. Alphonsus de Castro

Ep. Evr. Despre Epistola către Evrei a lui Pavel Haer. Împotriva tuturor ereziilor. Paris, 1571

Cat. Gen. Catehismul de la Geneva Cat. Heid. Catehismul de la Heidelberg

Cat. rac. Catehismul racovian

Cat. West. Maj. Catehismul extins de la Westminster
Cat. West. Min. Catehismul pe escurt de la Westminster

Cauc. Jacobus Caucus Venetus

CBas. (1431-1439) Conciliul de la Basel CConst. (1414-1417) Conciliul de la Constanz

Cen. Ricardus Cenomanus

Cerv. Ep. Marcello Cervini (Papa Marcellus al II-lea). Epistole

CFlor. (1438-1445) Conciliul de la Florența

Decr. arm. Decret referitor la armenieni
Decr. copt. Decret cu privire la copți

Car. V. Ep. Împăratul Carol al V-lea. Epistole

Chauc. Cant. Geoffrey Chaucer. Povestirile din Canterbury

Chel. Peter Chelčický

Boj. Despre lupta duhovnicească [O boji duchovním]

Crk. Sfînta Biserică [O církvi svaté]

Post. Comentarii biblice

Replică adresată episcopului Nicolae

St. vr. Mreaja credinței [Sít víry]

Chem. Martin Chemnitz

Du. nat. Despre cele două firi în Hristos [De duabus naturis in Christo].

Leipzig, 1580

Exam. CTrid. Examinare a Conciliului de la Trident Loc. Teme teologice. 3 vol. Frankfurt, 1604

Osndr. Statutul controversei dintre Andreas Osiander și Dr. Joachim

Morlinus

Chil. William Chillingworth

Rel. Prot. Religia protestanților, o cale sigură către mîntuire. Ediția a 9-a,

Londra, 1727

Chyt. David Chytraeus

Pecc. orig. Apreciere despre controversa pe marginea păcatului originar

[Censura de controversia peccati originis]

Civ. Prag. Ep. Cetatea Praga. Epistole

CLater. (1215) Cel de-al IV-lea Conciliu de la Lateran

Const. Constituții

Clicht. Josse van Clichtove [Jodoctus Clichtoveus]

Annun. Despre demnitatea și caracterul desăvîrșit al Buneivestiri a Prea-

sfintei Fecioare Maria. Paris, 1519

Antiluth. Anti-Luther. Paris, 1524

Bell. pac. Despre război și pace [De bello et pace]. Paris, 1523

Cec. Despre laudele [Sfintei] Cecilia. Paris, 1516

Concept. Despre neprihănirea zămislirii Preasfintei Fecioare Maria. Paris,

1513

Eluc. eccl. Lămurire ecleziastică. Basel, 1517

Hom. Omiliar. Köln, 1535

Hymn. Imnuri și suite. Veneția, 1555

Improb. Luth. Dezaprobarea lui Luther. Paris, 1533

Oec. Despre Taina Euharistiei, împotriva lui Oecolampadius. Paris,

1526

Prop. eccl. Apărare a Bisericii împotriva luteranilor [Propugnatio Ecclesie

adversus Lutheranos]. Köln, 1526

Ven. sanct. Despre venerarea sfinților. Paris, 1523

Vit. sacer. Despre viața și moravurile preoților [De vita et moribus sacer-

dotum]. Ediția a 2-a. Paris, 1520

Cipr. Ciprian de Cartagina

Bon. pat. Despre binele răbdării [De bono patientiae]

Ep. Epistole

Laps. Despre cei căzuți în păcat

Clvs. Joannes Calvus

Libr. can. Apologie pentru cărțile canonice [Apologia pro libris canonicis]

Cocc. S. T. Johannes Cocceius. Summa Theologiae. Amsterdam, 1665

Coch. Johannes Cochlaeus
Aeq. dis. Discutie despre egalitate

Luth. art. Replică față de articolele [de la Smalcald] ale lui Luther

Obsc. vir. Împotriva oamenilor necunoscuți

Patr. parv. În apărarea pruncilor [Patrocinium parvulorum]

Phil. Patru filipice împotriva "Apologiei" lui Philip Melanchthon.

Leipzig, 1534

Coll. Lips. Colocviul de la Leipzig

Coll. Mont. Bell. Colocviul de la Montbéliard [Acta Colloquii Montis Belligartensis].

Tübingen, 1588

Conc. Witt. Acordul de la Wittenberg

Conf. Aug. Confesiunea de la Augsburg [Confessio Augustana]

Conf. Aug. Var.

Variantă a Confesiunii de la Augsburg
Conf. Bas.

Prima mărturisire de credință de la Basel

Conf. Belg. Confesiunea belgiană

Conf. Boh. (1535) Confesiunea boemă din 1535 Conf. Boh. (1575) Confesiunea boemă din 1575

Conf. Gall. Confesiunea galicană Conf. Gen. Confesiunea de la Geneva

Conf. Helv. post. Cea de-a doua Confesiune helvetică [Confessio Helvetica posterior]

Conf. Helv. pr. Prima Confesiune helvetică [Confessio Helvetica prior]

Conf. Mans. Confesiunea teologilor din Mansfeld

Conf. remon. Confesiunea protestanților. Harderwijk, 1622

Conf. Scot. Confesiunea scoțiană

Conf. sent. Wit. Confesiunea și declarația celor din Wittenberg despre liberul

arbitru [Confessio et sententia Wittenbergensium de libero

arbitrio]

Conf. Tetrap. Confesiunea tetrapolitană Conf. Ung. Confesiunea maghiară

Confut. Conf. Aug. Respingere a Confesiunii de la Augsburg [Confutatio pontificia]

Conr. Meg. Conrad de Megenberg

Guil. Oc. Împotriva lui William Ockham

Planc. eccl. Plîngere a Bisericii împotriva Germaniei [Planctus ecclesiae in

Germanium]

Trans. imp. Transformarea Imperiului Roman

Cons. Joannes Consilii

Cons. Brem. Consensul de la Bremen
Cons. Gen. Consensul de la Geneva

Cons.Helv. Consensul helvetic

Cons. rep. Consensul reafirmat al adevăratei credințe luterane. Wittenberg,

1666

Cons. Send. Consensul de la Sandomierz

Cons. Tig. Consensul de la Zürich [Consensus Tigurinus]

Consid. Cat. Heyd. Considerații [protestante] asupra Catehismului de la Heidelberg

[Consideratio Catechismi Heydelbergensis]

Consid. Conf. Belg. Considerații [protestante] asupra Confesiunii belgiene [Consi-

derationes Confessionis Belgicae]

Cont. Gasparo Contarini

Confut. Respingere a articolelor sau întrebărilor luterane

Just. Epistolă despre îndreptățire

Pot. pont. Despre puterea pontifului [De potestate Pontificis]

Praed. Despre predestinare

Cor. Jacobus Coriesius [Cortesius]

Corp. Jur. Can. Corpus Juris Canonici Decr. Grat. Decret al lui Grațian

Decr. Greg. IX. Decret al [papei] Grigore al IX-lea

Extravagantes

Corr. "Quaest" Correctorium "Quaestione"
Corr. "Quare" Correctorium "Quare"

Cost. Bonaventura Pius Costacciaro Cpr. Nicolaus Audetus Cyprius

Cran. Thomas Cranmer

Gard. Un răspuns despre .... Stephen Gardiner

Cresc. Marcello Crescenzio

Crll. Op. exeg. Johann Crell. Opere exegetice [Opera exegetica]

Crz. Antonio de la Cruz

CTrid. Conciliul de la Trident [Concilium Tridentinum]

Act. Documente
Can. Canoane
Decr. Decrete

Decr. just. [Proiecte de] decret despre îndreptățire

Decr. min. [Proiecte de] decret ale adunării teologilor fără rang bisericesc

[Decreta theologorum minorum]

CVien. (1311-1312) Conciliul de la Vienne

Dan. Haer. Lambertus Dannaeus [Lambert Daneau]. Respingere a ereticilor

[Elenchi haereticorum]. Geneva, 1580

Dant. Dante Alighieri

Inf. Infernul

Mon. Despre monarhie

Par. Paradisul

Dav. Def. Francis Dávid. Pledoarie

Decl. cler. Gall. Cele patru articole galicane [Clerici Gallicani de Ecclesiastica

potestate Declaratio]

Decl. Thor. Declarația de la Thorn

Deutsch. Ang. Johann Deutschmann. Argumentație anticalvină privind ori-

ginea, natura și statutul îngerilor. Wittenberg, 1659

Diet. Johannes Dietenberger Cat. Catehism. Köln, 1545

Phim. Botniță, alcătuită din pasaje biblice, pentru gura ereticilor [Phi-

mostomus scripturariorum ... contra haereticos]. Köln, 1532

Salv. Reg. Motive și explicații pentru felul cum este neglijat sfîntul imn închinat Fecioarei Maria, "Salve Regina". Köln, 1526

Dion. Ar. Pseudo-Dionisie Areopagitul

N. d. Despre numele divine Mist. Despre teologia mistică Dir. Sigismund Diruta

Disp. Lips. Disputa de la Leipzig

Disp. Vinar. Disputa de la Weimar [Disputatio de originali peccato et libero arbitrio inter Matthiam Flacium Illyricum, et Victorinum Strigelium publice ... Vinariae ... 1560 ... habital. Editia a

2-a. N.p., 1563

Disputa de la Zofingen [Handlung oder Acta gehaltner Disputa-Disp. Zof. tion und Gespräch zu Zofingen inn Bernner Biet mit den

Widertöuffern]. Zürich, 1532

Hans Denck [Johannes Denk] Dnk. Bek. Confesiune [Bekenntnis]

Bös. Dacă Dumnezeu este o cauză a răului [Ob Gott eyn ursach sei des bösensl

Ges. Despre legea lui Dumnezeu [Vom Gesetz Gottes] Lieb. Despre adevarata dragoste [Von der wahren Liebe]

Prezentarea proroocului Miheia Mih. Por. Porunca lui Dumnezeu Retractare [Widerruff] Wid.

Dns. Scot. Ioan Duns Scotus

Ord. Comentariu la Sentințe [Ordinațio]

Ox. Comentariul de la Oxford despre Sentinte [Opus Oxoniense]

Prim. princ. Despre primul principiu [De primo principio]

Quaest. Dacă Preasfînta Fecioară a fost zămislită în păcatul originar

Quodlib. Quodlibeta

Rep. Par. Comentariul de la Paris despre Sentințe [Reportatio Parisiensis]

Doct. Prag. Ep. Doctori în teologie la Praga. Epistole

Dom. Domen. Domenico de Domenichi

Pot. pap. Despre puterea papei și pînă unde merge aceasta

Sang. Despre sîngele lui Hristos [De sanguine Christi]. Veneția, 1557

Jean Driedoens Dried.

Concord. Despre armonia dintre liberul arbitru și predestinarea divină [De concordia liberi arbitrii et praedestinationis divinae].

Louvain, 1537

Despre robia și mîntuirea neamului omenesc. Louvain, 1534 Cap.Eccl. scrip.

Scrierile și dogmele Bisericii [De ecclesiasticis scripturis et dogmatibus]. Louvain, 1533

Grat. lib. arb. Despre har și liberul arbitru [De gratia et libero arbitrio]. Louvain,

Lib. christ. Despre libertatea creștină. Louvain, 1540

Dietrich Philipsz Drk. Phil. Enchir. Enchiridion

Drp. Ep. Marten Dorp. Epistole Dur. P.

Durandus din Saint-Pourçain Hab. Tratat despre obiceiuri Nat. cog. Despre natura cunoașterii

Despre originea puterilor și jurisdicțiilor Orig. Juan Bernal Díaz de Luco [de Lugo] Dz. Luc.

Eben. Thomas Ebendorfer

Consid. Considerații

Însemnări de la Conciliul de la Basel Diar. Discurs la Conciliul de la Basel Disc. Bas.

Johann Eck [Eccius] Ec.

Dial.Elemente de dialectică. Augsburg, 1517

Disp. Vien. Disputa de la Viena

Comentariu la "Teologia mistică" a Sfîntului Dionisie Areo-Dion. Ar.

pagitul. Dillingen an der Donau, 1610

Eleg. Elegie [Elegia ... contra Petri Lempergii Gorlicensis calumniam].

Ingolstadt, 1544

Enchir. Enchiridion [Enchiridion locorum communium adversus Luthe-

rum et alios hostes ecclesiae]

Ev. Predici la Evanghelii. Ingolstadt, 1530

Imag. Pledoarie în favoarea imaginilor reprezentîndu-i pe Hristos și

pe sfinți. Ingolstadt, 1522

Mal. Luth. Răspuns la reacția plină de malițiozitate a lui Luther față de

epistola lui Emser. Ingolstadt, 1519

Ps. 20 Explicarea Psalmului 20 [21]

Rep. art. Zw. Respingerea articolelor lui Zwingli.N.p., 1530

Rit. Apărare împotriva atacurilor ritiene [Defensio adversus invec-

tiones Ritianas]. Augsburg, 1519

Edw. Jonathan Edwards Fr. Wll. Libertatea vointei Orig. Sn. Păcatul originar Rel. Aff. Trăiri religioase

Emd. Kat. Catehismul de la Emden Ems. Hieronymus Emser

Disp. Lips. Despre disputa de la Leipzig

Ven Luth. Declarație a caprei sălbatice împotriva lui Luther vînătorul [A

venatione Luteriana aegocerotis assertio]

Episc. Simon Episcopius. Opera theologica. Ediția a 2-a. Amsterdam,

Camer. Cercetarea lui John Cameron

Inst. Doctrine teologice

Jud.Două predici despre cauzele necredinței evreilor Lib. arb. Despre liberul arbitru [De libero arbitrio] Răspuns la șaizeci și patru de întrebări Quaest.

Răspuns la două epistole ale lui Peter Wadding Wad.

Desiderius Erasmus Eras.

Adnotări la Noul Testament Adnot. Apol. Pi. Apologie împotriva lui A. Pius

Aug. Ediție a lui Augustin

Epistole  $E_{p}$ .

Hier. Ediție a lui Ieronim Hyp.Hyperaspistes

Inq. fid. Cercetare cu privire la credință [Inquisitio de fide]

Iren. Ediție a lui Irineu

Lib. arb. Despre liberul arbitru [Diatribe de libero arbitrio]

Nov. inst. Noul Testament [Novum instrumentum]

Obsec. Virg. Mar. Rugă către Fecioara Maria [Obsecratio sive oratio ad Virginem Mariam in rebus adversis!

Pn. Virg. Mat. Imn de multumire către Fecioară Pr. Vall. Prefață la adnotările lui Lorenzo Valla

Pseudev. Împotriva falșilor evanghelici

Stun. blasph. Împotriva cărții lui Jacobus Stunica intitulată Blasfemiile si impietățile lui Erasmus

Esc. Andrés de Éscobar

Avis. Recomandări cu privire la sfintele concilii generale [Avisamenta

sacrorum conciliorum generalium]

Can. poen. Canoane despre penitență. Roma, [1491].

Guvernarea conciliilor Gub. conc.

Mod. conf. Felul în care mărturisești [Modus confitendi]. Roma, [1495-1498]

Esa. Didacus de Alaba y Esquivel

Fabr. Praep. Johannes Fabri [Heigerlein]. Pregătire pentru un viitor conciliu

universal

Feur. Grh. Justus Feurborn. Discurs în cinstea lui Johann Gerhard. Jena,

Fil. Robert Filheul [Antonius Filholi]

Fill. Guillaume Fillastre

Gest. conc. Const. Istoria Conciliului de la Constanz [Gesta concilii Constantiensis1

Fish. [Sfintul] John Fisher

Clicht. Respingerea pledoariei lui Jodocus Clichtoveus. Louvain, 1520

Respingerea "afirmației" lui Luther. Anvers, 1523 Confut.

Corp. Despre realitatea trupului și sîngelui lui Hristos în Euharistie [De veritate corporis et sanguinis Christi in Eucharistia].

Köln, 1527

În apărarea declarației regelui împotriva Captivității babiloniene, Def. Köln, 1525

Pen. Ps. Zicerile pline de miez ale regelui și profetului David în cei șapte psalmi de pocăintă. Londra, 1508

În apărarea sfintei preoții împotriva lui Luther [Sacri sacerdoții Sac.

defensio contra Lutherum]

Flac. Matthias Flacius Illyricus

Admon. Povață prietenească, smerită și credincioasă spre îndreptarea

sfintului canon al liturghiei, Magdeburg, 1550

Bew. Osndr. Dovada că Osiander susține și propovăduiește că dumnezeirea sălășluiește în credincioși la fel ca și în firea omenească a lui

Hristos însuși [Beweisung das Osiander helt und leret das die Gottheit eben also in den rechtgleubigen wone wie in der

menschheit Christi selbst]. Magdeburg, 1553

Cîteva aspecte evidente ale adevăratei și falsei religii. Magdeburg, Clar. not.

Clav. Descifrarea Sfintei Scripturi [Clavis Scripturae Sacrae]. [Ediția

a 4-a] Basel, 1628

Explicarea păcatului rușinos al celor care cad pradă lui Antihrist Conc. prin Conciliu, prin interim și prin adiaphora. Ediția a 2-a.

Magdeburg, 1551

Essent. imag. Esența imaginii lui Dumnezeu și a diavolului. Basel, 1570 Gegn.

Citate din Luther împotriva lui Osiander [Tröstliche Gegensprüch ... Doctoris Martini Lutheri ... wider ... Osiandri]. Magdeburg, 1552

Hist. O istorie înspăimîntătoare. Magdeburg, 1549 Sum. Scurte rezumate despre religia lui Iisus Hristos și despre Antihrist.

Magdeburg, 1550

Juan Fonseca Fon.

Formula concordiei Form. conc.

Rezum. Rezumat

D. f.Declarație fermă Formulare pe scurt Form. Egidio Foscarari Fosc.

Fr. Mayr. Francisc de Mayronis

Fr. Per. Franciscus Toti [Coti] de Perugia

Împotriva [împăratului Ludovic al IV-lea] Bavarezul Bav

Comentariu la Sentințe Sent.

Frnk. Br. Sebastian Franck. Epistolă [Brief]

John Frith Frth.

Disp. purg. Dispută asupra purgatoriului. [Londra, 1531]

Gabr. Bl. Gabriel Biel

Can. miss. Prezentarea canonului liturghiei

Rezumat al prezentării canonului liturghiei. Tübingen, 1499 Epit. can. miss. Fest, Chr. Predici la sărbătorile închinate lui Hristos. Tübingen, 1499 Fest. Mar. Predici la sărbătorile închinate Preasfintei Fecioare Maria. Tübingen, 1499

Întrebări legate de îndreptățire Just. Obed. apost. În apărarea ascultării apostolice

Pass. Dom. Predică istorică despre Patimile Domnului [Passionis Dominicae

sermo historialis]. Hagenau, 1515 Predică despre sfinți. Tübingen, 1499

Sanct. Comentariu la Sentinte Sent.

Serm. Predici. Gers.

Tübingen, 1499-1500 Jean de Gerson

Appell. Dacă este îngăduit a se adresa papei în chestiuni legate de

credință

Auct. conc. Autoritatea unui conciliu reprezentînd Biserica universală Despre arta de a asculta confesiuni [De arte audiendi confessiones] Aud. conf. Aufer. Posibilitatea alungării mirelui din Biserică [De auferibilitate

sponsi ab ecclesia]

Br. int. Scurtă introducere în sfînta credință creștină

Cant. Explicarea Cîntării Cîntărilor

Conc. un. obed. Despre un conciliu cu o singură ascultare

Cons. Mîngîierea teologiei

Consil. Ev. Despre consiliile evanghelice și despre starea de perfecțiune

Consid. Considerații despre restaurarea ascultării

Consid. Jos. Considerații despre Sfîntul Iosif

Împotriva curiozității [Contra curiositatem studentium] Cur. st.

Pentru sărbătoarea logodnei Stăpînei noastre [Pour la fête de la Desp.

desponsation Notre Dame]

Dial, spir. Dialog spiritual

Dist, rev. Despre deosebirea dintre revelațiile adevărate și cele false

**Epistole** Ep.

Exam. doct. Despre cercetarea doctrinelor Fuss. Împotriva lui Matei de Fussa Glor Despre "Gloria in excelsis"

Împotriva lui Ioan din Montesono Joh. Mont.

Jos. Discuții ale lui Iosif

Jur. Episc. Opt concluzii despre jurisdicția episcopală în definiții ale cre-

dinței

Jur. spir. Despre jurisdicția spirituală

Lull. Despre doctrina lui Raymundus Lullus

Magn. Comentariu la Magnificat

Mat. fid. Despre protestul privind o chestiune de credință

Mat. schism. Trialog despre chestiunea schismei

Mend. spir. Cersetoria spirituală

Mir. am. Oglinda sufletului [Le miror de l'âme]

Mod. hab. Despre cum să ne purtăm în vremuri schismatice [De modo se

habendi tempore schismatis]

Mon. Armonia evangheliilor [Monotessaron]

Mont. cont. Muntele contemplației

Myst. theol. prac. Despre teologia mistică practică [De mystica theologia practica]

Not. Dion. Însemnări despre Ierarhia cerească a lui Dionisie Areopagitul

Nov. pos. O nouă atitudine

Nupt. Despre nunta lui Hristos cu Biserica

Or. priv. Despre rugăciuni individuale [Contra fraticellum, de orationi-

bus privatis fidelium]

Pap. cont. Despre susținătorii papalității

Petr. Lun. Împotriva lui Pedro de Luna [Antipapa Benedict XIII]

Pot. eccl. Despre puterea ecleziastică Prop. Ang. Propunere pentru englezi

Remem. agend. Reguli de urmat pe timpul vizitelor pastorale [Rememoratio

agendorum durante subtractione]

Rep. cr. Răspuns la criticile față de propunerea de pace făcută de uni-

versitate

Repl. Replici

Rest. ob. Despre restaurarea ascultării

Schism. Despre schismă

Schol. myst. Despre elucidarea scolastică a teologiei mistice

Sens. lit. Despre sensul literal al Sfintei Scripturi

Serm. Predici

Sim. Despre simonie

Stat. eccl. Protest cu privire la starea Bisericii Styl. theol. Opt reguli privind stilul teologic

Sub. schism. Despre sfirșitul schismei [De subtractione schismatis]

Sup. Împotriva superstiției

Theol. myst. Şase prelegeri despre teologia mistică

Union. eccl. Unirea Bisericii Unit. eccl. Unitatea Bisericii

Ver. cred. Care adevăruri trebuie să fie crezute pentru mîntuire [Quae

veritates sint de necessitate salutis credendae]

Vit. cont. Despre comparația vieții contemplative cu cea activă

Vit. spir. Despre viața spirituală a sufletului

Utraq. Împotriva ereziei împărtășirii laicilor sub ambele specii [Contra

haeresim de communione laicorum sub utraque specie]

Giac. Giacomo Giacomelli Gl. ord. Glossa Ordinaria

Gm. S. Th. Guillaume de Saint-Thierry

Ep. frat. Epistolă către frați [Epistola ad fratres de Monte Dei]

Grigore de Rimini [Gregorius Ariminensis]. Comentariu la Gr. Arim. Sent. Sentințe. Veneția, 1522

Papa Grigore cel Mare. Epistole Gr. M. *Ep*.

Grigorie Paul [Grzegorz Paweł z Brzezin] Gr. Paw.

Despre adevărata moarte, înviere și viață veșnică [O prawdziwej Praw. smr.

śmierci, zmartwychwstaniu i żywocie wiecznym] Despre controversele contemporane [O rożnicach teraźniejszych]

Roz. ter. Papa Grigore XII. Modalități de înfăptuire a unirii Gr. XII. Mod.

Grh.

Johann Gerhard

Confesiunea catolică. 2 vol. Jena, 1662 Conf. cath.

Disp. Argumente teologice. Jena, 1655

Hom.

Despre interpretarea legitimă a Sfintei Scripturi, Jena, 1663 Interp.

Loc. Teme teologice

Med. Meditații. Oxford, 1633

1 Pet. Comentariu la întîia Epistolă a lui Petru. Ediția a 3-a. Hamburg și Leipzig, 1692.

Johann Gropper Grop.

Lecție în antiteză [Antididagma]. Veneția, 1547 Antididag.

Replică adresată lui Bucer. Köln, 1545 Buc.

Capitole de învățătură întru evlavie. Köln, 1549 Cap. inst.

Manual de învățătură creștină. Ediție revăzută. Paris, 1547 Enchir. Levb.

Despre adevărata, esențiala și veșnica prezență a trupului și sîngelui lui Hristos [Vonn warer, wesenlicher, und pleibender

Gegewertigkeit des Leybs und Bluts Christil. Köln, 1556

Hugo Grotius. Apărare a credinței catolice privind satisfacția Grot. Sat. adusă de Hristos, împotriva lui Faustus Socinus din Siena Gualt. Cast. Walter de Château-Thierry [Gualterus de Castro Theodorici]

Despre ridicarea cu trupul la cer a Preasfintei Fecioare Maria

Petrus Guerrerus de Logrono Guer. Guib. Tour. Guibert de Tournai

Scand. eccl. Despre scandalurile din sînul Bisericii

Guid. Terr. Guido Terrena de Perpignan

Mag. infall. Despre infailibilitatea pontifului de la Roma

Quodlib. Quodlibeta Guid. Vern. Guido Vernani

Assump.

Repr. mon. Condamnarea [lucrării lui Dante] Despre monarhie [De repro-

batione monarchiae]

Guidic. Bartolomeo Guidiccioni

Eccl. emend. Despre Biserică și îndreptarea slujitorilor ei [De ecclesia et emen-

datione ministrorum!

Guilelmus Amidani de Cremona Guil. Crem.

Condamnarea erorilor [lui Marsilius din Padova] [Reprobatio Repr. err.

errorum]

Guilelmus de la Mare Guil. Mar.

Corr. Thom. Corecții aduse fratelui Toma [de Aquino]

Var. sent. Thom. Declarații sau cercetări ale diferitelor sentințe ale Sfintului Toma de Aquino

Dacă Preasfinta Fecioară a fost zămislită în păcatul strămoșesc Quaest.

Han. Conc. Johannes Haner. Despre concilii

Hav. Majest. Michael Haveman. Dacă harul divin este sau nu împărtășit cu

adevărat firii umane a lui Hristos. Jena, 1658

Heid. Johann Heinrich Heidegger

Corp. theol. Corpus de teologie creștină. 2 vol., Zürich, 1700

Henr. VIII Regele Henric al VIII-lea

Assert. Apărarea celor șapte Sfinte Taine împotriva lui Luther. Roma,

1521

Coerc. Luth. Despre constrîngerea facțiunii luterane. Leipzig, 1523

Henr. Crem.

Pot. pap.

Henric de Cremona
Despre puterea papei

Henr. Gnt. Quodlib. Henric de Gent. Quodlibeta. Paris, 1613

Henr. Kalt. Heinrich Kalteisen Err. Amed. Erorile amedistilor

Lib. praedic. Despre libera propovăduire a cuvîntului lui Dumnezeu [De libera

praedicatione verbi Dei]

Henr. Lang. Henric Heinbuche de Langenstein

Concept. Împotriva disputelor și a propovăduirii contradictorii a călu-

gărilor cerșetori privind zămislirea Preasfintei Fecioare Maria.

Strasbourg, 1516

Cons. pac. Epistolă a sfatului despre pace

Tel. Împotriva profețiilor pustnicului Telesphorus cu privire la sfir-

șitul veacurilor

Henr. Oyt. Henric Totting de Oyta Scrip. Despre Sfinta Scriptură

Ver. cath. Despre adevărurile catolice [Quaestio de veritatibus catholicis]

Henr. Wrl. Henric de Werl

Imac. Despre imaculata concepție a Preasfintei Fecioare Maria

Herb. Enrich. Nicholas de Herborn. Enchiridion împotriva ereziilor acestui

veac

Hes. Tilemann Heshusius

Anal. Vict. Analiză a declarației lui Victorinus [Strigel]
Confut. Syn. Respingere a argumentelor sinergiștilor

Herv. Nat. Hervaeus Natalis Hinc. R. Hincmar de Reims

Opusc. Hinc, L. Scriere împotriva lui Hincmar de Laon

Hkr. Eccl. pol. Richard Hooker. Despre legile organizării ecleziastice. 2 vol.

Londra, 1594-1597

Hn. Ep. chr. Cornelius Hoen [Honius]. Epistolă creștină

Holl. Exam. David Hollaz. Cercetare teologică. Ediție revăzută. Stockholm

și Leipzig, 1763

Hon. Aug. Honorius de Autun [Honorius Augustodunensis]

Oct. quaest. Opt întrebări despre îngeri și om Hpk. Pms. Gerard Manley Hopkins. Poeme

Hris. Ev. Ioan Gură de Aur. Omilii despre Epistola către Evrei

Hs. Jan Hus

Coll. Predici intitulate "Collecta"

Corp. Despre trupul lui Hristos [De corpore Christi]

Eccl. Despre Biserică Err. Despre șase erori

Exp. dec. Prezentare a Decalogului Post. ad. Scurt comentariu Sanct. Predici despre sfinți

Sang. Despre sîngele lui Hristos [De sanguine Christi]

Sent. Comentariu la Sentințe

Svat. Despre simonie [Knížky o svatokupectví] Balthasar Hubmaier Hub. Ax. AxiomeBn. Despre excomunicarea crestină [Von dem christlichen Bann] O scurtă justificare [Eine kurze Entschuldigung] Ent.O sinceră rugăminte creștină [Eine ernstliche christliche Erbietung] Erb.Form. Nacht. Forma Cinei Domnului [Form des Nachtmals] Form. Tf. Forma botezului [Form zu taufen] Gespr. Zw. O discuție pe marginea lucrării lui Zwingli Despre botez [Ein Gespräch auf Zwinglis Taufbüchlein] Despre eretici și cei care îi ard pe rug [Von Ketzern und ihren Ketz. Verbrennern1 Kind. Despre botezul pruncilor [Von der Kindertaufe]  $L_r$ Catehism [Christliche Lehrtafel] Rech. Mărturisire de credință [Rechenschaft des Glaubens] Schl. Concluzii [Schluszreden] Schw. Despre sabie StrDespre disciplina frățească [Von der brüderlichen Strafe] Sum.Rezumat Tf.Despre botezul creştin al credinciosilor [Von der christlichen Taufe der Gläubigen] Unt. Simplă învățătură [despre Cina Domnului] [Einfaltiger Unterricht] Urt. Judecata învățătorilor [Der Lehrer Urteil] Will. Despre libertatea vointei Zwlf. Art. Cele 12 articole [Die Zwolf Artikel] Hug. Man. Jakob Hüglin, Jurnalul Conciliului de la Basel (Manuale mei ... super actis et gestis in concilio Basiliensi] Huls. Johann Hülsemann Vet. nov. test. Despre natura Vechiului și Noului Testament [De Veteris et Novi Testamenti natura] Ediție revăzută. Leipzig, 1714 Hunn. Aegidius Hunnius Just. Doctrina îndreptățirii. Frankfurt, 1590 Pers. Chr. Persoana lui Hristos, Frankfurt, 1590 Trin. Doctrina Treimii. Frankfurt, 1589 Hutt. Conc. Leonhard Hutter. În apărarea cărții concordiei [Concordia Concors]. Frankfurt și Leipzig, 1690 Iac. Vor. Iacob de Voragine Def. Apărare împotriva celor care îi contestă pe călugării propovăduitori Leg. aur. Legenda de aur [Legenda aurea] Atacuri la adresa lui Aegidius de Roma pentru faptul de a-l fi Impug. Aeg. contrazis pe Toma [Impugnationes contra Aegidium Romanum contradicentum Thomae super Primum Sententiarum] Ieronim [Hieronymus] ler. Hebr. Nom. Interpretarea numelor ebraice Pr. ep. can. Prolog la cele sapte epistole canonice

Ieronim de Praga

Ieronim de Siracuza

Papa Inocențiu al III-lea

Misterul Tainei Altarului

Papa Inocențiu al IV-lea

Predici pentru diverse ocazii

Ier. Prag.

Sacr. alt.

Serm. div.

Ier. Syr.

In. III.

In. IV.

Ep. Fred. II. Epistolă către Frederic al II-lea

IPMPacea de la Westfalia [Instrumentum Pacis Monasteriense]

Art. rel. ir. Articolele religioase irlandeze

Ioach, Apoc. Ioachim de Fiore. Comentariu la Apocalipsă. Veneția, 1527.

Ediție facsimilată. Frankfurt, 1964

Ioan, XXII. Papa Ioan XXII

Cum inter Cum inter nonnullos

Serm. Predici

Ioan D. F.o. Ioan Damaschinul. Credința ortodoxă

Ioan. Mont. Ioan de Montesono Prop. dam. Afirmatii condamnate Ioan de Neapole Ioan. Neap.

Immac. Întrebări legate de imaculata concepție a Preasfintei Fecioare

Ioan Pal. Ioan de Palomar

Civ. dom. Despre guvernarea civilă a clericilor

Dial. Dialog între Iacob și Ioan

Hist. Istoria începutului conflictelor dintre conciliu și papă

Problema privind cel căruia îi datorăm ascultare [Quaestio ... Quaest. par.

cui pariendum est]

Ioan Par. Ioan de Paris

Apol. Apologie

Conf. Despre ascultarea confesiunilor

Corp. Despre modul de existență a trupului lui Hristos în Taina Alta-

rului [Determinatio... de modo existendi corpus Christi in

sacramento altaris] [1304], Londra, 1686

Corr. Correctorium

Pot Despre puterea regală și papală

Ioan Rok. Ioan de Rokycana

Irin. Haer. Irineu de Lyon. Împotriva ereziilor

 $E_{D}$ .

Sanct. com. Replică privind Sfinta Împărtășanie

Părerea că împărtășirea sub ambele specii este necesară și porun-Utraq.

cită de Mîntuitorul nostru [Positio ...: Communio ... sub utraque specie ... est necessaria, et a Domino praecepta Sal-

vatore]

Iust. Dial. Iustin Martirul. Dialog cu Trifon

Jac. Cerr. Jacobus de Cerretanis

Lib. gest. Cronica [Conciliului de la Constanz] [Liber gestorum]

Jac. Mis. Jakoubek ze Stříbra

Despre împărtășirea copiilor [De communione parvulorum] Com. parv. Corp.

Despre adevărata existență a trupului lui Hristos în Taina Alta-

rului [De existencia vera corporis Christi in sacramento altaris]

Despre purgatoriul sufletului Purg.

Rem. Despre remanență

Salv. Mîntuitorul nostru [Salvator noster]

Utraq.Apărare împotriva lui Andreas de Broda, împărtășirea laicilor

sub ambele specii [Vindiciae contra Andream Brodam ... pro

communione plebis sub utraque specie]

Tratat final împotriva celor care se opun în chip eretic Sfintei Ven. sacr.

Taine

Zjev. Comentariu la Apocalipsa Sfintului Ioan [Výklad na Zjevenie svatého Jana]

Jac. Parad. Jakob von Jüterbog [Jacobus de Paradiso]

Sept. stat. Despre cele şapte stări ale Bisericii descrise în Apocalipsă

Jac. Vit. Iacob de Viterbo [Jacobus Viterbiensis]

Quodlib. Quodlibeta

Reg. chr. Despre guvernarea creștină [De regimine christiano]

Jaj. Trad. eccl. Claude Le Jay [Claudius Jajus]. Despre tradițiile ecleziastice

Jans. Aug. Cornelius Jansen. Augustinus. 3 vol. Berthelin, 1643

Joh. Brev. Johannes de Brevi Coxa [Jean Courtecuisse]

Tract. Tratat despre credință, Biserică, pontiful roman și conciliul

general

Joh. Lutt. John Lutterell

Guil. Oc. | Împotriva doctrinei lui William Ockham

Joh. Maur. Johannes Mauroux

Prop. Const. Propunere la Conciliul de la Constanz

Super. Despre problema superiorității între conciliu și papă

Joh. Pol. Johannes de Polliaco [Pouilly]

Imac. Despre imaculata concepție a Preasfintei Fecioare Maria Joh. Rag. Johannes de Ragusa [Johannes Stojkoviæ din Dubrovnik]

Auct. conc. Şase considerații despre autoritatea conciliului
Bas. conc. Începutul și continuarea Conciliului de la Basel
Boh. Cum au fost readuși boemii la unitatea Bisericii

Eccl. Despre Biserică

Ep. Epistole

Graec. Cum au fost readuși grecii la unitatea Bisericii prin Conciliul de

la Basel

Miss. CP. Misiune la Constantinopol

Utraq. Discurs [la Basel] despre împărtășirea sub ambele specii [Oratio

de communione sub utraque specie]

Joh. Rup. Jean de la Rochelle [Johannes de Rupella]

Serm. Predici

Joh. Schel. Johannes Schele

Avis. Considerații despre Reformă [Avisamenta reformationis]

Joh. Var. Joannes de Varennis

Ep. Ben. XIII. Epistolă către papa Benedict XIII

Ep. card. Epistolă către cardinalii Sfintei Biserici Romane

Joh. Vit. Juan Vidal [Johannes Vitalis]
Concept. Tratate despre imaculata conceptie

Joh. Z. Tract. Jan Němec ze Žatce [Johannes de Zacz]. Scurt tratat [Tractatulus]

Jul. Ces. Giuliano [Julianus] Cesarini
Disp. Bas. Dispută la Conciliul de la Basel
Sim. Proiect de decret cu privire la simonie

Juv. Roger Juvenis

Keck. Syst. Bartholomaeus Keckermann. Sistem de teologie sacră. Köln,

1611

Krom. Trad. Hieronymus Kromayer. Despre tradiții. Leipzig, 1665

Lact. Inst. Lactantius. Instituțiile divine

Lain. Diego Laínez
Disp. trid. Dispute tridentine

Las. Jan Łaski [Johannes a Lasco]

Coen. Epistolă despre Cina Domnului [Epistola de coena]

Hos. Răspuns către cardinalul Stanislaus Hosius Inc. Despre întrupare, împotriva lui Menno

Sacr. Scurt tratat despre Tainele Bisericii lui Hristos

Sum. Cont. Expunere sumară a controverselor pe marginea Cinei Domnului

West. Reacție față de Westfalia

Lat. Bartholomaeus Latomus [Steinmetz]

Def. Buc. Apărare împotriva lui Martin Bucer

Resp. Buc. Răspuns adresat lui Martin Bucer

Latom. Jacobus Latomus [Jacques Masson]

Conf. secr. Despre mărturisirea în taină

Ling. Dialog despre rațiunea a trei limbi și a studiului teologic

Laur. Reich. Laurentius [Vavøinec] de Reichenbach

Diurn. Jurnal despre faptele boemilor la Conciliul de la Basel [Liber

diurnus de gestis Bohemorum in concilio Basiliensi]

Lec. Sebastiano Leccavella de Chio

Leo. M. Ep. Papa Leon cel Mare [Leo Magnus]. Epistole

Leo X. Papa Leon al X-lea

Cum post. Cum postquam

Ex. Dom. Exsurge Domine

Leon. Vincentius de Leone

Leys. Exor. Polycarp Leyser. O viziune creștină asupra exorcismului la botez.

N.p., 1591

Lib. Conc. Cartea concordiei [Liber Concordiae]

Lib. Ratis. Acordul de la Regensburg [Liber Ratisbonensis]

Lip. Luigi Lippomani

Lomb. Hieronymus Lombardellus

Ltmr. Hugh Latimer

Lud. Pal. Resp. Ludovic Palatinul. Răspuns adresat împăratului Sigismund și

papei Grigore al XII-lea

Lun. Vincentius Lunellus Luth. Martin Luther

Ab. Chr. Confesiune cu privire la Cina lui Hristos [Vom Abendmahl

Christi, Bekenntnis]

Alb. Pr. Scrisoare deschisă către prințul Albert al Prusiei Ambr. Cath. Răspuns la cartea lui Ambrosius Catharinus

Anb. Adorarea Sfintei Taine [Vom Anbeten des Sakraments]

Antinom. Împotriva antinomienilor

Bisch. Exemplu de hirotonisire a unui adevărat episcop creștin

Br. Wink. Scrisoare cu privire la cartea sa despre liturghiile particulare

[Ein Brief D. M. Luthers von seinem Buch der Winkelmessen]

Capt. bab. Captivitatea babilonică a Bisericii
Dav. Ultimele cuvinte ale lui David
DB Biblia germană [Deutsche Bibel]

Dec. praec. Cele zece porunci predicate locuitorilor din Wittenberg [Decem

praecepta Wittenbergensi praedicata populo]

Def. Ec. jud. Apărare împotriva judecății răuvoitoare a lui Johann Eck

Decl. Gen. Predici despre Geneză [In Genesim Declamationes]
Dict. Ps. Prelegeri despre Psaltire [Dictata super Psalterium]

Disp. Heid. Disputa de la Heidelberg

Disp. indulg. 95 de teze [Disputatio pro declaratione virtutis indulgentiarum]

Disp. just. Dispută despre îndreptățire

Disp. schol. theol. Dispută împotriva teologiei scolastice

Dol. Despre traducere și despre mijlocirea sfinților [Von Dolmetschen

und Fürbitte der Heiligen]

Dtsch. Kat. Catehismul german [Deutscher Katechismus]
Dup. just. Două feluri de dreptate [De duplici justitia]
Ehsach. Despre chestiuni conjugale [Von Ehesachen]

Eis. Împotriva lui Johann Agricola [Wider den Eisleben] Ep. In. Prelegeri despre Epistola intîi a apostolului Ioan

Ev. In. 1-2 Predici la Evanghelia după Ioan 1-2 Ev. In. 6-8 Predici la Evanghelia după Ioan 6-8 Ev. In. 14-15 Predici la Evanghelia după Ioan 14-15

Feg. Nerecunoașterea Purgatoriului [Widerruf vom Fegfeuer]

Gal. (1519) Comentariu la Epistola către Galateni (1519) Gal. (1535) Comentariu la Epistola către Galateni (1535)

Gen. Prelegeri despre Geneză

Grnd. Urs. Apărare și explicare a tuturor articolelor [Grund und Ursach

aller Artikel]

Gut. Werk. Tratat despre faptele bune [Sermon von den guten Werken]

Henr. Împotriva regelui Henric al VIII-lea al Angliei

Himm. Proph. Împotriva profeților providențiali [Wider die himmlischen Pro-

pheten]

Hspost. Predici laice

Inst. min. Despre preoție [De instituendis ministris ecclesiae]

Jak. Predică despre Sfîntul Iacov

Jes. Predici despre Isaia

Jud. Despre faptul că Iisus Hristos s-a născut evreu

Kirchpost. Predici bisericești

Kl. Kat. Micul catehism [Kleiner Katechismus]

Konz. Despre concilii și Biserică Latom. Împotriva lui Latomus Ld. Imnuri [Lieder]

Magn. Comentariu despre Magnificat

Matt. 5-7 Comentariu la Predica de pe Munte [Das 5., 6. und 7. Kapitel

Matthaei gepredigt und ausgelegt]

Menschlehr. Despre faptul că doctrinele oamenilor trebuie respinse [Von

Menschenlehre zu meiden]

Oper. Ps. Comentariu la Psalmi [Operationes in Psalmos]
1 Pet. Comentariu la Epistola întîi a apostolului Petru

Pr. Brent. Amos Prefată la scrierea lui Johann Brenz Prezentarea lui Amos

Pr. op. lat. Prefată la operele sale în latină

Pred. 2 Mos. Predici [Predigten]
Pred. 2 Mos. Predici la Exod

Ps. 51 Comentariu la Psalmul 51 Ps. 90 Comentariu la Psalmul 90 Ps. 147 Comentariu la Psalmul 147

Ps. grad. Comentarii la cei 15 Psalmi ai treptelor [In quindecim psalmos

graduum commentarii]

Res. disp. indulg. Hotărîri la disputa privind valoarea indulgențelor

Res. Lips. Hotărîri cu privire la afirmațiile sale de la disputa de la Leipzig

Res. pot. pap. Hotărîre privind puterea papei Rom. Scholie la Epistola către Romani Schmal. Art.
Serm. poen.
Serm. sacr.
Serv. arb.
Scrus.
Scr

Sup. ann. Socotirea anilor lumii [Supputatio annorum mundi]

Symb. Cele trei simboluri sau crezuri
Thes. antinom. Teze împotriva antinomienilor
Ti. Discuție convivială [Tischreden]

Vor. N. T. Prefețe la Noul Testament [Vorreden zum Neuen Testament]

Wied. Despre rebotezare [Von der Wiedertaufe]

Worm. Dieta din Worms

Wort. Despre faptul că aceste cuvinte ale lui Hristos, "Acesta este trupul

Meu", încă mai opun rezistență fanaticilor

Zn. Geb. Comentariu la cele zece porunci [Auslegung der zehn Gebote]

Lymp. Balthasar Lympus
Madr. Cristoforo Madruzzo
Marb. art. Articolele de la Marburg
Mars. Pad. Marsilius de Padova

Def. min. Defensor minor (Defensor pacis) Apărător al păcii

Mart. Braccio Martelli

Martn. Sum. op. Matthias Martinius. Summa operelor [Summa operum, seu

Commentarius in legem duarum divinarum tabularum].

Bremen, 1612

Mass. Diar. Angelo Massarelli. Însemnări

Mat. Crac. Matei de Cracovia

Josn. Josniciile Curiei romane

Matt. Mayn. Matteus Maynage [Matthaeus Meynage]

Avis. Recomandare
Maz. Lorenzo Mazochi
Mel. Philip Melanchthon

An. Despre suflet [De anima]

Annot. Rom. Adnotări la Epistola către Romani Cat. puer. Catehismul copiilor [Catechesis puerilis]

Coen. Opinii ale mai multor autori din vechime despre Cina Domnului

[Sententiae veterum aliquot scriptorum de coena Domini]

Comm. Rom. Comentariu la Epistola către Romani
Disp. part. poen. Dispută despre părți ale penitenței
Doct. Paul. Despre studierea doctrinei pauline

Ep. Epistole

Ev. In. Prezentare a Evangheliei după Ioan

Eccl. Despre Biserică și autoritatea cuvîntului lui Dumnezeu

Enarr. Rom. Prezentare a Epistolei către Romani [Enarratio epistolae Pauli

ad Romanos]

Enarr. Symb. Nic. Prezentare a Crezului de la Niceea [Enarratio Symboli Niceni] Explic. Symb. Nic. Explicare a Crezului de la Niceea [Explicatio Symboli Niceni]

Loc. Teme teologice
Post. Comentarii biblice

Pot. pap. Tratat despre puterea și primatul papei

Ref. abus. coen. Respingere a abuzurilor legate de Cina Domnului [Refutatio

abusuum coenae Domini]

Thes. bacc. Teze pentru licentiati

Torg. art. Articolele de la Torgau

Men. Gerecht. Justus Menius. Dreptatea [Gerechtigkeit]. Erfurt, 1552

Menn. Menno Simons

Bek. Confesiune [Bekentenisse]

Belyd. Despre Treime [Een vermanende belydninge, van den drieenigen,

eeuwigen, ende waren Gott]

Chr. gl. Despre adevărata credință creștină [Van het rechte Christen

Geloove]

Doop. Explicare a botezului creștin [Verklaringe des christelycken

Doopsels]

Excom. Excomunicare

Fund. Fundamentul doctrinei creștine

Geest. Ver. Despre renașterea spirituală [Van die Geestelijke Verrijsenisse]

Gell. Fab. Replică adresată lui Gellius Faber Jan. Leyd. Împotriva lui Ioan de Leiden Las. Confesiune împotriva lui Jan Łaski

Nw. Geb. Despre noua naștere [Van de Nieuwe Geboorte]

Ont. Scuză și replică [Ontschuldinge ende verantwoordinge]

Oors. Raţiunea mea [De Oorsake, waerom dat ich Menno Symons niet

af en late te Leeren, ende to Schrijven]

Ps. 25. Meditație pe marginea Psalmului 25

Sup. Rugă

Verm. Mustrare [Een lieflycke Vermaninge of Onderwysinge]

Mentz. Balthasar Mentzer

Thes. theol. Teze teologice. Giessen, 1612
Milt. Par. L. John Milton. Paradisul pierdut

Mir. Bartholomaeus de [Carranza] Miranda

Mol. Louis Molina

Conc. Armonia dintre liberul arbitru şi darurile harului [Liberi arbi-

trii cum gratiae donis ... concordia]

Grat. Tratat despre har Praed. Despre predestinare

Sum. haer. maj. Prezentare detaliată a ereziilor [Summa haeresium major]

Mont. Giovanni Maria Ciocchi del Monte [Papa Iulius III]

Mor. Thomas Morus

Apol. Apologie

Bod. Tratat despre Trupul binecuvîntat Comf. Dialog spre mîngîiere împotriva durerii

Her. Dialog cu privire la erezii
Luth. Răspuns către Luther
Pass. Tratat despre patimi

Trist. Despre tristețea lui Hristos [De tristitia Christi]

Morl. Joachim Mörlin

Leg. A treia utilizare a legii [Disputationes tres pro tertio usu legis]
Obed. Ideea că deplina respectare a legii este necesară mîntuirii

Tacea ca depinia respectare a tegn este necesara minianti

Resp. Pont. Răspuns către Pontanus

Mrl. Joannes Morellus (Massarello)

Pecc. orig. Despre păcatul originar [De peccato originali]

Mrtr. Coriolanus Martiranus Consentinus

Mus. Utraq. Johann Musaeus. Despre împărtășirea sub ambele specii [De

communione sub utraque speciel. Jena, 1654

Muss. Cornelio Musso Myl. Georgius Mylius

Naus. Friedrich Nausea [Grau]

Catehismul catolic. Viena, 1542 Cateh. cat.

Misc. Miscellanea Andreas Navarra

Nav.

Nicol. Bisk. Nicolae Biskupec [Mikulas Biskupec z Pelhřimova]

Nicol. Cl. Nicolas de Clémange

Ruin eccl. Despre distrugerea și restaurarea Bisericii

Nicol. Cus. Nicolaus Cusanus

Despre Dumnezeul ascuns [De deo abscondito] Abscond. Examinarea Coranului [Cribratio Alchoran] Alchor.

Apologia ignoranței docte Apol. Concordatul catolic Conc. cath.

Dat. Patr. lum. Despre darul Tatălui Luminii [De dato patris luminum]

Doct. ign. Despre ignoranța doctă [De docta ignorantia]

Ep.**Epistole** 

Epistolă către Ioan de Segovia Ep. In. Seg.

Fil.Despre filiația Fiului Gen. Despre Geneză

Pac. fid. Reconciliere între religiile lumii [De pace fidei]

Despre posibilitatea și ființarea în Dumnezeu [De possest] Poss. Despre căutarea lui Dumnezeu [De quaerendo deum] Quaer.

Despre înțelepciune [Idiota de sapientia] Sap.

Serm. Predici

Conf.

Luth.

Ult.Ipoteză în legătură cu ultimele zile [Conjectura de ultimis diebus]

Vis. Despre înțelepciunea lui Dumnezeu Nicol. Dr. Nicolae de Dresda [Mikuláš Drášdanský]

Apologia împărtășirii laicilor sub ambele specii [Apologia pro Utrag.

communione plebis sub utraque specie]

Diego Nuño. Judecata lui Molina. "Armonie" [Censura de la Nun. Conc.

Concordia de Molina]

Obbe Philipsz. Confesiune [Bekentenisse] Ob. Phil. Bek.

Oec. Johannes Oecolampadius

Replică față de Syngramma clerului șvab [Antisyngramma]. Antisyn.

Zürich, 1526

Replică la prefața lui Luther la Syngramma [Billiche Antwurt... Bill. Ant. uff D. M. Luthers Bericht des Sakraments). Basel, 1526

Despre faptul că spovedania nu este împovărătoare pentru creș-

tini. Basel, 1521

Adevărata interpretare a cuvintelor Domnului, "Acesta este Trupul Corp.

Meu" [De Genuina verborum Domini, "Hoc est corpus meum"...

Expositiol. Basel, 1525

Dialog despre ceea ce vechii învățați ai Bisericii, atît latini, cît și Dial. greci, au crezut în legătură cu Euharistia. Heidelberg, 1572

[1530]

Dign. Euch. Despre demnitatea Euharistiei. Zürich, 1526

Ev. In. Adnotări pe marginea Evangheliei după Ioan. Basel, 1533

Părerea despre Doctor Martin Luther. N. p., 1521

Despre faptul că interpretarea greșită dată de Dr. M. Luther Mis. cuvintelor etern valabile, "Acesta este Trupul Meu", nu poate

rezista. Basel, 1527

Resp. post. Al doilea răspuns adresat lui Willibald Pirckheimer [De eucha-

ristia... responsio posterior]. Basel, 1526

Adnotări pe marginea Epistolei către Romani. Basel, 1526 Rom.

Theob. Bill. Replică adresată lui Dieboldt Billican. Zürich, 1526

Pierre de Jean Olivi Oliv.

Despre infailibilitatea pontifului roman Infall. Post. Joh. Comentariu la Evanghelia după Ioan Despre lepădarea de sine a papei Ren. pap.

Opic. Can. Opicinus de Canistris

Spir. imp. Despre întîietatea imperiului spiritual

Ord. Zür. Ordinul creștin de la Zürich

Andreas Osiander Osndr. Apologia. N. p., 1545 Apol.

Conject. Ipoteză cu privire la ultimele zile. Nürnberg, 1544

Hild. Profeția Sfintei Hildegard cu privire la papistași. N. p., 1527 MarRelatare despre Colocviul de la Marburg. [Augsburg], 1529

Schatz. Împotriva lui Caspar Schatzgeyer. Nürnberg, 1525

Ott. Luciano degli Ottoni Pach. Pedro Pacheco

Paen. Med. Indreptar de pocăință milanez [Paenitentiale Mediolanense]

Pasc. Blaise Pascal

Aug. Opinii aparținînd Sfîntului Augustin, pelagienilor și lui Calvin

cu privire la problema harului

Pens. Pensées

Poss. com. Despre posibilitatea poruncilor

Prezentare sumară a problemei harului Prob. gr.

Prov. Scrisori provinciale

Pasch. Angelus Paschalis Illyricus

Patav. Just. Christophorus Patavinus. Despre îndreptățire

Paul. III. Papa Paul al III-lea

Initio nostri hujus Pontificatus Init.

Paul. IV. Papa Paul al IV-lea [Johannes Petrus Carafa]

Luth. haer. Despre reprimarea ereziei luteranilor și reformarea Bisericii Papa Paul al V-lea. Formulă pentru încheierea disputei despre Paul. V. Form.

auxiliarele harului

Pch. Andrew Poach Def. Pledoarie Ep.Epistole

Resp. Replică [adresată lui Mörlin]

Per. Trad. Martin Pérez de Ayala. Despre tradițiile divine, apostolice și

bisericeşti. Köln, 1562

Perf. am. Tratat despre iubirea desăvîrsită [Tractatus de perfecto amore] Pet.

Petrarca

Fam.Scrisori către apropiați [Familiares]

Ign.Despre propria lui ignoranță și despre a multor altora

Ot. rel. Despre odihna credinciosilor [De otio religioso]

Secr. Secretul meu

Sen. Scrisori din anii senectuții [Seniles]

Petr. Aur. Petrus Aureolus

Comm. Comentariu pe marginea întregii Biblii [Aurea ac pene divina

totius sacre pagine commentaria]. Venetia, 1507

Reper. Replică adresată adversarului nevinovăției Maicii lui Dumnezeu

[Repercussorium editum contra adversarium innocentiae

Matris Dei]

Sent. Comentariu la Sentințe

Tract. Tratat despre zămislirea Preasfintei Fecioare Maria

Petr. Br. Peter de Bruxelles Petr. Brun. Peter Bruneti

Act. conc. Bas. Documentele Conciliului de la Basel

Petr. Cand. Petrus de Candia [Antipapa Alexandru al V-lea]

Immac. Tratat despre imaculata concepție

Petr. Cell. Petrus de Celle

Ep. Epistole

Petr. Lut.

Lig. frat.

Pont. emin.

Petrus de Lutra [Kaiserlautern]

O alianță frățească [Liga fratrum]

Despre eminența suveranului pontif

Petr. Pal.

Petru de La Palu [Paludanus]

Pot. pap. Tratat despre puterea papei
Petr. Verb. Petrus de Verberia

Brd. Declarație a credinței Sfîntului Bernard cu privire la Fecioara

Maria [1338]. Mainz [1490]

Pez. Lib.arb. Christoph Pezel. Despre liberul arbitru [De libero arbitrio]

Pg. Alberto Pighi

Cont. Explicarea controverselor cu care se confruntă acum credința și

religia lui Hristos. 2 vol. Veneția, 1541

Mosc. Despre Moscova, către papa Clement al VII-lea. Veneția, 1543

Pgn. Sebastiano Pighino

Pi. V. Ex. om. Papa Pius V. Ex omnibus afflictionibus

Pinar. Antonius Frexius Pinaroliensis
Pisc. Johannes Piscator [Fischer]

Grat. Tratat despre harul lui Dumnezeu. Herborn, 1614

Praed. Dispută teologică despre predestinare. Ediția a 2-a. Herborn,

1598

Pol. Reginald Pole

Conc. Despre Conciliu. Roma, 1562

Disc. pac. Discurs despre pace [Discorso di pace]. [Roma, 1555]

Ep. Epistole

Prosp. Auct.

Henr. VIII. Către Henric al VIII-lea. Roma, 1536

Just. Tratat despre îndreptățire. Louvain, 1569

Sum. pont. Despre suveranul pontif. Louvain, 1569

Test. Un testament cu adevărat creștin. [N.p.], 1559

Polan. Amandus Polanus de Polansdorf

Syntag. Sistem de teologie creştină [Syntagma theologiae Christianae].

Geneva, 1617

Prael. Germ. Ep. Prelații din Germania. Epistole

Příb. Tract. Joannes de Příbram. Tratat despre Euharistie împotriva lui

Nicolae, falsul episcop al taboriților

Prof. fid. Franc. Mărturisire de credință catolică a Bisericii exilaților din Frankfurt

Prosper de Aquitania. Declarații oficiale ale Scaunului apostolic cu privire la harul divin și liberul arbitru [Praeteritorum episcoporum sedis apostolicae auctoritates de gratia dei et

libero voluntatis arbitrio]

Ptol. Luc. Bartolomeu de Lucca [Ptolemaeus de Lucca]

Ann. Anale

Det. comp. Precizare concisă a jurisdicției imperiului

Quen. Theol. Johann Andreas Quenstedt. Teologie didactico-polemică. 2 vol.,

Leipzig, 1715

Ramb. Bol. Rambert de Bologna

Apol. ver. Apologie pentru adevărul împotriva așa-numitului "Corrupto-

rium" [Apologeticum veritatis contra corruptorium]

Rav. Ottaviano Raverta Rdly. Nicholas Ridley

Br. decl. O scurtă mărturisire a Cinei Domnului

Conf. Ltmr. Dialoguri cu Hugh Latimer

Ep. Epistole

Imag. Tratat despre cultul imaginilor

Lam. Lamentație plină de milă cu privire la starea jalnică a Bisericii

în Anglia

Raj. Post. Mikolaj Rej. Comentarii biblice

Remon. Mustrare

Rep. Anh. Repetiția de la Anhalt

Resp. Lib. Ratis. Răspunsuri la "Acordul de la Regensburg" [Responsiones ad

Librum Ratisbonensem]

Rich. S. Laur. Richard de Saint Lawrence

Laud. Mar. Spre slava Preasfintei Fecioare Maria

Robt. Bas. Robert de Basevorn

Form. praedic. Forma propovăduirii [Forma praedicandi]

Robt. Orf. Robert de Orford [de Colletorto]

Corr. Correctorium

Repr. Aeg. Mustrare a lui Aegidius de Roma

Rog. Thomas Rogers

Cath. Doct. Doctrina catolică a Bisericii Angliei

Roll. Robert Rollock

Voc. eff. Tratat despre vocația efectivă. Edinburgh, 1597

Roy. Philos Royerella de Ferrara

Rup. Matt. Rupert de Deutz. Comentariu la Evanghelia după Matei

Sad. Jacopo Sadoleto Genev. Către genevezi

Orat. Discurs

Sal. Juan de Salazar Salm. Alfonso Salmerón Sanfel. Tommaso Sanfelice

Sarac. Giovanni Michele Saraceni

Sarr. Petrus Sarra

Schatz. Kaspar Schatzgeyer

Scrut. Cercetare a Sfintei Scripturi

Seg. Ioan de Segovia

Diff. Probleme ridicate de către ambasadorii Sfîntului Conciliu de la

Basel

Diff. pot. Despre deosebirea dintre puteri

Eccl. Despre sfințenia de neclintit a Bisericii [De insuperabili sancti-

tate ecclesiae]

Gabr. Justificare a sentinței pronunțate împotriva lui Gabriele [Con-

dulmaro], fostul papă Eugeniu al IV-lea

Gl. Eug. Glosă pe marginea bulei fostului papă Eugeniu

Jaroslav Pelikan (1923-2006), teolog luteran convertit la ortodoxie în 1997. Sub îngrijirea sa a fost publicată, între 1955 și 1971, lucrarea monumentală în douăzeci de volume Luther's Works, dedicată teologiei lui Martin Luther. A fost profesor emerit la Universitatea Yale, membru de onoare al Fundației Carnegie pentru Perfecționarea Învățămîntului, președinte al Academiei Americane de Arte și Științe, editor la Encyclopaedia Britannica. În noiembrie 2004 i s-a decernat "Premiul John W. Kluge pentru întreaga activitate în slujba Științelor Umaniste", acordat de Biblioteca Congresului SUA. De același autor: From Luther to Kierkegaard, 1950; Development of Christian Doctrine, 1969; The Vindication of Tradition, 1984; Jesus Through the Centuries, 1985; Imago Dei, 1990; Christianity and Classical Culture, 1993; Faust the Theologian, 1995; Mary Through the Centuries, 1996; The Reformation of the Bible / The Bible of the Reformation, 1996. Lucrări traduse în limba română: Fecioara Maria de-a lungul secolelor, Humanitas, 1998; Iisus de-a lungul secolelor, Humanitas, 2000.

Lector: Alexander Baumgarten

Coordonator de project: Ioan-Florin Florescu

Contributia traducătorilor:

Silvia Palade – "Prefață", "Surse principale", "Definirea Reformei", capitolele 1-4 Mihai-Silviu Chirilă – capitolele 5-7

#### www.polirom.ro

Jaroslav Pelikan, The Christian Tradition. A History of the Development of Doctrine

4. Reformation of Church and Dogma (1300-1700)

Licensed by The University of Chicago Press, Chicago, Illinois, U.S.A.

- © 1984 by The University of Chicago. All rights reserved.
- © 2006 by Editura POLIROM, pentru prezenta traducere

Editura POLIROM

Iaşi, B-dul Carol I nr. 4, P.O. Box 266, 700506 Bucureşti, B-dul I.C. Brătianu nr. 6, et. 7, ap. 33, O.P. 37; P.O. Box 1-728, 030174

# Descrierea CIP a Bibliotecii Naționale a României : PELIKAN, JAROSLAV

Tradiția creștină: o istorie a dezvoltării doctrinei / Jaroslav Pelikan; trad. de Silvia Palade. - Iași: Polirom, 2004 -

5 vol

ISBN: (10) 973-681-653-2

Vol. 4: Reformarea Bisericii și a dogmei (1300-1700) / trad. și note de Silvia Palade și Mihai-Silviu Chirilă. - 2006. - Bibliogr. - Index. - ISBN: (10) 973-46-0451-1; ISBN (13) 978-973-46 -0451-7

I. Palade, Silvia (trad.) II.Buga, Nicolai (trad.) III. Chirilă, Mihai-Silviu (trad.)

23 28(091)

Printed in ROMANIA

# Jaroslav Pelikan

# TRADIŢIA CREŞTINĂ

O istorie a dezvoltării doctrinei

439293 IV

Reformarea Bisericii și a dogmei (1300-1700)

Traducere și note de Silvia Palade și Mihai-Silviu Chirilă

## Cuprins

| Notă asupra ediției   |                                   | 7            |
|-----------------------|-----------------------------------|--------------|
| Prefață               |                                   | 9            |
| Surse principale      |                                   | . 11         |
| Definirea Reformei.   |                                   | . 53         |
| 1. Pluralism doctrin  | ar în Evul Mediu tîrziu           | . 63         |
|                       | Dincolo de sinteza augustiniană   | . 74<br>. 89 |
| 2. Una, sfîntă, catol | ică și apostolică?                | 118          |
|                       | Unitatea Bisericii                | 132<br>144   |
| 3. Evanghelia ca tez  | aur al Bisericii                  | 171          |
| ·                     | Justiție divină și dreptate umană | 182<br>197   |
| 4. Cuvîntul și voia l | ui Dumnezeu                       | 223          |
|                       | Cuvînt şi duh                     |              |
|                       | ascunsă și revelată               |              |

| 5. Definiția specific | ului romano-catolic280                          |
|-----------------------|-------------------------------------------------|
|                       | Apărătorii credinței                            |
|                       | Evanghelia și Biserica catolică 296             |
|                       | De la pluralism la definiție 307                |
|                       | Reafirmarea Bisericii și a dogmei 321           |
| 6. Provocări la adre  | sa continuității apostolice                     |
|                       | Umanismul creștin și autoritatea revelației 335 |
|                       | Opoziția dintre spirit și structură 341         |
|                       | Respingerea dogmei trinitare 349                |
| 7. Dogmatici confesi  | ionale într-o creștinătate divizată 358         |
|                       | Introducere la studiul dogmelor 361             |
|                       | Firea umană a lui Iisus Hristos 374             |
|                       | Istoria Legămîntului                            |
|                       | Darurile harului                                |
| Bibliografie secunda  | ară selectivă                                   |
| Index                 |                                                 |

## Notă asupra ediției

Pentru citatele biblice din prezenta ediție s-a folosit traducerea românească sinodală, în ediția Biblia sau Sfînta Scriptură, Editura Institutului Biblic și de Misiune al B.O.R., București, 1991. Numerotarea psalmilor urmează această ediție, diferind de cea din ediția în limba engleză. Pentru citatele din Vechiul Testament care aveau în original mențiunea (LXX) s-au folosit volumele apărute pînă acum din ediția Septuaginta, Polirom – Colegiul "Noua Europă", 2004-2006. Alte citate biblice care aveau mențiunea (LXX) sau (Vulg.) au fost traduse după forma din limba engleză din original. Cărțile biblice din care s-a tradus după ediția Septuagintei au fost denumite în funcție de această ediție (de exemplu, Geneza, Proverbe, Micheia, Baruch).

Lucrările patristice traduse în limba română au fost citate după titlurile românești consacrate.

Numele autorilor antici au fost redate respectîndu-se forma lor consacrată în limba română, fiind transliterate numele mai puțin cunoscute.

Mihai-Silviu Chirilă

## Prefață

Acest al patrulea volum din Traditia crestină m-a readus la perioada din istoria doctrinei crestine cu care mi-am început activitatea de cercetare: dizertatia mea din 1946 avea ca obiect relațiile doctrinare dintre Reforma husită din veacul al XV-lea si Reforma luterană din veacul al XVI-lea; primul meu articol stiintific, din anul 1947, avea ca temă gîndirea unui teolog al ortodoxiei protestante din secolul al XVII-lea; iar prima mea carte, din 1950, descria legăturile dintre teologie și filozofie în epoca Reformei si în perioada care i-a urmat. Chiar si atunci, desigur, eram constient de nenumăratele moduri în care gîndirea Reformei reflectă vocabularul și tiparele de gîndire ale perioadei patristice si ale celei medievale. Însă abordînd doctrinele Reformei, acum, după ce am urmărit în detaliu evoluția doctrinară a acelor perioade, constientizez din ce în ce mai mult importanta întelegerii veacului al XVI-lea în lumina continuității și discontinuității sale cu istoria doctrinei Bisericii începând din veacul al II-lea. În ciuda declarațiilor lor solemne cu privire la sola Scriptura, adepții Reformei au arătat că Scriptura nu a fost niciodată sola. Mai mult, i-as îndemna pe cititorii prezentului volum să considere la modul cel mai serios contextul acestuia ca facînd parte din istoria tradiției creștine.

Cred că s-ar cuveni de asemenea să explicăm relatia dintre volumul de fată și cel care urmează și totodată încheie această carte. Periodizarea unei relatări istorice este întotdeauna arbitrară; ca să nu mai vorbim de faptul că nici evenimentele prezentate nu se află întotdeauna în deplină concordanță cu precizia titlului sau a cuprinsului cărții respective. Așa cum indică ultimul capitol al acestui volum, relatarea din volumul 5 va începe cu pietismul, puritanismul și jansenismul, care, împreună cu evoluțiile contemporane din Ortodoxia răsăriteană, au ilustrat "criza ortodoxiei atît în Răsărit, cît si în Apus". De aceea, semnificația doctrinară a acestor mișcări, doar sugerată în volumul de fată, va fi pe larg dezbătută în volumul următor (chiar dacă un număr considerabil de izvoare datează din perioada anterioară anului 1700). Încă o dată, ceea ce va determina selectarea și modul de prezentare a acestor mișcări va fi contextul din cadrul istoriei traditiei crestine.

O altă caracteristică a prezentului volum care ar trebui explicată este de natură bibliografică. Tocmai în epoca de care ne ocupăm aici a fost inventat tiparul și, prin urmare, pentru prima dată în această lucrare publicarea unei cărti în formă tipărită se putea realiza în timpul vieții autorului. În cazul multora dintre autorii citați, acea primă ediție a fost însă si ultima. După cum reiese din lista care cuprinde "Autori și scrieri", am inclus edițiile respective în această listă și nu în "Ediții și colecții", fapt care ar fi fost nepotrivit și pedant. Aceasta este si epoca din istoria Occidentului cînd numele de familie au început să intre în vocabularul curent: cu toate că era adesea numit "Doctorul Martin", reformatorul german era și este - menționat de obicei cu numele de "Martin Luther". Am încercat să tin seama de această schimbare atunci cînd am conceput abrevierile din lista cu "Autori si scrieri". Desi, cu sigurantă, nu am enumerat nici pe departe toate sursele pe care le-am citit, am inclus totusi în această listă anumite surse care nu au fost citate în note. În ceea ce priveste traducerea citatelor mi-am îngăduit libertatea, așa cum am făcut-o pe parcursul întregii lucrări, de a adopta și de a adapta traduceri, inclusiv pe cele care îmi aparțin, fără alte mențiuni. Dat fiind că acesta este primul volum care cuprinde un număr semnificativ de surse în limba engleză, trebuie să fac precizarea că am transpus cele mai multe dintre aceste surse în limbajul si ortografia secolului XX.

Nu îmi mai rămîne decît să-mi exprim recunostința pentru tot sprijinul pe care l-am primit și fără de care nu aș fi putut scrie niciodată această carte. Diferitele prelegeri sustinute în Statele Unite, Canada, Europa și Australia mi-au oferit ocazia să prezint mare parte din acest material în fața unui auditoriu înainte de a-l da în mod irevocabil spre tipărire; între acestea, îngăduiți-mi să evidențiez Prelegerile Gauss susținute la Universitatea Princeton, care mi-au permis (si m-au obligat) să definitivez expunerea a ceea ce alcătuieste acum capitolul al doilea. Ca o ironie, cu cît mă apropii mai mult de prezent, cu atît sînt mai dispersate sursele. De aceea, a sporit numărul bibliotecilor pe care a trebuit să le vizitez, la fel ca și recunoștința mea față de directorii și personalul acestora: Universitatea catolică a Americii, Universitatea din Chicago, Seminarul Teologic Concordia din Saint Louis, Biblioteca Folger Shakespeare, Universitatea Harvard, Universitatea din Iowa, Biblioteca Congresului, Seminarul Teologic Luteran din Philadelphia, Biblioteca Publică din New York, Universitatea Notre Dame, Universitatea Oxford, cu precădere Biblioteca Bodleiană, Universitatea din Pennsylvania, Seminarul Teologic Princeton, Universitatea Princeton, Universitatea Stanford, Universitatea din Toronto, inclusiv Institutul Pontifical de Studii Medievale, Seminarul Teologic Union din New York, Biblioteca Apostolica Vaticana, Universitatea Yale și Biblioteca Centrală din Zürich. Multumirile mele se îndreaptă de asemenea către Ruth Mazo, care m-a ajutat la verificarea referintelor din primele două capitole, și către Mary Whitney, care a dactilografiat primele cinci capitole.

#### Surse principale

#### Autori și scrieri

Ab. Hris. Abatele Hrisostom de Gaeta

Aeg. Carl. Pun. Aegidius Carlerii. Despre pedepsirea păcatelor publice

Aeg. Per. Infid. Aegidius de Perugia. Împotriva celor care sînt necredincioși, nesupuși și răzvrătiți împotriva Sfintei Biserici Romane și a

suveranului pontif

Aeg. Rom. Aegidius Romanus

An. Comentariu la Aristotel "De anima". Veneția, 1496-1497

Art. fid.

Despre mărturisirile de credință. Napoli, 1525
Cant.

Comentariu la Cîntarea Cîntărilor. Siena, 1602
Char.

Despre caracterul sacramental. Roma, 1555
Cog. ang.

Despre cunoașterea îngerilor. Veneția, 1503
Corp.

Teoreme despre trupul lui Hristos. Bologna, 1481

Eccl. pot. Puterea Bisericii sau a suveranului pontif

Err. phil. Greșelile filozofilor Mens. ang. Măsura îngerilor

Praed. Predestinare, preștiință, paradis și iad. Napoli, 1525

Ps. 44 Tratat despre Psalmul 44 [45]. Padova, 1553

Quest. met. Întrebări metafizice. Veneția, 1501

Quodlibeta. Louvain, 1646

Reg. princ. Despre guvernarea principilor [De regimine principum]. Augsburg,

1473

Ren. pap. Renunțarea papei. Roma, 1554

Res. mort. Despre învierea morților

Rhet. Comentariu la Aristotel. "Retorica". Veneția, 1515

Rom. Comentariu la Romani. Roma, 1555

Sent. Comentariu la Sentințe. Ediție reeditată. Frankfurt, 1968

Ps. Alb. M. Mar. Pseudo-Albertus Magnus. Despre Fecioara Maria

Aleand. Girolamo Aleandro

Conv. conc.

Alex. S. Elpid.

Eccl. pot.

Despre convocarea unui conciliu

Alexandru de San Elpidio

Puterea Bisericii. Torino, 1494

All. Pierre D'Ailly

Curs. Bibl. Curs despre Biblie [Principium in cursum Bibliae]

Domin. Stăpînire legitimă Emend. eccl. Îndreptarea Bisericii

Ep. Jo. XXIII. Epistolă către Papa Ioan al XXIII-lea

Ext. schism. Nimicirea schismei

Fals. proph. Falşi profeți

| 5. Definiția specificu | lui romano-catolic                            | 280 |
|------------------------|-----------------------------------------------|-----|
|                        | Apărătorii credinței                          | 282 |
|                        | Evanghelia și Biserica catolică               | 296 |
|                        | De la pluralism la definiție                  | 307 |
| :                      | Reafirmarea Bisericii și a dogmei             | 321 |
| 6. Provocări la adres  | a continuității apostolice                    | 333 |
|                        | Umanismul creștin și autoritatea revelației 3 | 335 |
| !                      | Opoziția dintre spirit și structură           | 341 |
| :                      | Respingerea dogmei trinitare                  | 349 |
| 7. Dogmatici confesio  | onale într-o creștinătate divizată            | 358 |
| ,                      | Introducere la studiul dogmelor 3             | 361 |
|                        | Firea umană a lui Iisus Hristos               | 374 |
|                        | Istoria Legămîntului 3                        | 384 |
|                        | Darurile harului                              | 395 |
| Bibliografie secundar  | ră selectivă                                  | 107 |
| Index                  |                                               | 127 |

## Notă asupra ediției

Pentru citatele biblice din prezenta ediție s-a folosit traducerea românească sinodală, în ediția Biblia sau Sfinta Scriptură, Editura Institutului Biblic și de Misiune al B.O.R., București, 1991. Numerotarea psalmilor urmează această ediție, diferind de cea din ediția în limba engleză. Pentru citatele din Vechiul Testament care aveau în original mențiunea (LXX) s-au folosit volumele apărute pînă acum din ediția Septuaginta, Polirom – Colegiul "Noua Europă", 2004-2006. Alte citate biblice care aveau mențiunea (LXX) sau (Vulg.) au fost traduse după forma din limba engleză din original. Cărțile biblice din care s-a tradus după ediția Septuagintei au fost denumite în funcție de această ediție (de exemplu, Geneza, Proverbe, Micheia, Baruch).

Lucrările patristice traduse în limba română au fost citate după titlurile românești consacrate.

Numele autorilor antici au fost redate respectîndu-se forma lor consacrată în limba română, fiind transliterate numele mai puțin cunoscute.

Mihai-Silviu Chirilă

## Prefață

Acest al patrulea volum din Tradiția creștină m-a readus la perioada din istoria doctrinei crestine cu care mi-am început activitatea de cercetare : dizertatia mea din 1946 avea ca obiect relatiile doctrinare dintre Reforma husită din veacul al XV-lea si Reforma luterană din veacul al XVI-lea: primul meu articol stiințific, din anul 1947, avea ca temă gîndirea unui teolog al ortodoxiei protestante din secolul al XVII-lea; iar prima mea carte, din 1950, descria legăturile dintre teologie și filozofie în epoca Reformei și în perioada care i-a urmat. Chiar și atunci, desigur, eram constient de nenumăratele moduri în care gîndirea Reformei reflectă vocabularul și tiparele de gîndire ale perioadei patristice si ale celei medievale. Însă abordînd doctrinele Reformei, acum, după ce am urmărit în detaliu evoluția doctrinară a acelor perioade, constientizez din ce în ce mai mult importanța înțelegerii veacului al XVI-lea în lumina conținuității și discontinuității sale cu istoria doctrinei Bisericii începând din veacul al II-lea. În ciuda declarațiilor lor solemne cu privire la sola Scriptura, adeptii Reformei au arătat că Scriptura nu a fost niciodată sola. Mai mult, i-as îndemna pe cititorii prezentului volum să considere la modul cel mai serios contextul acestuia ca facînd parte din istoria traditiei crestine.

Cred că s-ar cuveni de asemenea să explicăm relația dintre volumul de fată și cel care urmează și totodată încheie această carte. Periodizarea unei relatări istorice este întotdeauna arbitrară: ca să nu mai vorbim de faptul că nici evenimentele prezentate nu se află întotdeauna în deplină concordanță cu precizia titlului sau a cuprinsului cărții respective. Așa cum indică ultimul capitol al acestui volum, relatarea din volumul 5 va începe cu pietismul, puritanismul și jansenismul, care, împreună cu evoluțiile contemporane din Ortodoxia răsăriteană, au ilustrat "criza ortodoxiei atît în Răsărit, cît și în Apus". De aceea, semnificația doctrinară a acestor miscări, doar sugerată în volumul de față, va fi pe larg dezbătută în volumul următor (chiar dacă un număr considerabil de izvoare datează din perioada anterioară anului 1700). Încă o dată, ceea ce va determina selectarea si modul de prezentare a acestor miscări va fi contextul din cadrul istoriei traditiei crestine.

O altă caracteristică a prezentului volum care ar trebui explicată este de natură bibliografică. Tocmai în epoca de care

ne ocupăm aici a fost inventat tiparul și, prin urmare, pentru prima dată în această lucrare publicarea unei cărți în formă tipărită se putea realiza în timpul vietii autorului. În cazul multora dintre autorii citați, acea primă ediție a fost însă și ultima. După cum reiese din lista care cuprinde "Autori și scrieri", am inclus edițiile respective în această listă și nu în "Ediții și colecții", fapt care ar fi fost nepotrivit și pedant. Aceasta este și epoca din istoria Occidentului cînd numele de familie au început să intre în vocabularul curent: cu toate că era adesea numit "Doctorul Martin", reformatorul german era și este - menționat de obicei cu numele de "Martin Luther". Am încercat să tin seama de această schimbare atunci cînd am conceput abrevierile din lista cu "Autori si scrieri". Desi, cu siguranță, nu am enumerat nici pe departe toate sursele pe care le-am citit, am inclus totuși în această listă anumite surse care nu au fost citate în note. În ceea ce priveste traducerea citatelor mi-am îngăduit libertatea, asa cum am făcut-o pe parcursul întregii lucrări, de a adopta și de a adapta traduceri, inclusiv pe cele care îmi apartin, fără alte mentiuni. Dat fiind că acesta este primul volum care cuprinde un număr semnificativ de surse în limba engleză, trebuie să fac precizarea că am transpus cele mai multe dintre aceste surse în limbajul si ortografia secolului XX.

Nu îmi mai rămîne decît să-mi exprim recunoștința pentru tot sprijinul pe care l-am primit și fără de care nu aș fi putut scrie niciodată această carte. Diferitele prelegeri susținute în Statele Unite, Canada, Europa si Australia mi-au oferit ocazia să prezint mare parte din acest material în fata unui auditoriu înainte de a-l da în mod irevocabil spre tipărire; între acestea, îngăduiți-mi să evidențiez Prelegerile Gauss susținute la Universitatea Princeton, care mi-au permis (si m-au obligat) să definitivez expunerea a ceea ce alcătuieste acum capitolul al doilea. Ca o ironie, cu cît mă apropii mai mult de prezent, cu atît sînt mai dispersate sursele. De aceea, a sporit numărul bibliotecilor pe care a trebuit să le vizitez, la fel ca și recunostința mea față de directorii și personalul acestora: Universitatea catolică a Americii, Universitatea din Chicago, Seminarul Teologic Concordia din Saint Louis, Biblioteca Folger Shakespeare, Universitatea Harvard, Universitatea din Iowa, Biblioteca Congresului, Seminarul Teologic Luteran din Philadelphia, Biblioteca Publică din New York, Universitatea Notre Dame, Universitatea Oxford, cu precădere Biblioteca Bodleiană, Universitatea din Pennsylvania, Seminarul Teologic Princeton, Universitatea Princeton, Universitatea Stanford, Universitatea din Toronto, inclusiv Institutul Pontifical de Studii Medievale, Seminarul Teologic Union din New York. Biblioteca Apostolica Vaticana, Universitatea Yale și Biblioteca Centrală din Zürich. Multumirile mele se îndreaptă de asemenea către Ruth Mazo, care m-a ajutat la verificarea referintelor din primele două capitole, și către Mary Whitney, care a dactilografiat primele cinci capitole.

#### Surse principale

#### Autori și scrieri

Ab. Hris. Abatele Hrisostom de Gaeta

Aeg. Carl. Pun. Aegidius Carlerii. Despre pedepsirea păcatelor publice

Aeg. Per. Infid. Aegidius de Perugia. Împotriva celor care sînt necredincioși, nesupuși și răzvrătiți împotriva Sfintei Biserici Romane și a

suveranului pontif

Aeg. Rom. Aegidius Romanus

An. Comentariu la Aristotel "De anima". Veneția, 1496-1497

Art. fid.

Despre mărturisirile de credință. Napoli, 1525
Cant.

Comentariu la Cîntarea Cîntărilor. Siena, 1602
Char.

Despre caracterul sacramental. Roma, 1555
Cog. ang.

Despre cunoașterea îngerilor. Veneția, 1503
Corp.

Teoreme despre trupul lui Hristos. Bologna, 1481

Eccl. pot. Puterea Bisericii sau a suveranului pontif

Err. phil. Greșelile filozofilor Mens. ang. Măsura îngerilor

Praed. Predestinare, preștiință, paradis și iad. Napoli, 1525

Ps. 44 Tratat despre Psalmul 44 [45]. Padova, 1553

Quest. met. Întrebări metafizice. Veneția, 1501

Quodlib. Quodlibeta. Louvain, 1646

Reg. princ. Despre guvernarea principilor [De regimine principum]. Augsburg,

1473

Ren. pap. Renunțarea papei. Roma, 1554

Res. mort. Despre învierea morților

Rhet. Comentariu la Aristotel. "Retorica". Veneția, 1515

Rom. Comentariu la Romani. Roma, 1555

Sent. Comentariu la Sentințe. Ediție reeditată. Frankfurt, 1968

Ps. Alb. M. Mar. Pseudo-Albertus Magnus. Despre Fecioara Maria

Aleand. Girolamo Aleandro

Conv. conc.

Alex. S. Elpid.

Eccl. pot.

Despre convocarea unui conciliu

Alexandru de San Elpidio

Puterea Bisericii. Torino, 1494

All. Pierre D'Ailly

Curs. Bibl. Curs despre Biblie [Principium in cursum Bibliae]

Domin. Stăpînire legitimă Emend. eccl. Îndreptarea Bisericii

Ep. Jo. XXIII. Epistolă către Papa Ioan al XXIII-lea

Ext. schism. Nimicirea schismei Fals. proph. Falși profeți

Indoct. Dacă un necunoscător al Legii lui Dumnezeu poate fi un bun

conducător al Bisericii [Utrum indoctus in jure divino possit

juste praeesse in ecclesiae regno]

Educație plină de foloase Inst. ut.

Leg. Dacă Biserica Sfintului Petru se supune Legii

Lib. creat. Libertatea făpturii înzestrate cu rațiune înainte și după cădere

Problema unui conciliu general Mat.

Necesitatea reformei Nec. ref.

Prop. Mont. Propunere împotriva lui Ioan din Montesono

Recomandarea Sfintei Scripturi Recom.

Ref. eccl. Reforma Bisericii

Reg. Dacă Biserica Sfîntului Petru este condusă de un rege

Predici. Strasbourg, 1490 Serm. Tratate. Strasbourg, 1490 Tract.

Trin. Dacă Treimea nu poate fi împărtășită făpturilor create

Johann Heinrich Alsted Alst.

Theol. cat. Teologie catehetică. Frankfurt, 1616 Theol. schol. Teologie scolastică. Hanau, 1618

Tratat despre sărăcia desăvîrsită [Tractatus super altissima pau-Alt. paup.

pertate]

Johannes Altenstaig Alt.

Voc. theol. Vocabularul teologiei. Hagenau, 1517

Vocabularul cuvintelor [Vocabularius vocum]. Hagenau, 1508 Voc. voc.

Alv. Pel. Alvaro Pelayo Ep.**Epistole** 

Plan. eccl. Plîngerea Bisericii [De planctu ecclesiae]

Ambr. Cath. Ambrosius Catharinus Politus

Apol. ver. Apologia adevărului credinței catolice și apostolice [Apologia

pro veritate]

Clav. Două chei pentru deschiderea sau înțelegerea Sfintelor Scripturi

[Claves duae, ad aperiendas intelligendasve Scripturas Sacras].

Lyon, 1543

Comentarii [Commentaria ... im omnes Divi Pauli et alias septem Comm.

canonicas epistolas]. Paris, 1566

Despre considerație. Veneția, 1547 Consid.

Scuză pentru mărturia împotriva lui Martin. Florența, 1521 Excus. disp. Immac.

Argumentare în favoarea imaculatei concepții a Maicii lui

Dumnezeu. Lyon, 1542

Discurs despre preoție [Oratio ... de officio et dignitate sacer-Sac.

dotuml. Saint Vincent, 1537

Ambr. Trav. Ambrozie Traversari

Ep.Epistole și prefețe la traduceri Discurs la Conciliul din Basel Or. Bas.

Discurs rostit în fața împăratului Sigismund Or. Sig.

Traducere din Ioan Gură de Aur. "Despre providența lui Dumnezeu" Vers. Chrys. Prov.

Traducere din Ioan Climachus Vers. Joh. Clim. Vers. Joh. Mosch. Traducere din Ioan Moschus Traducere din Manuel Calecas Vers. Man. Cal.

Traducere din Palladius. "Viața lui Hrisostom" Vers. Pall.

Ames. Guilelmus Amesius

Bellarmin cel descurajat [Bellarminus enervatus]. Oxford, 1629 Rell.

Coron. Concluzie la Conferința de la Haga [Coronis ad collationem

Hagiensem]. Ediția a 6-a, Londra, 1632

Marr. Esența divinității. Londra, 1642

Scrip. Argumentare teologică a desăvîrșirii Sfintei Scripturi. Cambridge,

646

Ams. Vict. Nicholas Amsdorf. Mărturie despre declarația lui Victorinus

[Strigel]

Amyr. Thes. Moise Amyraut. Teze
And. Brd. Andreas de Broda
Orig. Hs. Originile husiților

Utraq. Împotriva împărtășirii sub ambele specii a laicilor [Contra commu-

nionem plebis sub utraque specie]

Andr. Per. Andrei de Perugia

Ed. Bav. Împotriva Edictului [împăratului Ludovic al IV-lea] Bavarezul

Andrs. Jacobus Andreae
Ang. cat. Catehism anglican
Ang. Clar. Angelus Clarenus

Alv. Pel. Epistolă de răspuns către Alvaro Pelayo

Ep. Epistole

Ep. excus. Epistolă de justificare

Ang. Pasch. Trad. Angelus Paschalis Illyricus. Tradiții nescrise

Ans. Anselm de Canterbury

Conc. Despre armonia preștiinței, predestinării și harului lui Dumnezeu

cu liberul arbitru [De concordia praescientiae et praedesti-

nationis et gratiae dei cum libero arbitrio]
Cur. d. h. De ce s-a făcut Dumnezeu om [Cur deus homo]
Lib. arb. Despre libertatea arbitrului [De libertate arbitrii]

Ps. Ans. Pseudo-Anselm

Concept. BVM Despre zămislirea Preasfintei Fecioare Maria Ant. P. Conf. Antoninus Pierozzi. Confesional. Roma, 1490

Apol. conf. Aug. Apologia Confesiunii de la Augsburg

Arch. Filippo Archinto
Aret. Benedictius Aretius

Act. Comentariu la Faptele Apostolilor. Geneva, 1590

Ev. Comentariu la cele patru Evanghelii, 2 vol., Geneva, 1587

Loc. Teme teologice. Geneva, 1617

Arn. Hist. Gottfried Arnold. Istorie nepărtinitoare a Bisericii și a ereticilor de la începutul Noului Testament pînă la 1688 [Unparteyische

Kirchen- und Ketzerhistorie von Anfang des Neuen Testaments

bis 1688]. 2 vol. Frankfurt, 1699-1700

Art, XXXIX. Cele 39 de articole

Art. Ang. (1552). Cele 52 de articole ale Bisericii Angliei Art. Ratis. Articolele de la Regensburg [Ratisbon] Ast. Can. paen. Astesanus de Asti. Canoane de penitență

Aug. Augustin de Hippo

Bapt. Despre botez împotriva donatiștilor
Civ. Cetatea lui Dumnezeu [De civitate dei]

Conf. Confesiuni

Corrept. Despre mustrare și har [De correptione et gratia]

Ep. Epistole

Ep. fund. Împotriva epistolei maniheului, numită fundamentală

Ev. In. Comentariu la Evanghelia după Ioan

Grat. Despre har

Hept. Despre Heptateuh

Parm.Împotriva Epistolei lui Parmenianus

Despre merite și iertarea păcatelor [De peccatorum meritis et Pecc. merit.

remissione?

Pelag. Împotriva a două epistole ale pelagienilor

Despre darul perseverenței Persev.

Praed. sanct. Despre predestinarea sfinților [De praedestinatione sanctorum]

Comentariu la Psalmi Ps.

Predici Serm.

Spir. et litt. Duhul și litera [De spiritu et littera]

Trin. Despre Treime Pseudo-Augustin Ps. Aug. Predestinare și har Praed. et grat. Augustin von Alfeld Aug. Alf.

Babst, Stl. Scaunul papal [Von dem Babstilichen Stuhl]. Leipzig, 1520

Cataplasma [Malagma]. Leipzig, 1520 Malag.

Salve Regina Salv. Reg.

Împotriva Dumnezeului fals de la Wittenberg, Martin Luther Witt. Abg.

[Wyder den Wittenbergischen Abgot Martin Luther]

Augustin de Roma Aug. Rom.

Taina unității lui Hristos și a Bisericii Sacr. unit.

Predică plină de învățătură despre Ave Maria Serm. mag.

Augustin [Triumphus] de Ancona Aug. Tr.

Dubla putere a prelaților și a laicilor [De duplici potestate praela-Dup. pot.

torum et laicorum]

Puterea colegiului [cardinalilor] după moartea papei [De potestate Pot. coll.

collegii mortuo papa]

Summa despre puterea Bisericii [Summa de potestate ecclesiae]. Pot. eccl.

> Augsburg, 1473 Despre templieri

Aurelius de Rocca Aur. Rocc.

Recomandare adresată împăratului Sigismund în timpul Conci-Avis. Sig.

liului de la Constanz

Michel Baius Bai. Eccl.Despre Biserică

Temp.

Infall. Despre infailibilitatea pontifului Romei

Despre dreptate [De justitia] Just.

Despre liberul arbitru [De libero arbitrio] Lib. arb. Despre meritele faptelor [De meritis operum] Mer. op. Despre păcatul originar [De peccato originis] Pecc. orig.

Despre dreptatea originară a omului [De prima hominis justitia] Prim. just.

Despre Taine Sacr.

Friedrich Balduinus Bald.

Despre anateme. Wittenberg, 1700 Anath.

Douăzeci și două de argumente în sprijinul "Articolelor de la Art. Smal.

Smalcald". Wittenberg, 1605-1606

Ban. Domingo Báñes

Apologie [împotriva lui Molina] Apol.

Despre armonia adevărată și legitimă a liberului arbitru cu Conc.

auxiliarele harului lui Dumnezeu [De vera et legitima con-

cordia liberi arbitrii cum auxiliis gratiae]

Mont. Despre teza părintelui Prudentio din Montemayor
Barth. Bon. Bartolomeu de Bologna [Bartholomaeus de Bononia]

Assump. Despre ridicarea cu trupul la cer a Preasfintei Fecioare Maria

Bart. Pis. Bartolomeu de Pisa [Bartholomaeus de Rinoncino]

Conform. Asemănarea vieții Sfîntului Francisc cu viața Domnului Iisus Quad. Predici pascale despre disprețuirea lumii [Quadragesimale De

contemptu mundi]. Milano, 1498

V. Mar. Viața Preasfintei Fecioare Maria. Veneția, 1596

Bek. Zür. Confesiunea de la Zürich [Wahrhaffte Bekanntnusz der dieneren

der kirchen zu Zürych]

Bell. Robert Bellarmino
Bai. Respingerea lui Baius

Brev. apol. Scurtă apologie pentru cartea sa despre Cartea concordiei

Cont. Dezbateri pe marginea controverselor legate de credința creștină împotriva ereticilor acestei epoci

Dich. dott. cris. O prezentare mai amănunțită a doctrinei creștine [Dichiarazione più copiosa della dottrina cristiana]

Dott. cris. brev. O scurtă prezentare a doctrinei creștine [Dottrina cristiana breve]

Imag. Respingerea unei cărți despre cultul imaginilor

Indulg. Despre indulgente

Lib. Conc. Judecarea așa-numitei Cartea Concordiei [Judicium ... de libro, quem lutherani vocant. Concordiae]

Scrip. eccl. Scriitorii Bisericii [De scriptoribus ecclesiasticis]

Vulg. Despre Vulgata

Ben. XIII. Ep. Papa Benedict XIII. Epistole

Berg. Calov. Georg Conrad Berg. Răspuns către Abraham Calovius. Ediția a

2-a. Berlin, 1657

Bert. Pietro Bertani

Bez. Theodor de Beza [Théodore de Bèze]

Cast. Răspuns la calomniile lui Sebastian Castellio Coen. Despre Cina Domnului [De coena Domini]

Coll. Mont. Bell. Răspuns la Colocviul de la Montbéliard. Heidelberg, 1588

Conf. Mărturisire a credinței creștine

Ep. theol. Epistole teologice. Ediția a 2-a, Geneva, 1575 Flac. Împotriva lui Matthias Flacius Illyricus

Praed. Despre predestinare
Bgn. Johann Bugenhagen

Annot. Adnotări la zece epistole ale apostolului Pavel. Basel, 1524
Bed. Cîteva reflecții crestine despre liturghie și alte sluibe [Eti

Cîteva reflecții creștine despre liturghie și alte slujbe [Etlich christliche Bedencken von der Mess und andern Cerimonien].

Wittenberg, 1525

Chr. gl. Despre credința creștină [Von dem Christlichen glauben]. Nürnberg,

1927

Conjug. episc. Despre căsătoria episcopilor [De conjugio episcoporum]. Wittenberg,

Ind. Indici ai Evangheliilor. Wittenberg, 1524

Kind. Despre pruncii nenăscuți și despre copiii care nu pot fi botezați
[Von den ungeborn kindern und von den Kindern die wir

nicht teuffen können]. Wittenberg, 1557

Luth. Predică funerară la moartea Doctorului Martin Luther. Wittenberg,

1546

Off. O frumoasă revelație a lui Antihrist [Ain schöne Offenbarung

des Endchrists]. Augsburg, 1524

Ps.Interpretare a Psalmilor. Basel, 1524

Sac. Răspuns la o întrebare despre Taină. Wittenberg, 1525

Sum. Sel. Conținutul mîntuirii [Summa der Seligkeit]. Augsburg, 1525

Învățături pentru cei bolnavi și în primejdie de moarte [Unterricht Unt. derer, so in Kranckheiten und Todesnöten liegen]. Wittenberg.

1527

Bill. Eberhard Billick Blngr. Heinrich Bullinger

Alb.Răspuns către Albert din Brandenburg. Zürich, 1532

Antib. Scurt răspuns către Cochlaeus [Brevis Antibole]. Zürich, 1554

Afirmarea ortodoxă a ambelor firi în Hristos. Zürich, 1534 Assert. orth.

Predică despre Cina Domnului [De coena Domini sermo]. Zürich, Coen.

Conc. Despre concilii. Zürich, 1561

Cinci decenii de predici. Zürich, 1552 Dec.

Elis Respingere a bulei papale împotriva [reginei] Elisabeta. Londra.

1571

Ev. In. Comentariu la Evanghelia după Ioan. Zürich, 1543

Opoziția dintre doctrina evanghelică și cea papală [Gägensatz Ggn.

... der Euangelischen und Bäptischen leer]. Zürich, 1551

Harul lui Dumnezeu care ne îndreptățește pe noi datorită lui Grat, just.

Hristos doar prin credință, fără fapte bune, în timp ce credința abundă în fapte bune. Zürich, 1554

Luc. Comentariu la Evanghelia după Luca. Zürich, 1546

Nacht. Despre Cina cea de Taină [Von dem heiligen Nachtmal]. Zürich,

1553

Or. err. miss. Originea erorii liturghiei. Basel, 1528

Perf. Desăvîrșirea creștinilor. Zürich, 1551

Răspuns spre a arăta că doctrina despre rai și despre [așezarea] Resp. brent.

de-a dreapta lui Dumnezeu nu ar trebui răsturnată de către

doctrina contrară a lui Johann Brenz. Zürich, 1562

Răspuns la cartea lui Johannes Cochlaeus despre Scriptura Resp. Coch.

canonică și Biserica catolică. Zürich, 1544

Despre autoritatea Sfintei Scripturi. Zürich, 1538 Scrip. auth.

Sum. Esența religiei creștine. Zürich, 1556

Test. Scurtă prezentare a unicului și veșnicului Testament sau Legă-

mînt al lui Dumnezeu. Zürich, 1534

Persecuție [Veruolgung]. Zürich, 1573 Ver.

Bon. VIII. Papa Bonifaciu al VIII-lea

Unam sanctam Un. sanct.

Bonagratia de Bergamo Bonagr.

Despre sărăcia lui Hristos și a apostolilor Paup.

Bonuc. Agostino Bonuccio

Boss. Jacques Bénigne Bossuet

Def. trad.

Apărarea tradiției Sfinților Părinți

Hist. Var. Istorie a deosebirilor dintre Bisericile protestante

Johann Wilhelm Baier. Compendiu de teologie pozitivă Br. Comp.

Brad. Caus. Thomas Bradwardine. Cauza lui Dumnezeu, împotriva lui

Pelagius

Bernard de Clairvaux Brd. Clr.

Despre considerație Cons.

Ep. Epistole

Grat. Despre har şi liberul arbitru Laud. Mar. Elogiu închinat Fecioarei Maria

Praec. et disp.

Ps. Brd. Clr.

Laud. Virg.

Despre sfat și dispensație

Pseudo-Bernard de Clairvaux

Elogiu închinat Maicii Fecioare

Pass. Chr. Despre patimile lui Hristos și despre durerea și plîngerea Maicii

Sale

Brn. Johannes Braunius

Doct. foed. Doctrina legămintelor [Doctrina foederum]. Amsterdam, 1688

Buc. Martin Bucer

Caen. Despre Cina Domnului [De caena dominica]
Ec. Împotriva "Temelor teologice" prezentate de Eck

Ep. apol. Epistolă apologetică
Flor. pat. Florilegiu patristic
Regn. Chr. Despre domnia lui Hristos

Rom. Comentariu la Epistola către Romani. Basel, 1562

Bucan. Inst. Guilelmus Bucanus. Normele teologice. Ediția a 5-a. Geneva,

1625

Burm. Synop. Frans Burmann. Rezumat al teologiei. 2 volume. Maastricht,

1687

Cajetan (Tommaso de Vio)

Apol. Apologia autorității comparative a papei și a Bisericii. Roma,

1513

Concept. Despre zămislirea Preasfintei Fecioare

Euch. Erori care se răsfrâng asupra Tainei Euharistiei

Ev. Comentarii la Evanghelii. Veneția, 1530

Indulg. Despre indulgențe Miss. Sac. Jertfa liturgică

Mos. Comentarii la cele Cinci Cărți ale lui Moise. Paris, 1539

Nov. Test. Lecturi din Noul Testament [Novi Testamenti Jentacula]. Lyon,

1530

Opusc. aur. Opuscule de aur [Opuscula aurea]. Paris, 1511

Pont. Despre instituirea divină a pontificatului pontifului roman

Purg. Despre Purgatoriu

Ref. eccl. Sfat dat suveranului pontif cu privire la reforma Bisericii creștine Resp. Luth. Despre șaptesprezece răspunsuri care par să susțină afirmațiile

lui Martin Luther

Summul. Scurtă sinteză despre păcate. Lyon, 1530

Utraq. Despre împărtășirea sub ambele specii [De communione sub

utraque specie]

Calov. Abraham Calovius

Art. fid. Demonstrație a articolelor de credință doar din pasaje ale Scrip-

turii. Lüneburg, 1684

Calv. Jean Calvin

Admon. Paul. III. Mustrare părintească a papei Paul al III-lea însoțită de comen-

iurii

Anab. Scurtă învățătură împotriva anabaptiștilor

Ant. Acte ale Sinodului de la Trident însoțite de antidot

Astrol. Avertisment împotriva astrologiei

Bland. Răspuns la întrebările lui George Blandrata

Br. admon. Scurtă mustrare către frații polonezi

Carol. Calumn. Apărare împotriva calomniilor lui Peter Caroli

Cn. Scurt tratat despre Sfinta Cină [Petit traicté de la saincte cene]

Conc. acad. Predică academică [Concio academica]

Ep. du. Două epistole

Ep. pol. Epistolă care confirmă recenta mustrare a polonezilor

Form. pr. Forme de rugăciuni

Frat. pol. Răspuns către frații polonezi

Harm. ev. Comentariu despre armonia evanghelistilor

Hes. O explicație clară a dreptei doctrine despre adevărata partici-

pare a trupului și sîngelui lui Hristos la Cina cea de Taină,

împotriva ideilor nebuloase ale lui Heshusius

Inst. Instituțiile religiei creștine Inv. rel. Inventar al sfintelor moaste

Nec. ref. Despre necesitatea reformării Bisericii

Nob. pol. Răspuns către nobilii polonezi

Occ. prov. Despre providența ascunsă a lui Dumnezeu

Opt. rat. Cea mai bună cale de a atinge buna înțelegere [Optima ineundae

concordiae ratio]

Ord. eccl. Hotărîri ale Bisericii

Pac. et ref. Adevărata metodă de a aduce pace creștinătății și de a reforma

Biserica

Psych. Somnul sufletului [Psychopannychia]

Resp. neb. Scurt răspuns la calomniile Netrebnicului [Sebastian Castellio]

[Brevis responsio ad diluendas nebulonis cujusdam calum-

nias]

Rom. Comentariu la Epistola către Romani

Sad. Replică adresată lui Sadoleto

Scand, Despre scandaluri

Theol. Par. Împotriva articolelor teologilor din Paris

Trin. Apărare a credinței ortodoxe despre Sfînta Treime

Usur. Despre cămătărie

West. Replici adresate lui Joachim Westphal

Calx. Georg Calixtus

Conc. eccl. Dorință și strădanie pentru înțelegere în sînul Bisericii. Helmstedt,

1655

Epit. theol. Compendiu de teologie. Helmstedt, 1661

Pr. Vinc. Ler. Prefață la Cartea spre aducere aminte a lui Vincențiu de Lerin.

Helmstedt, 1629

Camp. Lorenzo Campeggio

Depr. stat. eccl. Despre starea degradată a Bisericii

Cap. Petrus Paulus Caporella

Car. Mal. Carlo Malatesta

Ep. Epistole fr. Fragment

Caraf. Joannes Petrus Carafa

CAraus. (592) Conciliul de la Arausio [Concilium Arausicanum]

Can. Canoane

Card. leg. Cardinali reprezentanți ai pontifului la Conciliul de la Trident

Ep. Epistole

Cas. Thoms Caselli

Cast. Calv. Sebastian Castellio [Sébastien Châteillon]. Împotriva lui

Calvin. Amsterdam, 1562

Castr. Alphonsus de Castro

Ep. Evr. Despre Epistola către Evrei a lui Pavel Haer. Împotriva tuturor ereziilor. Paris, 1571

Cat. Gen. Catehismul de la Geneva Cat. Heid. Catehismul de la Heidelberg

Cat. rac. Catehismul racovian

Cat. West. Maj. Catehismul extins de la Westminster Cat. West. Min. Catehismul pe escurt de la Westminster

Cauc. Jacobus Caucus Venetus

CBas. (1431-1439) Conciliul de la Basel CConst. (1414-1417) Conciliul de la Constanz

Cen. Ricardus Cenomanus

Cerv. Ep. Marcello Cervini (Papa Marcellus al II-lea). Epistole

CFlor. (1438-1445) Conciliul de la Florența
Decr. arm. Decret referitor la armenieni
Decr. copt. Decret cu privire la copți

Car. V. Ep. Împăratul Carol al V-lea. Epistole

Chauc. Cant. Geoffrey Chaucer. Povestirile din Canterbury

Chel. Peter Chelčický

Boj. Despre lupta duhovnicească [O boji duchovním]

Crk. Sfinta Biserică [O církvi svaté]

Post. Comentarii biblice

Replică adresată episcopului Nicolae

St. vr. Mreaja credinței [Sít víry]

Chem. Martin Chemnitz

Du. nat. Despre cele două firi în Hristos [De duabus naturis in Christo].

Leipzig, 1580

Exam. CTrid. Examinare a Conciliului de la Trident Loc. Teme teologice. 3 vol. Frankfurt, 1604

Osndr. Statutul controversei dintre Andreas Osiander si Dr. Joachim

Morlinus

Chil. William Chillingworth

Rel. Prot. Religia protestanților, o cale sigură către mîntuire. Ediția a 9-a,

Londra, 1727

Chyt. David Chytraeus

Pecc. orig. Apreciere despre controversa pe marginea păcatului originar

[Censura de controversia peccati originis]

Civ. Prag. Ep. Cetatea Praga. Epistole

CLater. (1215) Cel de-al IV-lea Conciliu de la Lateran

Const. Constituții

Clicht. Josse van Clichtove [Jodoctus Clichtoveus]

Annun. Despre demnitatea și caracterul desăvîrșit al Buneivestiri a Prea-

sfintei Fecioare Maria. Paris, 1519

Antiluth. Anti-Luther. Paris, 1524

Bell. pac. Despre război și pace [De bello et pace]. Paris, 1523

Cec. Despre laudele [Sfintei] Cecilia. Paris, 1516

Concept. Despre neprihanirea zamislirii Preasfintei Fecioare Maria. Paris,

1513

Eluc. eccl. Lămurire ecleziastică. Basel, 1517

Hom. Omiliar. Köln, 1535

Hymn. Imnuri și suite. Veneția, 1555

Improb. Luth. Dezaprobarea lui Luther. Paris, 1533

Oec. Despre Taina Euharistiei, împotriva lui Oecolampadius. Paris, 1526

Prop. eccl. Apărare a Bisericii împotriva luteranilor [Propugnatio Ecclesie

adversus Lutheranos). Köln, 1526

Ven. sanct. Despre venerarea sfintilor. Paris, 1523

Vit. sacer. Despre viața și moravurile preoților [De vita et moribus sacer-

dotum]. Ediția a 2-a. Paris, 1520

Cipr. Ciprian de Cartagina

Bon. pat. Despre binele răbdării [De bono patientiae]

Ep. Epistole

Laps. Despre cei căzuți în păcat

Clvs. Joannes Calvus

Libr. can. Apologie pentru cărțile canonice [Apologia pro libris canonicis]
Cocc. S. T. Johannes Cocceius. Summa Theologiae. Amsterdam, 1665

Coch. Johannes Cochlaeus

Aeq. dis. Discuție despre egalitate
Luth. art. Replică față de articolele [de la Smalcald] ale lui Luther

Obsc. vir. Împotriva oamenilor necunoscuți

Patr. parv. În apărarea pruncilor [Patrocinium parvulorum]

Phil. Patru filipice împotriva "Apologiei" lui Philip Melanchthon.

Leipzig, 1534

Coll. Lips. Colocviul de la Leipzig

Coll. Mont. Bell. Colocviul de la Montbéliard [Acta Colloquii Montis Belligartensis].

Tübingen, 1588

Conc. Witt. Acordul de la Wittenberg

Conf. Aug. Confesiunea de la Augsburg [Confessio Augustana]

Conf. Aug. Var.

Variantă a Confesiunii de la Augsburg
Conf. Bas.

Variantă a Confesiunii de la Augsburg
Prima mărturisire de credință de la Basel

Conf. Belg. Confesiunea belgiană

Conf. Boh. (1535) Confesiunea boemă din 1535 Conf. Boh. (1575) Confesiunea boemă din 1575

Conf. Gall. Confesiunea galicană Conf. Gen. Confesiunea de la Geneva

Conf. Helv. post. Cea de-a doua Confesiune helvetică [Confessio Helvetica posterior]

Conf. Helv. pr. Prima Confesiune helvetică [Confessio Helvetica prior]

Conf. Mans. Confesiunea teologilor din Mansfeld

Conf. remon. Confesiunea protestanților. Harderwijk, 1622

Conf. Scot. Confesiunea scoțiană

Conf. sent. Wit. Confesiunea și declarația celor din Wittenberg despre liberul arbitru [Confessio et sententia Wittenbergensium de libero

arbitrio]

Conf. Tetrap. Confesiunea tetrapolitană Conf. Ung. Confesiunea maghiară

Confut. Conf. Aug. Respingere a Confesiunii de la Augsburg [Confutatio pontificia]

Conr. Meg. Conrad de Megenberg

Guil. Oc. Împotriva lui William Ockham

Planc. eccl. Plîngere a Bisericii împotriva Germaniei [Planctus ecclesiae in

Germanium]

Trans. imp. Transformarea Imperiului Roman

Cons. Joannes Consilii

Cons. Brem. Consensul de la Bremen Cons. Gen. Consensul de la Geneva Cons. Helv. Consensul helvetic

Cons. rep. Consensul reafirmat al adevăratei credințe luterane. Wittenberg,

1666

Cons. Send. Consensul de la Sandomierz

Cons. Tig. Consensul de la Zürich [Consensus Tigurinus]

Consid. Cat. Heyd. Considerații [protestante] asupra Catehismului de la Heidelberg

[Consideratio Catechismi Heydelbergensis]

Consid. Conf. Belg. Considerații [protestante] asupra Confesiunii belgiene [Consi-

derationes Confessionis Belgicae]

Cont. Gasparo Contarini

Confut. Respingere a articolelor sau întrebărilor luterane

Just. Epistolă despre îndreptățire

Pot. pont. Despre puterea pontifului [De potestate Pontificis]

Praed. Despre predestinare

Cor. Jacobus Coriesius [Cortesius]

Corp. Jur. Can. Corpus Juris Canonici Decr. Grat. Decret al lui Grațian

Decr. Greg. IX. Decret al [papei] Grigore al IX-lea

Extrav. Extravagantes

Corr. "Quaest" Correctorium "Quaestione"
Corr. "Quare" Correctorium "Quare"
Cost. Bonaventura Pius Costacciaro
Cpr. Nicolaus Audetus Cyprius

Cran. Thomas Cranmer

Gard. Un r\u00e4spuns despre .... Stephen Gardiner

Cresc. Marcello Crescenzio

Crll. Op. exeg. Johann Crell. Opere exegetice [Opera exegetica]

Crz. Antonio de la Cruz

CTrid. Conciliul de la Trident [Concilium Tridentinum]

Act. Documente
Can. Canoane
Decr. Decrete

Decr. just. [Proiecte de] decret despre îndreptățire

Decr. min. [Proiecte de] decret ale adunării teologilor fără rang bisericesc

[Decreta theologorum minorum]

CVien. (1311-1312) Conciliul de la Vienne

Dan. Haer. Lambertus Dannaeus [Lambert Daneau]. Respingere a ereticilor

[Elenchi haereticorum]. Geneva, 1580

Dant. Dante Alighieri
Inf. Infernul

Mon. Despre monarhie

Par. Paradisul

Dav. Def. Francis Dávid. Pledoarie

Decl. cler. Gall. Cele patru articole galicane [Clerici Gallicani de Ecclesiastica

potestate Declaratio]

Decl. Thor. Declarația de la Thorn

Deutsch. Ang. Johann Deutschmann. Argumentație anticalvină privind ori-

ginea, natura și statutul îngerilor. Wittenberg, 1659

Diet. Johannes Dietenberger Cat. Catehism. Köln, 1545

Phim. Botniță, alcătuită din pasaje biblice, pentru gura ereticilor [Phi-

mostomus scripturariorum ... contra haereticos]. Köln, 1532

Salv. Reg. Motive și explicații pentru felul cum este neglijat sfintul imn închinat Fecioarei Maria, "Salve Regina". Köln, 1526 Pseudo-Dionisie Areopagitul Dion. Ar. N. d.Despre numele divine Mist. Despre teologia mistică Sigismund Diruta Dir. Disputa de la Leipzig Disp. Lips. Disp. Vinar. Disputa de la Weimar [Disputatio de originali peccato et libero arbitrio inter Matthiam Flacium Illyricum, et Victorinum Strigelium publice ... Vinariae ... 1560 ... habita]. Ediția a 2-a. N.p., 1563 Disp. Zof. Disputa de la Zofingen [Handlung oder Acta gehaltner Disputation und Gespräch zu Zofingen inn Bernner Biet mit den Widertöuffern]. Zürich, 1532 Hans Denck [Johannes Denk] Dnk. Confesiune [Bekenntnis] Bek. Bös. Dacă Dumnezeu este o cauză a răului [Ob Gott eyn ursach sei Ges. Despre legea lui Dumnezeu [Vom Gesetz Gottes] Despre adevărata dragoste [Von der wahren Liebe] Lieb. Prezentarea proroocului Miheia Mih. Por. Porunca lui Dumnezeu Wid. Retractare [Widerruff] Ioan Duns Scotus Dns. Scot.

Ord.Comentariu la Sentințe [Ordinatio]

Comentariul de la Oxford despre Sentințe [Opus Oxoniense] Ox.

Despre primul principiu [De primo principio] Prim. princ.

Dacă Preasfinta Fecioară a fost zămislită în păcatul originar Quaest.

QuodlibetaQuodlib.

Comentariul de la Paris despre Sentințe [Reportatio Parisiensis] Rep. Par.

Doct. Prag. Ep. Doctori în teologie la Praga. Epistole

Domenico de Domenichi Dom. Domen.

Despre puterea papei și pînă unde merge aceasta Pot. pap.

Despre sîngele lui Hristos [De sanguine Christi]. Veneția, 1557 Sang.

Jean Driedoens Dried.

Concord. Despre armonia dintre liberul arbitru și predestinarea divină [De concordia liberi arbitrii et praedestinationis divinae].

Louvain, 1537

Despre robia și mîntuirea neamului omenesc. Louvain, 1534 Cap. Eccl. scrip.

Scrierile și dogmele Bisericii [De ecclesiasticis scripturis et dogmatibus]. Louvain, 1533

Despre har și liberul arbitru [De gratia et libero arbitrio]. Louvain, Grat. lib. arb.

Lib. christ. Despre libertatea creștină. Louvain, 1540

Dietrich Philipsz Drk. Phil. Enchiridion Enchir.

Drp. Ep. Marten Dorp. Epistole

Dur. P. Durandus din Saint-Pourçain Hab. Tratat despre obiceiuri Nat. cog. Despre natura cunoașterii

Despre originea puterilor și jurisdicțiilor Orig. Juan Bernal Díaz de Luco [de Lugo] Dz. Luc.

Eben. Thomas Ebendorfer

Consid. Considerații

Însemnări de la Conciliul de la Basel Diar. Discurs la Conciliul de la Basel Disc. Bas.

Ec. Johann Eck [Eccius]

Elemente de dialectică. Augsburg, 1517 Dial.

Disputa de la Viena Disp. Vien.

Comentariu la "Teologia mistică" a Sfintului Dionisie Areo-Dion. Ar.

pagitul. Dillingen an der Donau, 1610

Elegie [Elegia ... contra Petri Lempergii Gorlicensis calumniam]. Eleg.

Ingolstadt, 1544

Enchir. Enchiridion [Enchiridion locorum communium adversus Luthe-

rum et alios hostes ecclesiae]

Ev.Predici la Evanghelii. Ingolstadt, 1530

Imag. Pledoarie în favoarea imaginilor reprezentîndu-i pe Hristos și

pe sfinți. Ingolstadt, 1522

Mal. Luth. Răspuns la reacția plină de malițiozitate a lui Luther față de

epistola lui Emser. Ingolstadt, 1519

Ps. 20 Explicarea Psalmului 20 [21]

Rep. art. Zw. Respingerea articolelor lui Zwingli.N.p., 1530

Rit. Apărare împotriva atacurilor ritiene [Defensio adversus invec-

tiones Ritianas]. Augsburg, 1519

Jonathan Edwards Edw. Fr. Wll. Libertatea voinței Orig. Sn. Păcatul originar Rel. Aff. Trăiri religioase

Emd. Kat. Catehismul de la Emden Ems. Hieronymus Emser

Disp. Lips. Despre disputa de la Leipzig

Ven Luth. Declarație a caprei sălbatice împotriva lui Luther vînătorul [A

venatione Luteriana aegocerotis assertio]

Episc. Simon Episcopius. Opera theologica. Ediția a 2-a. Amsterdam,

Camer. Cercetarea lui John Cameron

Inst. Doctrine teologice

Jud.Două predici despre cauzele necredinței evreilor Lib. arb. Despre liberul arbitru [De libero arbitrio] Răspuns la șaizeci și patru de întrebări Quaest.

Wad. Răspuns la două epistole ale lui Peter Wadding

Desiderius Erasmus Eras.

Adnot. Adnotări la Noul Testament Apol. Pi. Apologie împotriva lui A. Pius

Ediție a lui Augustin Aug.

Ep.Epistole

Hier. Editie a lui Ieronim Hyp.Hyperaspistes

Inq. fid. Cercetare cu privire la credință [Inquisitio de fide]

Iren. Ediție a lui Irineu

Lib. arb. Despre liberul arbitru [Diatribe de libero arbitrio]

Noul Testament [Novum instrumentum] Nov. inst.

Obsec. Virg. Mar. Rugă către Fecioara Maria [Obsecratio sive oratio ad Virginem

Mariam in rebus adversis]

Salv. Reg. Motive și explicații pentru felul cum este neglijat sfîntul imn închinat Fecioarei Maria, "Salve Regina". Köln, 1526

Dion. Ar. Pseudo-Dionisie Areopagitul

N. d. Despre numele divine
Mist. Despre teologia mistică
Dir. Sigismund Diruta

Disp. Lips. Disputa de la Leipzig

Disp. Vinar.

Disputa de la Weimar [Disputatio de originali peccato et libero arbitrio inter Matthiam Flacium Illyricum, et Victorinum Strigelium publice ... Vinariae ... 1560 ... habita]. Ediția a

2-a. N.p., 1563

Disp. Zof.

Disputa de la Zofingen [Handlung oder Acta gehaltner Disputation und Gespräch zu Zofingen inn Bernner Biet mit den

Widertöuffern]. Zürich, 1532

Dnk. Hans Denck [Johannes Denk]

Bek. Confesiune [Bekenntnis]

Bos. Dacă Dumnezeu este o cauză a răului [Ob Gott eyn ursach sei

des bösens)

Ges. Despre legea lui Dumnezeu [Vom Gesetz Gottes]
Lieb. Despre adevărata dragoste [Von der wahren Liebe]

Mih. Prezentarea proroocului Miheia

Por. Porunca lui Dumnezeu
Wid. Retractare [Widerruff]
Dns. Scot. Ioan Duns Scotus

Ord. Comentariu la Sentințe [Ordinatio]

Ox. Comentariul de la Oxford despre Sentințe [Opus Oxoniense]

Prim. princ. Despre primul principiu [De primo principio]

Quaest. Dacă Preasfinta Fecioară a fost zămislită în păcatul originar

Quodlib. Quodlibeta

Rep. Par, Comentariul de la Paris despre Sentințe [Reportatio Parisiensis]

Doct. Prag. Ep. Doctori în teologie la Praga. Epistole

Dom. Domenico de Domenichi

Pot. pap. Despre puterea papei și pînă unde merge aceasta

Sang. Despre sîngele lui Hristos [De sanguine Christi]. Veneția, 1557

Dried. Jean Driedoens

Concord. Despre armonia dintre liberul arbitru și predestinarea divină [De concordia liberi arbitrii et praedestinationis divinae].

Louvain, 1537

Cap. Despre robia și mîntuirea neamului omenesc. Louvain, 1534 Eccl. scrip. Scrierile și dogmele Bisericii [De ecclesiasticis scripturis et do

Scrierile și dogmele Bisericii [De ecclesiasticis scripturis et dogmatibus]. Louvain, 1533

navious. Douvain, 1000

Grat, lib. arb. Despre har și liberul arbitru [De gratia et libero arbitrio]. Louvain,

1001

Lib. christ. Despre libertatea creștină. Louvain, 1540

Drk. Phil. Dietrich Philipsz
Enchir. Enchiridion

Drp. Ep. Marten Dorp. Epistole

Dur. P. Durandus din Saint-Pourçain

Hab. Tratat despre obiceiuri

Nat. cog. Despre natura cunoașterii

Orig. Despre originea puterilor și jurisdicțiilor Dz. Luc. Juan Bernal Díaz de Luco [de Lugo] Eben. Thomas Ebendorfer

Consid. Considerații

Însemnări de la Conciliul de la Basel Diar. Discurs la Conciliul de la Basel Disc. Bas.

Ec. Johann Eck [Eccius]

Elemente de dialectică. Augsburg, 1517 Dial.

Disp. Vien. Disputa de la Viena

Comentariu la "Teologia mistică" a Sfintului Dionisie Areo-Dion. Ar.

pagitul. Dillingen an der Donau, 1610

Elegie [Elegia ... contra Petri Lempergii Gorlicensis calumniam]. Eleg.

Ingolstadt, 1544

Enchir. Enchiridion [Enchiridion locorum communium adversus Luthe-

rum et alios hostes ecclesiae]

Eυ. Predici la Evanghelii. Ingolstadt, 1530

Imag. Pledoarie în favoarea imaginilor reprezentîndu-i pe Hristos și

pe sfinți. Ingolstadt, 1522

Mal. Luth. Răspuns la reacția plină de malițiozitate a lui Luther față de

epistola lui Emser. Ingolstadt, 1519

Ps. 20 Explicarea Psalmului 20 [21]

Rep. art. Zw. Respingerea articolelor lui Zwingli.N.p., 1530

Rit. Apărare împotriva atacurilor ritiene [Defensio adversus invec-

tiones Ritianas). Augsburg, 1519

Jonathan Edwards Edw. Fr. Wll. Libertatea voinței Orig. Sn. Păcatul originar Rel. Aff. Trăiri religioase

Emd. Kat. Catehismul de la Emden Ems. Hieronymus Emser

Disp. Lips. Despre disputa de la Leipzig

Ven Luth. Declarație a caprei sălbatice împotriva lui Luther vînătorul [A

venatione Luteriana aegocerotis assertio]

Episc. Simon Episcopius. Opera theologica. Ediția a 2-a. Amsterdam,

Camer. Cercetarea lui John Cameron

Inst. Doctrine teologice

Jud. Două predici despre cauzele necredinței evreilor Despre liberul arbitru [De libero arbitrio] Lib, arb. Răspuns la șaizeci și patru de întrebări Quaest.

Wad.Răspuns la două epistole ale lui Peter Wadding

Desiderius Erasmus Eras.

Adnot. Adnotări la Noul Testament Apol. Pi. Apologie împotriva lui A. Pius

Aug. Ediție a lui Augustin

Ep. Epistole

Hier Ediție a lui Ieronim Нур. Hyperaspistes

Inq. fid. Cercetare cu privire la credință [Inquisitio de fide]

Iren. Ediție a lui Irineu

Despre liberul arbitru [Diatribe de libero arbitrio] Lib. arb.

Nov. inst. Noul Testament [Novum instrumentum]

Obsec. Virg. Mar. Rugă către Fecioara Maria [Obsecratio sive oratio ad Virginem Mariam in rebus adversis!

Imn de multumire către Fecioară Pn. Virg. Mat. Pr. Vall. Prefață la adnotările lui Lorenzo Valla

Pseudev. Împotriva falșilor evanghelici

Împotriva cărții lui Jacobus Stunica intitulată Blasfemiile și Stun. blasph. impietățile lui Erasmus

Esc. Andrés de Escobar

Avis. Recomandări cu privire la sfintele concilii generale [Avisamenta

sacrorum conciliorum generalium]

Canoane despre penitență. Roma, [1491]. Can. poen.

Guvernarea conciliilor Gub. conc.

Mod. conf. Felul în care mărturisești [Modus confitendi]. Roma, [1495-1498]

Didacus de Alaba y Esquivel

Fabr. Praep. Johannes Fabri [Heigerlein]. Pregătire pentru un viitor conciliu

universal

Feur. Grh. Justus Feurborn. Discurs în cinstea lui Johann Gerhard. Jena,

Fil. Robert Filheul [Antonius Filholi]

Fill. Guillaume Fillastre

Const. Istoria Conciliului de la Constanz [Gesta concilii Gest. conc.

Constantiensis?

Fish. [Sfintul] John Fisher

Clicht. Respingerea pledoariei lui Jodocus Clichtoveus. Louvain, 1520

Respingerea "afirmației" lui Luther. Anvers, 1523 Confut.

Despre realitatea trupului și sîngelui lui Hristos în Euharistie Corp. [De veritate corporis et sanguinis Christi in Eucharistia].

Köln, 1527

În apărarea declarației regelui împotriva Captivității babiloniene, Def. Köln, 1525

Pen. Ps. Zicerile pline de miez ale regelui și profetului David în cei șapte

psalmi de pocăință. Londra, 1508

Sac. În ap**ă**rarea sfintei preoții împotriva lui Luther [Sacri sacerdotii

defensio contra Lutherum]

Matthias Flacius Illyricus Flac.

Admon. Povață prietenească, smerită și credincioasă spre îndreptarea

sfintului canon al liturghiei. Magdeburg, 1550

Bew. Osndr. Dovada că Osiander susține și propovăduiește că dumnezeirea

sălășluiește în credincioși la fel ca și în firea omenească a lui Hristos însuși [Beweisung das Osiander helt und leret das die Gottheit eben also in den rechtgleubigen wone wie in der

menschheit Christi selbst]. Magdeburg, 1553

Cîteva aspecte evidente ale adevăratei și falsei religii. Magdeburg, Clar. not. 1549

Clav. Descifrarea Sfintei Scripturi [Clavis Scripturae Sacrae]. [Ediția

a 4-a] Basel, 1628

Conc. Explicarea păcatului rușinos al celor care cad pradă lui Antihrist prin Conciliu, prin interim și prin adiaphora. Ediția a 2-a.

Magdeburg, 1551

Esenta imaginii lui Dumnezeu și a diavolului. Basel, 1570 Essent. imag. Citate din Luther împotriva lui Osiander [Tröstliche Gegensprüch Gegn.

... Doctoris Martini Lutheri ... wider ... Osiandri]. Magdeburg, 1552

O istorie înspăimîntătoare. Magdeburg, 1549 Hist.

Sum.Scurte rezumate despre religia lui Iisus Hristos și despre Antihrist.

Magdeburg, 1550

Juan Fonseca Fon. Form. conc. Formula concordiei

Rezum.Rezumat

D. f.Declarație fermă Form. Formulare pe scurt Egidio Foscarari Fosc.

Fr. Mayr. Francisc de Mayronis

Franciscus Toti [Coti] de Perugia Fr. Per.

Împotriva (împăratului Ludovic al IV-lea) Bavarezul Bav.

Comentariu la Sentințe Sent.

Frnk. Br. Sebastian Franck. Epistola [Brief]

Frth. John Frith

Disp. purg. Dispută asupra purgatoriului. [Londra, 1531]

Gabr. Bl. Gabriel Biel

Sanct.

Prezentarea canonului liturghiei Can. miss.

Rezumat al prezentării canonului liturghiei. Tübingen, 1499 Epit. can. miss. Fest. Chr. Predici la sărbătorile închinate lui Hristos. Tübingen, 1499 Fest. Mar. Predici la sărbătorile închinate Preasfintei Fecioare Maria. Tübingen, 1499

Just. Întrebări legate de îndreptățire Obed. apost. În apărarea ascult**ă**rii apostolice

Pass. Dom. Predică istorică despre Patimile Domnului [Passionis Dominicae

sermo historialis]. Hagenau, 1515 Predică despre sfinți. Tübingen, 1499

Sent. Comentariu la Sentinte

Tübingen, 1499-1500 Serm. Predici. Jean de Gerson Gers.

Dacă este îngăduit a se adresa papei în chestiuni legate de Appell.

Auct. conc. Autoritatea unui conciliu reprezentînd Biserica universală Despre arta de a asculta confesiuni [De arte audiendi confessiones] Aud. conf. Posibilitatea alungării mirelui din Biserică [De auferibilitate Aufer.

sponsi ab ecclesial

Br. int. Scurtă introducere în sfînta credință creștină

Cant. Explicarea Cîntării Cîntărilor

Conc. un. obed. Despre un conciliu cu o singură ascultare

Cons. Mîngîierea teologiei

Consil. Ev. Despre consiliile evanghelice și despre starea de perfecțiune

Consid. Considerații despre restaurarea ascultării

Consid. Jos. Considerații despre Sfintul Iosif

Împotriva curiozității [Contra curiositatem studentium] Cur. st.

Pentru sărbătoarea logodnei Stăpînei noastre [Pour la fête de la Desp.

desponsation Notre Dame]

Dial. spir. Dialog spiritual

Dist. rev. Despre deosebirea dintre revelațiile adevărate și cele false

Ep. Epistole

Exam. doct. Despre cercetarea doctrinelor Fuss. Împotriva lui Matei de Fussa Glor. Despre "Gloria in excelsis" Joh. Mont.

Împotriva lui Ioan din Montesono

Jos. Discuții ale lui Iosif

Jur. Episc. Opt concluzii despre jurisdicția episcopală în definiții ale cre-

dinței

Jur. spir. Despre jurisdictia spirituală

Lull. Despre doctrina lui Raymundus Lullus

Magn. Comentariu la Magnificat

Mat. fid. Despre protestul privind o chestiune de credință

Mat. schism. Trialog despre chestiunea schismei

Mend. spir. Cerșetoria spirituală

Mir. am. Oglinda sufletului [Le miror de l'âme]

Mod. hab. Despre cum să ne purtăm în vremuri schismatice [De modo se

habendi tempore schismatis]

Mon. Armonia evangheliilor [Monotessaron]

Mont. cont. Muntele contemplației

Myst. theol. prac. Despre teologia mistică practică [De mystica theologia practica] Not. Dion. Însemnări despre Ierarhia cerească a lui Dionisie Areopagitul

Nov. pos. O nouă atitudine

Nupt. Despre nunta lui Hristos cu Biserica

Or. priv. Despre rugăciuni individuale [Contra fraticellum, de orationi-

bus privatis fidelium]

Pap. cont. Despre susținătorii papalității

Petr. Lun. Împotriva lui Pedro de Luna [Antipapa Benedict XIII]

Pot. eccl. Despre puterea ecleziastică Prop. Ang. Propunere pentru englezi

Remem. agend. Reguli de urmat pe timpul vizitelor pastorale [Rememoratio

agendorum durante subtractione]

Rep. cr. Răspuns la criticile față de propunerea de pace făcută de uni-

versitate

Repl. Replici

Rest. ob. Despre restaurarea ascultării

Schism. Despre schismă

Schol. myst. Despre elucidarea scolastică a teologiei mistice

Sens. lit. Despre sensul literal al Sfintei Scripturi

Serm. Predic

Sim. Despre simonie

Stat. eccl. Protest cu privire la starea Bisericii Styl. theol. Opt reguli privind stilul teologic

Sub. schism. Despre sfirșitul schismei [De subtractione schismatis]

Sup. Împotriva superstiției

Theol. myst. Sase prelegeri despre teologia mistică

Union. eccl. Unirea Bisericii Unit. eccl. Unitatea Bisericii

Ver. cred. Care adevăruri trebuie să fie crezute pentru mîntuire [Quae

veritates sint de necessitate salutis credendae]

Vit. cont. Despre comparația vieții contemplative cu cea activă

Vit. spir. Despre viața spirituală a sufletului

Utraq. Împotriva ereziei împărtășirii laicilor sub ambele specii [Contra

haeresim de communione laicorum sub utraque specie]

Giac. Giacomo Giacomelli Gl. ord. Glossa Ordinaria

Gm. S. Th. Guillaume de Saint-Thierry

Ep. frat. Epistolă către frați [Epistola ad fratres de Monte Dei]

Gr. Arim. Sent. Grigore de Rimini [Gregorius Ariminensis]. Comentariu la Sentinte. Venetia, 1522

Papa Grigore cel Mare. Epistole Gr. M. Ep.

Gr. Paw. Grigorie Paul [Grzegorz Paweł z Brzezin]

Despre adevărata moarte, înviere și viață veșnică [O prawdziwej Praw. smr.

śmierci, zmartwychwstaniu i żywocie wiecznym]

Despre controversele contemporane [O rożnicach teraźniejszych] Roz. ter.

Gr. XII. Mod. Papa Grigore XII. Modalități de înfăptuire a unirii

Johann Gerhard Grh.

Confesiunea catolică. 2 vol. Jena, 1662 Conf. cath. Argumente teologice. Jena, 1655 Disp.

Hom. Omilii

Interp. Despre interpretarea legitimă a Sfintei Scripturi. Jena, 1663

Loc. Teme teologice

Meditații. Oxford, 1633 Med.

1 Pet. Comentariu la întîia Epistolă a lui Petru. Ediția a 3-a. Hamburg

si Leipzig, 1692.

Johann Gropper Grop.

Antididag. Lecție în antiteză [Antididagma]. Veneția, 1547

Replică adresată lui Bucer. Köln, 1545 Buc.

Capitole de învățătură întru evlavie. Köln, 1549 Cap. inst.

Enchir. Manual de învățătură creștină. Ediție revăzută. Paris, 1547 Leyb. Despre adevărata, esențiala și veșnica prezență a trupului și

sîngelui lui Hristos [Vonn warer, wesenlicher, und pleibender Gegewertigkeit des Leybs und Bluts Christi]. Köln, 1556

Hugo Grotius. Apărare a credinței catolice privind satisfacția Grot. Sat. adusă de Hristos, împotriva lui Faustus Socinus din Siena

Walter de Château-Thierry [Gualterus de Castro Theodorici] Gualt. Cast. Despre ridicarea cu trupul la cer a Preasfintei Fecioare Maria Assump.

Petrus Guerrerus de Logrono Guer. Guib. Tour. Guibert de Tournai

Despre scandalurile din sînul Bisericii Scand. eccl.

Guid. Terr. Guido Terrena de Perpignan

Despre infailibilitatea pontifului de la Roma Mag. infall.

Quodlib. QuodlibetaGuid. Vern. Guido Vernani

Repr. mon. Condamnarea [lucrării lui Dante] Despre monarhie [De repro-

batione monarchiael

Guidic. Bartolomeo Guidiccioni

Eccl. emend. Despre Biserică și îndreptarea slujitorilor ei [De ecclesia et emen-

datione ministrorum?

Guil. Crem. Guilelmus Amidani de Cremona

Condamnarea erorilor [lui Marsilius din Padova] [Reprobatio Repr. err.

errorum]

Guilelmus de la Mare Guil. Mar.

Corr. Thom. Corecții aduse fratelui Toma [de Aquino]

Var. sent. Thom. Declarații sau cercetări ale diferitelor sentințe ale Sfintului Toma de Aquino

Dacă Preasfinta Fecioară a fost zămislită în păcatul strămoșesc Quaest.

Han, Conc. Johannes Haner. Despre concilii

Michael Haveman. Dacă harul divin este sau nu împărtășit cu Hav. Majest.

adevărat firii umane a lui Hristos. Jena, 1658

Heid. Johann Heinrich Heidegger

Corp. theol. Corpus de teologie creştină. 2 vol., Zürich, 1700

Henr. VIII Regele Henric al VIII-lea

Assert. Apărarea celor șapte Sfinte Taine împotriva lui Luther. Roma,

1521

Coerc. Luth. Despre constrîngerea facțiunii luterane. Leipzig, 1523

Henr. Crem.

Pot. pap.

Henric de Cremona

Despre puterea papei

Henr. Gnt. Quodlib. Henric de Gent. Quodlibeta. Paris, 1613

Henr. Kalt. Heinrich Kalteisen Err. Amed. Erorile amediştilor

Lib. praedic. Despre libera propovăduire a cuvîntului lui Dumnezeu [De libera

praedicatione verbi Dei]

Henr. Lang. Henric Heinbuche de Langenstein

Concept. Împotriva disputelor și a propovăduirii contradictorii a călu-

gărilor cerșetori privind zămislirea Preasfintei Fecioare Maria.

Strasbourg, 1516

Cons. pac. Epistolă a sfatului despre pace

Tel. Împotriva profețiilor pustnicului Telesphorus cu privire la sfir-

șitul veacurilor

Henr. Oyt. Henric Totting de Oyta Scrip. Despre Sfinta Scriptură

Ver. cath. Despre adevărurile catolice [Quaestio de veritatibus catholicis]

Henr. Wrl. Henric de Werl

Imac. Despre imaculata concepție a Preasfintei Fecioare Maria

Herb. Enrich. Nicholas de Herborn. Enchiridion împotriva ereziilor acestui

veac

Hes. Tilemann Heshusius

Anal. Vict. Analiză a declarației lui Victorinus [Strigel]
Confut. Syn. Respingere a argumentelor sinergiștilor

Herv. Nat. Hervaeus Natalis Hinc. R. Hincmar de Reims

Opusc. Hinc. L. Scriere împotriva lui Hincmar de Laon

Hkr. Eccl. pol. Richard Hooker. Despre legile organizării ecleziastice. 2 vol.

Londra, 1594-1597

Hn. Ep. chr. Cornelius Hoen [Honius]. Epistolă creștină

Holl. Exam. David Hollaz. Cercetare teologică. Ediție revăzută. Stockholm

si Leipzig, 1763

Hon. Aug. Honorius de Autun [Honorius Augustodunensis]

Oct. quaest. Opt întrebări despre îngeri și om Hpk. Pms. Gerard Manley Hopkins. Poeme

Hris. Ev. Ioan Gură de Aur. Omilii despre Epistola către Evrei

Hs. Jan Hus

Coll. Predici intitulate "Collecta"

Corp. Despre trupul lui Hristos [De corpore Christi]

Eccl. Despre Biserică Err. Despre şase erori

Exp. dec. Prezentare a Decalogului Post. ad. Scurt comentariu Sanct. Predici despre sfinți

Sang. Despre sîngele lui Hristos [De sanguine Christi]

Sent. Comentariu la Sentințe

Svat. Despre simonie [Knížky o svatokupectví] Hub. Balthasar Hubmaier Ax. Axiome Bn. Despre excomunicarea creștină [Von dem christlichen Bann] O scurtă justificare [Eine kurze Entschuldigung] Ent. O sinceră rugăminte creștină [Eine ernstliche christliche Erbietung] Erb. Form. Nacht. Forma Cinei Domnului [Form des Nachtmals] Forma botezului [Form zu taufen] Form. Tf. Gespr. Zw. O discuție pe marginea lucrării lui Zwingli Despre botez [Ein Gespräch auf Zwinglis Taufbüchlein] Despre eretici și cei care îi ard pe rug [Von Ketzern und ihren Ketz. Verbrennern1 Kind. Despre botezul pruncilor [Von der Kindertaufe] Catehism [Christliche Lehrtafel] LrRech. Mărturisire de credintă [Rechenschaft des Glaubens] Schl. Concluzii [Schluszreden] Schw. Despre sabie Str. Despre disciplina frățească [Von der brüderlichen Strafe] Sum.Rezumat Tf.Despre botezul creștin al credincioșilor [Von der christlichen Taufe der Gläubigen] Unt. Simplă învățătură [despre Cina Domnului] [Einfaltiger Unterricht] Urt. Judecata învățătorilor [Der Lehrer Urteil] Will. Despre libertatea voinței Zwlf. Art. Cele 12 articole [Die Zwolf Artikel] Jakob Hüglin. Jurnalul Conciliului de la Basel [Manuale mei ... Hug. Man. super actis et gestis in concilio Basiliensi/ Huls. Johann Hülsemann Despre natura Vechiului și Noului Testament [De Veteris et Novi Vet. nov. test. Testamenti natura] Ediție revăzută. Leipzig, 1714 Hunn. Aegidius Hunnius Just. Doctrina îndreptățirii. Frankfurt, 1590 Pers. Chr. Persoana lui Hristos. Frankfurt, 1590 Doctrina Treimii. Frankfurt, 1589 Trin. Leonhard Hutter. În apărarea cărții concordiei [Concordia Hutt. Conc. Concors]. Frankfurt și Leipzig, 1690 Iac. Vor. Iacob de Voragine Def. Apărare împotriva celor care îi contestă pe călugării propovăduitori Leg. aur. Legenda de aur [Legenda aurea] Impug. Aeg. Atacuri la adresa lui Aegidius de Roma pentru faptul de a-l fi contrazis pe Toma [Impugnationes contra Aegidium Romanum contradicentum Thomae super Primum Sententiarum] ler. Ieronim [Hieronymus] Hebr. Nom. Interpretarea numelor ebraice Pr. ep. can. Prolog la cele sapte epistole canonice Ier. Prag. Ieronim de Praga

Ier. Syr.
In. III.

Sacr. alt.
Serm. div.
Papa Inocențiu al III-lea
Papa Inocențiu al III-lea
Predici pentru diverse ocazii
Papa Inocențiu al IV-lea

Ioan D. F.o.

Ep. Fred. II. Epistolă către Frederic al II-lea

IPM Pacea de la Westfalia [Instrumentum Pacis Monasteriense]

Art. rel. ir. Articolele religioase irlandeze

Ioach. Apoc. Ioachim de Fiore. Comentariu la Apocalipsă. Veneția, 1527.

Ediție facsimilată. Frankfurt, 1964

Ioan, XXII. Papa Ioan XXII

Cum inter. Cum inter nonnullos

Serm. Predici

Ioan Damaschinul. Credința ortodoxă

Ioan. Mont.

Prop. dam.

Ioan de Montesono

Afirmații condamnate

Ioan. Neap.

Ioan de Neapole

Immac. Întrebări legate de imaculata concepție a Preasfintei Fecioare

Maria

Ioan Pal. Ioan de Palomar

Civ. dom. Despre guvernarea civilă a clericilor

Dialog între Iacob și Ioan

Hist. Istoria începutului conflictelor dintre conciliu și papă

Quaest. par. Problema privind cel căruia îi datorăm ascultare [Quaestio ...

cui pariendum est]

Ioan Par. Ioan de Paris
Apol. Apologie

Conf. Despre ascultarea confesiunilor

Corp. Despre modul de existență a trupului lui Hristos în Taina Alta-

rului [Determinatio... de modo existendi corpus Christi in

sacramento altaris] [1304]. Londra, 1686

Corr. Correctorium

Pot. Despre puterea regală și papală

Ioan Rok. Ioan de Rokycana

Irin. Haer. Irineu de Lyon. Împotriva ereziilor

Ep. Epistole

Sanct. com. Replică privind Sfînta Împărtășanie

Utraq. Părerea că împărtășirea sub ambele specii este necesară și poruncită de Mîntuitorul nostru [Positio ...: Communio ... sub

utraque specie ... est necessaria, et a Domino praecepta Sal-

vatore]

Iust. Dial. Iustin Martirul. Dialog cu Trifon

Jac. Cerr. Jacobus de Cerretanis

Lib. gest. Cronica [Conciliului de la Constanz] [Liber gestorum]

Jac. Mis. Jakoubek ze Stříbra

Com. parv. Despre împărtășirea copiilor [De communione parvulorum]
Corp. Despre adevărata existență a trupului lui Hristos în Taina Alta-

rului [De existencia vera corporis Christi in sacramento altaris]

Purg. Despre purgatoriul sufletului

Rem. Despre remanență

Salv. Mîntuitorul nostru [Salvator noster]

Utraq. Apărare împotriva lui Andreas de Broda, împărtășirea laicilor

sub ambele specii [Vindiciae contra Andream Brodam ... pro

communione plebis sub utraque specie]

Ven. sacr. Tratat final împotriva celor care se opun în chip eretic Sfintei

Taine

Zjev. Comentariu la Apocalipsa Sfintului Ioan [Výklad na Zjevenie svatého Jana]

Jac. Parad. Jakob von Jüterbog [Jacobus de Paradiso]

Sept. stat. Despre cele şapte stări ale Bisericii descrise în Apocalipsă

Jac. Vit. Iacob de Viterbo [Jacobus Viterbiensis]

Quodlib. Quodlibeta

Reg. chr. Despre guvernarea creştină [De regimine christiano]

Jaj. Trad. eccl. Claude Le Jay [Claudius Jajus]. Despre tradițiile ecleziastice

Jans. Aug. Cornelius Jansen. Augustinus. 3 vol. Berthelin, 1643

Joh. Brev. Johannes de Brevi Coxa [Jean Courtecuisse]

Tract. Tratat despre credință, Biserică, pontiful roman și conciliul

general

Joh. Lutt. John Lutterell

Guil. Oc. | Împotriva doctrinei lui William Ockham

Joh. Maur. Johannes Mauroux

Prop. Const. Propunere la Conciliul de la Constanz

Super. Despre problema superiorității între conciliu și papă

Joh. Pol. Johannes de Polliaco [Pouilly]

Imac. Despre imaculata concepție a Preasfintei Fecioare Maria Joh. Rag. Johannes de Ragusa [Johannes Stojkoviæ din Dubrovnik]

Auct. conc. Şase considerații despre autoritatea conciliului
Bas. conc. Începutul și continuarea Conciliului de la Basel
Boh. Cum au fost readuși boemii la unitatea Bisericii

Eccl. Despre Biserică

Ep. Epistole

Graec. Cum au fost readuși grecii la unitatea Bisericii prin Conciliul de

ia basei

Miss. CP. Misiune la Constantinopol

Utraq. Discurs [la Basel] despre împărtășirea sub ambele specii [Oratio

de communione sub utraque specie]

Joh. Rup. Jean de la Rochelle [Johannes de Rupella]

Serm. Predici

Joh. Schel. Johannes Schele

Avis. Considerații despre Reformă [Avisamenta reformationis]

Joh. Var. Joannes de Varennis

Ep. Ben. XIII. Epistolă către papa Benedict XIII

Ep. card. Epistolă către cardinalii Sfintei Biserici Romane

Joh. Vit. Juan Vidal [Johannes Vitalis]
Concept. Tratate despre imaculata concepție

Joh. Z. Tract. Jan Němec ze Žatce [Johannes de Zacz]. Scurt tratat [Tractatulus]

Jul. Ces.Giuliano [Julianus] CesariniDisp. Bas.Dispută la Conciliul de la BaselSim.Proiect de decret cu privire la simonie

Juv. Roger Juvenis

Keck. Syst. Bartholomaeus Keckermann. Sistem de teologie sacră. Köln,

1611

Krom. Trad. Hieronymus Kromayer. Despre tradiții. Leipzig, 1665

Lact. Inst. Lactantius. Instituțiile divine

Lain. Diego Laínez
Disp. trid. Dispute tridentine

Las. Jan Łaski [Johannes a Lasco]

Coen. Epistolă despre Cina Domnului [Epistola de coena]

Lec.

Hos. Răspuns către cardinalul Stanislaus Hosius Inc. Despre întrupare, împotriva lui Menno

Sacr. Scurt tratat despre Tainele Bisericii lui Hristos

Sum. Cont. Expunere sumară a controverselor pe marginea Cinei Domnului

West. Reacție față de Westfalia

Lat. Bartholomaeus Latomus [Steinmetz]

Def. Buc. Apărare împotriva lui Martin Bucer

Resp. Buc. Răspuns adresat lui Martin Bucer

Latom. Jacobus Latomus [Jacques Masson]

Conf. secr. Despre mărturisirea în taină

Ling. Dialog despre rațiunea a trei limbi și a studiului teologic

Laur. Reich. Laurentius [Vavøinec] de Reichenbach

Diurn. Jurnal despre faptele boemilor la Conciliul de la Basel [Liber diurnus de gestis Bohemorum in concilio Basiliensi]

Sebastiano Leccavella de Chio

Leo. M. Ep. Papa Leon cel Mare [Leo Magnus]. Epistole

Leo X. Papa Leon al X-lea

Cum post. Cum postquam

Ex. Dom. Exsurge Domine

Leon. Vincentius de Leone

Leys. Exor. Polycarp Leyser. O viziune creștină asupra exorcismului la botez.

N.p., 1591

Lib. Conc. Cartea concordiei [Liber Concordiae]

Lib. Ratis. Acordul de la Regensburg [Liber Ratisbonensis]

Lip. Luigi Lippomani

Lomb. Hieronymus Lombardellus

Ltmr. Hugh Latimer

Lud. Pal. Resp. Ludovic Palatinul. Răspuns adresat împăratului Sigismund și

papei Grigore al XII-lea

Lun. Vincentius Lunellus Luth. Martin Luther

Ab. Chr. Confesiune cu privire la Cina lui Hristos [Vom Abendmahl

Christi, Bekenntnis]

Alb. Pr. Scrisoare deschisă către prințul Albert al Prusiei Ambr. Cath. Răspuns la cartea lui Ambrosius Catharinus

Anb. Adorarea Sfintei Taine [Vom Anbeten des Sakraments]

Antinom. Împotriva antinomienilor

Bisch. Exemplu de hirotonisire a unui adevărat episcop creștin

Br. Wink. Scrisoare cu privire la cartea sa despre liturghiile particulare [Ein Brief D. M. Luthers von seinem Buch der Winkelmessen]

Capt. bab. Captivitatea babilonică a Bisericii
Dav. Ultimele cuvinte ale lui David

DB Biblia germană [Deutsche Bibel]

Dec. praec. Cele zece porunci predicate locuitorilor din Wittenberg [Decem

praecepta Wittenbergensi praedicata populo]

Def. Ec. jud. Apărare împotriva judecății răuvoitoare a lui Johann Eck

Decl. Gen. Predici despre Geneză [In Genesim Declamationes]
Dict. Ps. Prelegeri despre Psaltire [Dictata super Psalterium]

Disp. Heid. Disputa de la Heidelberg

Disp. indulg. 95 de teze [Disputatio pro declaratione virtutis indulgentiarum]

Disp. just. Dispută despre îndreptățire

Disp. schol. theol. Dispută împotriva teologiei scolastice

Dol. Despre traducere si despre mijlocirea sfinților (Von Dolmetschen

und Fürbitte der Heiligen]

Dtsch. Kat.Catehismul german [Deutscher Katechismus]Dup. just.Două feluri de dreptate [De duplici justitia]Ehsach.Despre chestiuni conjugale [Von Ehesachen]

Eis. Împotriva lui Johann Agricola [Wider den Eisleben]
Ep. In. Prelegeri despre Epistola intîi a apostolului Ioan

Ev. In. 1-2 Predici la Evanghelia după Ioan 1-2 Ev. In. 6-8 Predici la Evanghelia după Ioan 6-8 Ev. In. 14-15 Predici la Evanghelia după Ioan 14-15

Feg. Nerecunoasterea Purgatoriului [Widerruf vom Fegfeuer]

Gal. (1519) Comentariu la Epistola către Galateni (1519) Gal. (1535) Comentariu la Epistola către Galateni (1535)

Gen. Prelegeri despre Geneză

Grnd. Urs. Apărare și explicare a tuturor articolelor [Grund und Ursach

aller Artikel]

Gut. Werk. Tratat despre faptele bune [Sermon von den guten Werken]

Henr. Împotriva regelui Henric al VIII-lea al Angliei

Himm. Proph. Împotriva profeților providențiali [Wider die himmlischen Pro-

pheten]

Hspost. Predici laice

Inst. min. Despre preoție [De instituendis ministris ecclesiae]

Jak. Predică despre Sfintul Iacov

Jes. Predici despre Isaia

Jud. Despre faptul că Iisus Hristos s-a născut evreu

Kirchpost. Predici bisericesti

Kl. Kat. Micul catehism [Kleiner Katechismus]

Konz. Despre concilii și Biserică Latom. Împotriva lui Latomus

Ld. Imnuri [Lieder]

Magn. Comentariu despre Magnificat

Matt. 5-7 Comentariu la Predica de pe Munte [Das 5., 6. und 7. Kapitel

Matthaei gepredigt und ausgelegt]

Menschlehr. Despre faptul că doctrinele oamenilor trebuie respinse [Von

Menschenlehre zu meiden]

Oper. Ps. Comentariu la Psalmi [Operationes in Psalmos]
1 Pet. Comentariu la Epistola întîi a apostolului Petru

Pr. Brent. Amos Prefață la scrierea lui Johann Brenz Prezentarea lui Amos

Pr. op. lat. Prefață la operele sale în latină

Pred. 2 Mos. Predici [Predigten]
Pred. 2 Mos. Predici la Exod

Ps. 51 Comentariu la Psalmul 51 Ps. 90 Comentariu la Psalmul 90 Ps. 147 Comentariu la Psalmul 147

Ps. grad. Comentarii la cei 15 Psalmi ai treptelor [In quindecim psalmos

graduum commentarii]

Res. disp. indulg. Hotărîri la disputa privind valoarea indulgențelor

Res. Lips. Hotărîri cu privire la afirmațiile sale de la disputa de la Leipzig

Res. pot. pap. Hotărîre privind puterea papei Rom. Scholie la Epistola către Romani Schmal. Art.
Serm. poen.
Serm. sacr.
Serv. arb.
Serv. arb.
Scrisoare către creştinii din Strasbourg

Sup. ann. Socotirea anilor lumii [Supputatio annorum mundi]

Symb. Cele trei simboluri sau crezuri
Thes. antinom. Teze împotriva antinomienilor
Discuție convivială [Tischreden]

Vor. N. T. Prefețe la Noul Testament [Vorreden zum Neuen Testament]

Wied. Despre rebotezare [Von der Wiedertaufe]

Worm. Dieta din Worms

Wort. Despre faptul că aceste cuvinte ale lui Hristos, "Acesta este trupul

Meu", încă mai opun rezistență fanaticilor

Zn. Geb. Comentariu la cele zece porunci [Auslegung der zehn Gebote]

Lymp. Balthasar Lympus
Madr. Cristoforo Madruzzo
Marb. art. Articolele de la Marburg
Mars. Pad. Marsilius de Padova

Def. min. Defensor minor (Defensor pacis) Apărător al păcii

Mart. Braccio Martelli

Martn. Sum. op. Matthias Martinius. Summa operelor [Summa operum, seu

Commentarius in legem duarum divinarum tabularum].

Bremen, 1612

Mass. Diar. Angelo Massarelli. Însemnări

Mat. Crac. Matei de Cracovia

Josn. Josniciile Curiei romane

Matt. Mayn. Matteus Maynage [Matthaeus Meynage]

Avis. Recomandare
Maz. Lorenzo Mazochi
Mel. Philip Melanchthon
An. Despre suflet [De anima]

Annot. Rom. Adnotări la Epistola către Romani
Cat. puer. Catehismul copiilor [Catechesis puerilis]

Coen. Opinii ale mai multor autori din vechime despre Cina Domnului

[Sententiae veterum aliquot scriptorum de coena Domini]

Comm. Rom. Comentariu la Epistola către Romani Disp. part. poen. Dispută despre părți ale penitenței Doct. Paul. Despre studierea doctrinei pauline

Ep. Epistole

Ev. In. Prezentare a Evangheliei după Ioan

Eccl. Despre Biserică și autoritatea cuvîntului lui Dumnezeu

Enarr. Rom. Prezentare a Epistolei către Romani [Enarratio epistolae Pauli

ad Romanos]

Enarr. Symb. Nic. Prezentare a Crezului de la Niceea [Enarratio Symboli Niceni] Explic. Symb. Nic. Explicare a Crezului de la Niceea [Explicatio Symboli Niceni]

Loc. Teme teologice
Post. Comentarii biblice

Pot. pap. Tratat despre puterea și primatul papei

Ref. abus. coen. Respingere a abuzurilor legate de Cina Domnului [Refutatio

abusuum coenae Domini/

Thes. bacc. Teze pentru licențiați

Torg. art. Articolele de la Torgau

Men. Gerecht. Justus Menius. Dreptatea [Gerechtigkeit]. Erfurt, 1552

Menn. Menno Simons

Bek. Confesiune [Bekentenisse]

Belyd. Despre Treime [Een vermanende belydninge, van den drieenigen,

eeuwigen, ende waren Gott]

Chr. gl. Despre adevărata credință creștină [Van het rechte Christen

Geloove]

Doop. Explicare a botezului creştin [Verklaringe des christelycken

Doopsels]

Excom. Excomunicare

Fund. Fundamentul doctrinei crestine

Geest. Ver. Despre renașterea spirituală [Van die Geestelijke Verrijsenisse]

Gell. Fab. Replică adresată lui Gellius Faber Jan. Leyd. Împotriva lui Ioan de Leiden Las. Confesiune împotriva lui Jan Łaski

Nw. Geb. Despre noua naștere [Van de Nieuwe Geboorte]

Ont. Scuză și replică [Ontschuldinge ende verantwoordinge]

Oors. Raţiunea mea [De Oorsake, waerom dat ich Menno Symons niet

af en late te Leeren, ende to Schrijven]

Ps. 25. Meditație pe marginea Psalmului 25

Sup. Rugă

Verm. Mustrare [Een lieflycke Vermaninge of Onderwysinge]

Mentz. Balthasar Mentzer

Thes. theol. Teze teologice. Giessen, 1612 Milt. Par. L. John Milton. Paradisul pierdut

Mir. Bartholomaeus de [Carranza] Miranda

Mol. Louis Molina

Conc. Armonia dintre liberul arbitru și darurile harului [Liberi arbi-

trii cum gratiae donis ... concordia]

Grat. Tratat despre har Praed. Despre predestinare

Sum. haer. maj. Prezentare detaliată a ereziilor [Summa haeresium major]

Mont. Giovanni Maria Ciocchi del Monte [Papa Iulius III]

Mor. Thomas Morus

Apol. Apologie

Bod. Tratat despre Trupul binecuvîntat
Comf. Dialog spre mîngîiere împotriva durerii

Her. Dialog cu privire la erezii Luth. Răspuns către Luther Pass. Tratat despre patimi

Trist. Despre tristețea lui Hristos [De tristitia Christi]

Tyn. Împotriva răspunsului lui Tyndale

Morl. Joachim Mörlin

Leg. A treia utilizare a legii [Disputationes tres pro tertio usu legis]
Obed. Ideea că deplina respectare a legii este necesară mîntuirii

Resp. Pont. Răspuns către Pontanus

Mrl. Joannes Morellus [Massarello]

Pecc. orig. Despre păcatul originar [De peccato originali]

Mrtr. Coriolanus Martiranus Consentinus

Mus. Utraq. Johann Musaeus. Despre împărtășirea sub ambele specii [De

communione sub utraque speciel. Jena, 1654

Muss. Cornelio Musso Myl. Georgius Mylius

Naus. Friedrich Nausea [Grau]

Catehismul catolic. Viena, 1542 Cateh. cat.

Misc. Miscellanea Nav. Andreas Navarra

Nicol, Bisk. Nicolae Biskupec [Mikulas Biskupec z Pelhřimova]

Nicol. Cl. Nicolas de Clémange

Ruin eccl. Despre distrugerea și restaurarea Bisericii

Nicol. Cus. Nicolaus Cusanus

Despre Dumnezeul ascuns [De deo abscondito] Abscond. Examinarea Coranului [Cribratio Alchoran] Alchor.

Apologia ignoranței docte Apol. Concordatul catolic Conc. cath.

Dat. Patr. lum. Despre darul Tatălui Luminii [De dato patris luminum]

Despre ignoranța doctă [De docta ignorantia] Doct. ign.

Ep.**Epistole** 

Ep. In. Seg. Epistolă către Ioan de Segovia

Fil. Despre filiația Fiului Gen. Despre Geneză

Pac. fid. Reconciliere între religiile lumii [De pace fidei]

Despre posibilitatea și ființarea în Dumnezeu [De possest] Poss. Despre căutarea lui Dumnezeu [De quaerendo deum] Quaer.

Despre înțelepciune [Idiota de sapientia] Sap.

Predici Serm.

Ult.Ipoteză în legătură cu ultimele zile [Conjectura de ultimis diebus]

Vis. Despre înțelepciunea lui Dumnezeu

Nicol. Dr. Nicolae de Dresda [Mikuláš Drášdanský]

Apologia împărtășirii laicilor sub ambele specii [Apologia pro Utrag.

communione plebis sub utraque specie/

Diego Nuño. Judecata lui Molina. "Armonie" [Censura de la Nun. Conc.

Concordia de Molina)

Ob. Phil. Bek. Obbe Philipsz. Confesiune [Bekentenisse]

Oec. Johannes Oecolampadius

Replică față de Syngramma clerului șvab [Antisyngramma]. Antisyn.

Zürich, 1526

Bill. Ant. Replică la prefața lui Luther la Syngramma [Billiche Antwurt... uff D. M. Luthers Bericht des Sakraments/. Basel, 1526

Despre faptul că spovedania nu este împovărătoare pentru creș-

Conf.

tini. Basel, 1521

Adevărata interpretare a cuvintelor Domnului, "Acesta este Trupul Corp.

Meu" [De Genuina verborum Domini, "Hoc est corpus meum"...

Expositiol. Basel, 1525

Dialog despre ceea ce vechii învățați ai Bisericii, atît latini, cît și Dial.

greci, au crezut în legătură cu Euharistia. Heidelberg, 1572

[1530]

Dign. Euch. Despre demnitatea Euharistiei. Zürich, 1526

Ev. In. Adnotări pe marginea Evangheliei după Ioan. Basel, 1533

Părerea despre Doctor Martin Luther, N. p., 1521 Luth.

Despre faptul că interpretarea greșită dată de Dr. M. Luther Mis.

cuvintelor etern valabile, "Acesta este Trupul Meu", nu poate

rezista. Basel, 1527

Resp. post. Al doilea răspuns adresat lui Willibald Pirckheimer [De eucharistia... responsio posterior]. Basel, 1526

Rom. Adnotări pe marginea Epistolei către Romani. Basel, 1526

Theob. Bill. Replică adresată lui Dieboldt Billican. Zürich, 1526

Oliv. Pierre de Jean Olivi

Infall. Despre infailibilitatea pontifului roman
Post. Joh. Comentariu la Evanghelia după Ioan
Ren. pap. Despre lepădarea de sine a papei

Opic. Can. Opicinus de Canistris

Spir. imp. Despre întîietatea imperiului spiritual

Ord. Zür. Ordinul creştin de la Zürich

Osndr. Andreas Osiander
Apol. Apologia. N. p., 1545

Conject. Ipoteză cu privire la ultimele zile. Nürnberg, 1544

Hild. Profeția Sfintei Hildegard cu privire la papistași. N. p., 1527 Mar. Relatare despre Colocviul de la Marburg. [Augsburg], 1529

Schatz. Împotriva lui Caspar Schatzgeyer. Nürnberg, 1525

Ott. Luciano degli Ottoni Pach. Pedro Pacheco

Paen. Med. Îndreptar de pocăință milanez [Paenitentiale Mediolanense]

Pasc. Blaise Pascal

Aug. Opinii aparținînd Sfîntului Augustin, pelagienilor și lui Calvin

cu privire la problema harului

Pens. Pensées

Poss. com. Despre posibilitatea poruncilor

Prob. gr. Prezentare sumară a problemei harului

Prov. Scrisori provinciale

Pasch. Angelus Paschalis Illyricus

Patav. Just. Christophorus Patavinus. Despre îndreptățire

Paul. III. Papa Paul al III-lea

Init. Initio nostri hujus Pontificatus

Paul. IV. Papa Paul al IV-lea [Johannes Petrus Carafa]

Luth. haer. Despre reprimarea ereziei luteranilor și reformarea Bisericii
Paul. V. Form. Papa Paul al V-lea. Formulă pentru încheierea disputei despre

auxiliarele harului

Pch. Andrew Poach

Def. Pledoarie Ep. Epistole

Resp. Replică [adresată lui Mörlin]

Per. Trad. Martin Pérez de Ayala. Despre tradițiile divine, apostolice și

bisericeşti. Köln, 1562

Perf. am. Tratat despre iubirea desăvîrsită [Tractatus de perfecto amore]

Pet. Petrarca

Fam. Scrisori către apropiați [Familiares]

Ign. Despre propria lui ignoranță și despre a multor altora

Ot. rel. Despre odihna credinciosilor [De otio religioso]

Secr. Secretul meu

Sen. Scrisori din anii senectuții [Seniles]

Petr. Aur. Petrus Aureolus

Comm. Comentariu pe marginea întregii Biblii [Aurea ac pene divina

totius sacre pagine commentaria/. Veneția, 1507

Reper. Replică adresată adversarului nevinovăției Maicii lui Dumnezeu [Repercussorium editum contra adversarium innocentiae

Matris Deil

Comentariu la Sentințe Sent.

Tract. Tratat despre zămislirea Preasfintei Fecioare Maria

Petr. Br. Peter de Bruxelles Petr. Brun. Peter Bruneti

Act. conc. Bas. Documentele Conciliului de la Basel

Petr. Cand. Petrus de Candia [Antipapa Alexandru al V-lea]

Immac. Tratat despre imaculata concepție

Petr. Cell. Petrus de Celle

 $E_{\mathcal{D}}$ . Epistole

Petr. Lut. Petrus de Lutra [Kaiserlautern] Lig. frat. O alianță frățească [Liga fratrum] Pont. emin. Despre eminența suveranului pontif

Petr. Pal. Petru de La Palu [Paludanus] Tratat despre puterea papei Pot. pap.

Petr. Verb. Petrus de Verberia

Brd.Declarație a credinței Sfintului Bernard cu privire la Fecioara

Maria [1338]. Mainz [1490]

Christoph Pezel. Despre liberul arbitru [De libero arbitrio] Pez. Lib.arb.

Alberto Pighi Pg.

Cont. Explicarea controverselor cu care se confruntă acum credința și religia lui Hristos. 2 vol. Veneția, 1541

Despre Moscova, către papa Clement al VII-lea. Veneția, 1543 Mosc.

Sebastiano Pighino Pgn.

Pi. V. Ex. om. Papa Pius V. Ex omnibus afflictionibus

Pinar. Antonius Frexius Pinaroliensis Pisc. Johannes Piscator [Fischer]

Tratat despre harul lui Dumnezeu. Herborn, 1614 Grat.

Praed. Dispută teologică despre predestinare. Ediția a 2-a. Herborn,

1598

Pol. Reginald Pole

Conc. Despre Conciliu. Roma, 1562

Disc. pac. Discurs despre pace [Discorso di pace]. [Roma, 1555]

 $E_{p}$ . Epistole

Henr. VIII. Către Henric al VIII-lea. Roma, 1536 Just.Tratat despre îndreptățire. Louvain, 1569 Despre suveranul pontif. Louvain, 1569 Sum. pont. Un testament cu adevărat crestin. [N.p.], 1559

Test.

Amandus Polanus de Polansdorf Polan.

Sistem de teologie creștină [Syntagma theologiae Christianae]. Syntag.

Geneva, 1617

Prael. Germ. Ep. Prelații din Germania. Epistole

Joannes de Příbram. Tratat despre Euharistie împotriva lui Příb. Tract.

Nicolae, falsul episcop al taboritilor

Mărturisire de credință catolică a Bisericii exilaților din Frankfurt Prof. fid. Franc. Prosper de Aquitania. Declarații oficiale ale Scaunului apostolic Prosp. Auct.

cu privire la harul divin și liberul arbitru [Praeteritorum episcoporum sedis apostolicae auctoritates de gratia dei et

libero voluntatis arbitrio/

Bartolomeu de Lucca [Ptolemaeus de Lucca] Ptol. Luc.

Ann. Anale

Det. comp. Precizare concisă a jurisdicției imperiului

Quen. Theol. Johann Andreas Quenstedt. Teologie didactico-polemică. 2 vol.,

Leipzig, 1715

Ramb. Bol. Rambert de Bologna

Apol. ver. Apologie pentru adevărul împotriva așa-numitului "Corrupto-

rium" [Apologeticum veritatis contra corruptorium]

Rav. Ottaviano Raverta Rdly. Nicholas Ridley

Br. decl. O scurtă mărturisire a Cinei Domnului

Conf. Ltmr. Dialoguri cu Hugh Latimer

Ep. Epistole

Imag. Tratat despre cultul imaginilor

Lam. Lamentație plină de milă cu privire la starea jalnică a Bisericii

în Anglia

Raj. Post. Mikolaj Rej. Comentarii biblice

Remon. Mustrare

Rep. Anh. Repetiția de la Anhalt

Resp. Lib. Ratis. Răspunsuri la "Acordul de la Regensburg" [Responsiones ad

Librum Ratisbonensem]

Rich. S. Laur. Richard de Saint Lawrence

Laud. Mar. Spre slava Preasfintei Fecioare Maria

Robt. Bas. Robert de Basevorn

Form. praedic. Forma propovăduirii [Forma praedicandi]

Robt. Orf. Robert de Orford [de Colletorto]

Corr. Correctorium

Repr. Aeg. Mustrare a lui Aegidius de Roma

Rog. Thomas Rogers

Cath. Doct. Doctrina catolică a Bisericii Angliei

Roll. Robert Rollock

Voc. eff. Tratat despre vocația efectivă. Edinburgh, 1597

Rov. Philos Roverella de Ferrara

Rup. Matt. Rupert de Deutz. Comentariu la Evanghelia după Matei

Sad. Jacopo Sadoleto
Genev. Către genevezi
Orat. Discurs

Sal. Juan de Salazar Salm. Alfonso Salmerón Sanfel. Tommaso Sanfelice

Sarac. Giovanni Michele Saraceni

Sarr. Petrus Sarra

Schatz. Kaspar Schatzgeyer

Scrut. Cercetare a Sfintei Scripturi

Seg. Ioan de Segovia

Diff. Probleme ridicate de către ambasadorii Sfîntului Conciliu de la

Basei

Diff. pot. Despre deosebirea dintre puteri

Eccl. Despre sfințenia de neclintit a Bisericii [De insuperabili sancti-

tate ecclesiae]

Gabr. Justificare a sentinței pronunțate împotriva lui Gabriele [Con-

dulmaro], fostul papă Eugeniu al IV-lea

Gl. Eug. Glosă pe marginea bulei fostului papă Eugeniu

Hist. Conc. Bas. Istorie a evenimentelor Conciliului general de la Basel

Mat. haer. Despre problema ereziei

Mod. Modul și forma prin care Conciliul le-a îngăduit ambasadorilor

papei să prezideze

Narr. conf. Istoric al conflictului dintre Conciliul de la Basel și papa Eugeniu

al IV-lea

Neutr. Despre chestiunea neutralității principilor

Prop. sec. A doua propunere

Regn. Despre noua împărăție, care este Biserica [De novo regno, quod

est ecclesìa]

Sept. not. Sapte lucruri notabile cu privire la erezie

Sim. Despre simonie

Utraq. Dovezi privind faptul că împărtășirea sub ambele specii a lai-

cilor nu este necesară prin poruncă divină [Allegationes, quod communio sub utraque specie non est necessitate divine

praecepti quantum ad plebem]

Sent. Remon. Declarație a protestatarilor [Sententia Remonstrantium]

Serip. Girolamo Seripando Concup. Despre concupiscență

Decr. just. form. A doua formă a proiectului de decret privind îndreptățirea

alt. [Decreti de justificatione forma altera per eundem]

Decr. just. form. Prima formă a proiectului de decret privind îndreptățirea prim. [Decreti de justificatione forma prima per F. Hieronymum Seripandum]

Just. Despre îndreptățire

Libr. Scrip. Despre cărțile Sfintei Scripturi [De libris sacrae scripturae]

Pecc. orig. Despre păcatul originar [De peccato originali]

Sacr. Despre Sfintele Taine Trad. Despre tradiții

Serm. conc. Const. Predici rostite în timpul Conciliului de la Constanz

Serv. Michael Servetus

Dial. Două dialoguri despre Treime

Ep. Calv. Epistole către Calvin

Fid. just. Despre credință și dreptatea împărăției lui Hristos [De fide et

justitia regni Christi]

Trin. Despre Treime

Trin. err. Despre erorile Treimii

Sevrl. Comm. Ercole Severoli. Comentarii pe marginea Conciliului de la Trident

[De concilio Tridentino commentarius]

Sib. Art. Confesiunea de la Schleitheim [Brüderliche vereynigung etzli-

cher kinder Gottes siben Artickel betreffend]

Sib. Bek. Siebert de Beka

Repr. err. Condamnare a sase erori [ale lui Marsilius de Padova]

Sig. Ep. Împăratul Sigismund. Epistole

Sixt. IV. Papa Sixtus al IV-lea

Cum. Praeex. Cum praeexcelsa Grav. Grave nimis

Snds. Serm. Edwin Sandys. Predici

Soc. Faustus Socinus [Fausto Sozzini]
Auct. Scrip. Despre autoritatea Sfintei Scripturi

Cat. Catehism

Cat. fr. Fragmente de catehism

Comentariu la Predica de pe Munte [Concionis Christi quae Conc. Chr. habetur capite 5., 6., et 7. apud Matthaeum Evangelistam,

Explicatio]

Comentariu la Întîia Epistolă a Sfîntului Ioan Ep. In.

Explicație pe marginea Prologului la Evanghelia după Ioan Prol. Ev. In.

Răspuns către Francis David Resp. Dav.

Rom. 7. Despre un pasaj din capitolul al saptelea al Epistolei lui Pavel,

apostolul, către Romani

Iisus Hristos Mîntuitorul [De Jesu Christo Servatore] Serv.

Explicația unor pasaje din Sfînta Scriptură [Explicatio vario-Var. loc.

rum Sacrae Scripturae locorum]

Antonius Solisius Sol.

Lazarus Spengler. Imnuri [Lieder] Speng. Ld.

Joannes Lucius Staphyleus Staph.

Thomas Stapleton Stapl.

Ant. ev. Antidot evanghelic împotriva ereziilor acestor vremuri. Lyon,

Pledoarie pentru regele catolic Filip al II-lea al Spaniei. Constanz, Apol.

1592

Ripostă adresată lui Hornes Blaste împotriva lui Feckenham Count. Fort. O fortăreață a credinței sădită întîia oară printre noi, englezii

Prefață la Istoria Bisericii Angliei, întocmită de Beda Vene-

rabilul, englezul. Anvers, 1565

Ripostă față de neadevărurile rostite de Jewelles Ret.

Tr. Thom. De trei ori Toma. Douai, 1588

Steph. Sest. Stephanus a Sestino

Stl. Tommaso Stella

Ulrich Stöcklin. Epistole Stoeck. Ep.

Strig. Victorinus Strigel

Decl. Declarație

Pr. Bed.

Hum. vir. Doctrina puterilor omului sau a liberului arbitru [Locus de

humanis viribus seu libero arbitriol

Francisco de Suárez Suar.

Despre substanța divină Div. sub.

Grat. Despre har

Praed.Despre predestinarea divină și predestinarea la osînda veșnică

Sacr. Despre Taine

Succ. Anabap. Succesiunea anabaptistă Syn. Dord. Sinodul de la Dort [Dordrecht]

Can.Canoane

Combaterea erorilor Rej. err.

Reuniuni Sess.

Tab. Nicolaus Trecensis Gallus Taborel Orat. Ruard Tapper. Discursuri Tap. Tel.

Telephorus de Cosenza

Pr. schism. Despre cauzele, starea, cunoașterea și sfirșitul prezentei schisme Vet. Nov. Starea Bisericii în Vechiul și Noul Testament [Qualiter fuit sta-

tus Ecclesiae in Veteri et Novo Testamento]

Tertulian, Împotriva lui Marcion Tert. Marc.

Thdrc. Nm. Dietrich de Nieheim [Theodericus de Nyem] Avis. Recomandări cu privire la unirea și reformarea membrilor și

ierarhilor [Bisericii]

Conc. Conciliul

Convoc. Despre convocarea conciliilor generale

Int. Pac. Introducere întru pace și unire

Invec. Invectivă la adresa papei Ioan al XXIII-lea

Mod. Despre căile de unire și reformare a Bisericii într-un conciliu

universal

Nem. un. Nădejdea unirii [Nemus unionis]

Not. Înștiințare către toți și toate

Schism.

Thes. Bern.
Thes. Laus.
Tom. Aq.
S.T.
Sent.

Despre schismă
Tezele de la Berna
Tezele de la Lausanne
Toma de Aquino
Summa Theologica
Comentariu la Sentințe

Tom. Cel. Toma de Celano

Vit. prim. Prima Viață [a lui Francisc de Assisi] [Vita prima]

Tom. Kemp. Toma de Kempis Cant. Cîntări [Cantica]

Disc. cl. Despre disciplina monahală

Doct. juv. Carte despre doctrină pentru folosul tinerilor

Epit. mon. Epitaf pentru monahi

Fid. disp. Despre cel ce împarte cu credință sfintele dispense

Im. Chr. Urmarea lui Hristos

Inc. Meditație pe tema întrupării lui Hristos

Mort. vit. Despre viața supusă suferințelor pentru Hristos [De mortificata

vita pro Christo] Rugăciuni [Orationes]

Rec. frag. Despre recunoașterea propriei slăbiciuni

Serm. Dom. Predici despre viața și pătimirea Domnului [Sermones de vita et

passione Domini]

Serm. frat. Predici către frați [Sermones ad fratres]

Serm. nov. Predici către neofiți

Solilog. Solilocviu

Orat.

Spir. ex. Carte de exerciții spirituale

Tr. tabern. Despre sărăcie, smerenie și răbdare : despre cele trei sfinte porunci

Vall. lil. Valea crinilor

Vit. Chr. Rugăciuni și meditații pe tema vieții lui Hristos [Orationes et

meditationes de vita Christi]

Tom. Sut. Toma de Sutton
Quodlib. Quodlibeta
Thos. Wal. Thomas Waleys

Comp. serm. Despre cum se scriu predicile

Tit. Gerhard Titius

Calx. Predică la înmormîntarea lui Georg Calixtus. Helmstedt, 1656

Eccl. Despre Biserică
Tok. Heinrich Toke

Eccl. Despre Biserică

Neutr. Despre păstrarea neutralității

Toss. Praed. Daniel Toussain [Tossanus]. Doctrina predestinării. Hanovra, 1609

Trel. Lucas Trelcatius

Schol. inst. Instituțiile scolastice ale teologiei sacre. Oxford, 1606

Trith. Johannes Trithemius

Scrip. eccl. Despre autorii ecleziastici [De scriptoribus ecclesiasticis]. Paris,

Trtn. Inst. Francis Turrettini. Doctrine teologice. Ediția a 2-a, 3 volume.

Geneva, 1688-1689

Turr. Juan de Torquemada [Johannes de Turrecremata]

Auct. Despre autoritatea suveranului pontif și a conciliului general

Aug. Rom. Replică adresată lui Augustin al Romei

Or. primat. Discurs despre primatul papal

Vot. avis. Evaluare a recomandării [Votum super avisamento]

Ub. Cas. Ubertino de Casale

Arb. vit. Arborele vieții răstignite a lui Iisus [Arbor vitae crucifixae Jesu]

Declar. Declarație
Decr. Decret papal

Rot. Buturuga mică [Rotulus iste]

Sanct. ap. Sfințenia apostolică [Sanctitas apostolica]

Sanct. vest. Sfinția Voastră [Sanctitas vestra]

Tr. scel. Despre cele trei crime de la Damasc [Super tribus sceleribus Damasci]

Univ. Par. Universitatea din Paris

Avis. conc. Recomandări adresate conciliului general

Ep. Epistole

Urs. Zacharias Ursinus

Admon. Mustrare

Apol. Cat. Pledoarie în sprijinul Catehismului de la Heidelberg
Aug. Conf. Doctrina și apologia Confesiunii de la Augsburg

Ex. ver. doct. Exegeză asupra adevăratei doctrine despre Cina Domnului nostru

lisus Hristos [Exegesis verae doctrinae de sacra Domini nostri

Jesu Christi coena]

Expl. Cat. Explicații pe marginea Catehismului de la Heidelberg

Fract. pan. Despre ritualul frîngerii pîinii la Sfînta Cină [De ritu fractionis

panis in S. Coena]

Loc. theol. Teme teologice
Vall. Lorenzo Valla

Annot. Adnotări pe marginea Noului Testament

Don. Const.

Despre Donația lui Constantin

Enc. Thos. Aq.

Elogiu închinat lui Toma de Aquino

Euch.

Predică despre Taina Euharistiei

Lib. arb. Despre liberul arbitru [De libero arbitrio]

Prof. rel. Despre profesiunea celor religiosi

Volup. Despre dorință și despre adevăratul bine [De voluptate, ac de

vero bono]

Vauch. Robert Vauchop Veg. Andreas de Vega

Form. decr. just. Formulă pentru hotărîrea cu privire la îndreptățire

Opusc. just. Mic tratat despre îndreptățire, har și merite. Veneția, 1546

Trid. Prezentare și pledoarie în favoarea hotărîrii tridentine cu privire

la îndreptățire. Veneția, 1548

Vas. Spir. Vasile de Cezareea. Despre Duhul Sfint

Vig. Marco Vigerio della Rovere

Vinc. Ler. Vincențiu de Lerin

Comm. Cartea spre aducere aminte

Visdom. Franciscus Visdominus [Vicedominus]
Vit. Furn. Vital du Four [Vitalis de Furno]

An. Despre suflet și puterile lui [De anima et ejus potentiis]

Quodlib. Quodlibeta

Rer. princ. Despre principiul primordial al lucrurilor [De rerum principio]

Vos. Melchior Vosmedianus [Bosmedianus]

Walp. Art. Peter Walpot. Cartea articolelor

West. Joachim Westphal

West. Conf. Confesiunea de credință de la Westminster

Wic. Georg Witzel [Wicelius]
Apol. Apologia. Leipzig, 1535

Aug. Sfintul Augustin Despre viața creștină. Leipzig, 1539

Cat. eccl. Catehismul Bisericii. Leipzig, 1535

Cred. În ce fel este folosit cuvîntul "credință" în Sfinta Scriptură [Quibus modis credendi verbum accipiatur in Sacris literis]. Leipzig,

1535

Euch. Despre Sfinta Euharistie sau liturghie. Leipzig, 1534

Hag. Hagiologie. Mainz, 1541 Hom. orth. Omilii ortodoxe. Mainz, 1546

Luth. art. Răspuns la articolele [de la Smalcald ale] lui Martin Luther

Purg. Despre problema focului din Purgatoriu. Köln, 1545

Pus. Despre penitență, confesiune și excomunicare [Von der Pusse,

Beicht und Bann/. Leipzig, 1534

Ret. Luth. Demascare a luteranismului [Retectio Lutherismi]. Leipzig, 1538

Wil. Oc. William Ockham

Ben. Tratat împotriva papei Benedict al XII-lea

Brev. Scurtă declarație despre principatul tiranic [Breviloquium de

principatu tyrannico/

Corp. Despre trupul lui Hristos [De corpore Christi]

Dial. Dialog

Ep. frat. min. Epistolă către călugării minoriți

Imp. et pont. Despre puterea împăraților și pontifilor Jn. Împotriva papei Ioan al XXII-lea

Op. XC. Dier. Lucrarea celor nouăzeci de zile
Pot. pap. Opt întrebări despre puterea papei
Praed. Predestinare și preștiința lui Dumnezeu

Sacr. alt. Despre Taina Sfintului Altar

Wil. War. William de Ware Wolf. Johannes Wolfius

Eut. Luth. Dovadă că învinuirea de eutihianism îndreptată împotriva lute-

ranilor este neîntemeiată. Wittenberg, 1680

Wyc. John Wycliffe
Apost. Despre apostazie

Ben. inc. Despre sfinta întrupare [De benedicta incarnacione]

Civ. dom. Despre stăpînirea civilă

Comp. hom. Despre alcătuirea omului [De compositione hominis]

Dial. Dialo

Eccl. Despre Biserică Euch. Despre Euharistie

Serm. Predici

Zab. Francesco Zabarella

Ben. XIII. Raport al comisiei în legătură cu papa Benedict al XIII-lea

Schism. Despre schisma epocii sale

Zür. Einleit. Introducerea de la Zürich [Züricher Einleitung]

Zw. Ulrich Zwingli

Bgn.

Act. Actiunea sau folosirea Cinei Domnului

Amic. exeg. Exegeză amicală

Apol. Arch. Apologie pentru început și sfîrșit [Apologeticus Archeteles]

Art. LXVII. Cele 67 de articole

Bek. Replică la "Confesiunea [lui Luther] cu privire la Cina Domnului"

Replică la o epistolă către Johann Bugenhagen

Can. miss. Despre canonul liturghiei Ec. Replici către Johann Eck

Ems. Replică adresată lui Hieronymus Emser Fid. rat. Mărturisire de credință [Fidei ratio]

Gen. Adnotări la Geneză

Ger. Despre dreptatea divină și cea omenească [Von göttlicher und

menschlicher Gerechtigkeit]

Hub. Replică la "Cartea despre botez" a lui Balthasar Hubmaier
 Klar. Claritatea şi certitudinea sau puterea cuvîntului lui Dumnezeu
 Mar. O predică despre Fecioara Maria, Preacurata Maică a lui Dumnezeu

Ord. Hotărîre a Bisericii creștine din Zürich

Pecc. orig. Despre păcatul originar [De peccato originali]

Prov. Despre providența lui Dumnezeu

Schl. Explicație și dovadă în sprijinul Concluziilor sau Articolelor

[Uszlegen und gründ der schluszreden oder artickeln]

Speis. Despre libertate în ceea ce privește hrana [Von Erkiesen und

Freiheit der Speisen]

Subsid. Sprijin și concluzie în ceea ce privește Euharistia [Subsidium

sive coronis de eucharistia]

Supplic. Hug. Rugăminte adresată episcopului Hugo de Constanz

Tf. Despre botez [Von dem Touff]

Unt. O lămurire clară în legătură cu Cina lui Hristos (Eine klare

Unterrichtung vom Nachtmahl Christi]

Val. Comp. Replică adresată lui Valentin Compar

Ver. fals. rel. Comentariu despre adevărata și falsa religie [Commentarius de

vera et false religione]

Vorschl. Propunere privind icoanele și liturghia [Vorschlag wegen der

Bildern und der Messe]

Wort. Despre faptul că aceste cuvinte, "Acesta este trupul Meu", vor

păstra întotdeauna vechiul lor înțeles

## Ediții și colecții

Act. Remon.

Acta et scripta synodalia Dordracena ministrorum remonstrantium. Harderwijk, 1620.

Act. Syn. Dord.

Acta Synodi ... Dorti habitae. Dort, 1620. Archivum Franciscanum historicum. 1909-.

AFH Alberigo-Jedin

Alberigo, Giuseppe și Jedin, Hubert (ed.), Conciliorum oecumenicorum decretae, ediția a doua, Basel, 1962.

ALKGMA

Archiv für Literatur- und Kirchengeschichte des Mittelalters, editată de Heinrich Denifle şi Franz Ehrle, 7 volume, Berlin

Allen

și Freiburg, 1885-1900. Allen, Perry Stafford (ed.) Opus epistolarum Des. Erasmi Roterodami, 12 volume, Oxford, 1906-1958.

AnalFranc

Analecta Franciscana, Quaracchi și Florența, 1885-.

Argentré

Argentré, Charles Du Plessis d', (ed.), Collectio iudiciorum de novis erroribus, 3 volume, Paris, 1728.

Arquillière

Arquillière, Henri Xavier (ed.), Jacobus de Viterbo, De regimine christiano. Paris, 1926.

Baliæ Baronius Baliæ, Charles (ed.), J. Duns Scoti opera omnia, Roma, 1950-. Baronius, Caesar, Annales ecclesiastici, 38 de volume, Lucca, 1738-1759.

Barth-Niesel

Barth, Peter și Niesel, Wilhelm (ed.), Johannis Calvini opera selecta, 5 volume, München, 1926-1936.

Bek.

Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche, ediția a doua, Göttingen, 1952.

Beltrán

Beltrán de Heredia, Vincente (ed.), Domingo Báñez y las controversias sobre la gracia: Textos y documentos, Madrid, 1968.

BezTract

Theodori Bezae Vezelii ... Tractationes theologicae, ediția a doua, 3 volume în 1, Geneva, 1582.

BFP

Bibliotheca Fratrum Polonorum quos Unitarios vocant, 8 volume, Amsterdam, 1656-1692.

BFS Bibl. Mar. Bibliotheca Franciscana scholastica medii aevi, Quaracchi, 1903-. Bibliotheca Mariana Medii Aevi, Sibenik, 1931-.

Bibl. Thom.

Bibliothèque Thomiste, Le Saulchoir, 1921-.

70.00

Birch, T. Bruce (ed.), The "De Sacramento Altaris" of William of Ockham, Burlington, Iowa, 1930.

Böhmer

Böhmer, Heinrich (ed.), Urkunden zur Geschichte des Bauernkrieges und der Wiedertäufer, ediția a doua, Berlin, 1933.

Borgnet

Borgnet, Auguste (ed.), B. Alberti Magni ... Opera omnia, 37 de volume, Paris, 1890-1899.

BPIR

Bibliothek des königlichen preussischen historischen Instituts in Rom, Tübingen și Roma, 1905-.

BPP

Biblioteka pisarzów polskich, Wroclaw, 1962-.

Brampton

Brampton, C. Kenneth (ed.), The Defensor Minor of Marsilius of Padua, Birmingham, 1922.

BRN

Bibliotheca Reformatoria Neederlandica, 10 volume, Haga, 1903-1914.

Bruni

Bruni, Gerardo (ed.), Incerti auctoris impugnationes contra Aegidium Romanum contradicentem Thomae super Primum Sententiarum, Vatican, 1942.

| Brunschvicg          | Brunschvicg, Léon C. (ed.), Blaise Pascal. Oeuvres complètes, 14 volume, Paris, 1904-1914.                                                                                                                              |
|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Bufano               | Bufano, Antonietta (ed.), Opere Latine di Francesco Petrarca, 2 volume, Torino, 1975.                                                                                                                                   |
| СВ                   | Concilium Basiliense: Studien und Quellen zur Geschichte des<br>Concils von Basel, 8 volume, Basel, 1896-1936.                                                                                                          |
| CCath                | Corpus Catholicorum, Münster, 1919                                                                                                                                                                                      |
| CCSL                 | Corpus christianorum. Series latina, Turnhout, Belgia, 1953                                                                                                                                                             |
| Charland             | Charland, Thomas M. (ed.), Artes praedicandi: Contribution à l'histoire de la rhétorique au moyen âge, Paris și Ottawa, 1936.                                                                                           |
| ChristRest           | Christianismi Restitutio, Nürnberg, 1790.                                                                                                                                                                               |
| Coll. Lac.           | Collectio Lacensis sive Acta et decreta sacrorum conciliorum recentiorum, Roma, 1964.                                                                                                                                   |
| Com.                 | Comenium, Praga, 1900                                                                                                                                                                                                   |
| Combes               | Combes, André (ed.), Ioannis Carlerii de Gerson "De mystica theologia", Lugano, 1958.                                                                                                                                   |
| Cotta                | Cotta, Johann Friedrich (ed.), Johann Gerhard, Loci theologici, 20 volume, Tübingen, 1762-1789.                                                                                                                         |
| Coville              | Coville, Alfred (ed.), Le traité de la ruine de l'église de Nicolas de<br>Clamanges et la traduction française de 1564, Paris, 1936.                                                                                    |
| CR                   | Corpus Reformatorum, Berlin și Leipzig, 1834                                                                                                                                                                            |
| CSEL                 | Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum, Viena, 1866                                                                                                                                                               |
| CT                   | Concilium Tridentium: Diariorum, Actorum, Epistolarum, Trac-<br>tatuum nova Collectio, Freiburg, 1901                                                                                                                   |
| Davis                | Davis, Charles T. (ed.), Übertino de Casale, Arbor vitae cruci-<br>fixae Jesu, reeditare, Torino, 1961.                                                                                                                 |
| Davy                 | Davy, Marie Madeleine (ed.), Guillelmi a Sancto Theodorico Epistola ad fratres de Monte Dei, Paris, 1940.                                                                                                               |
| De Groot             | de Groot, Pieter (ed.), Hugonis Grotii Opera omnia theologica, 3 volume în 4, Londra, 1679.                                                                                                                             |
| Delorme              | Delorme, Ferdinandus M. (ed.), Vitalis de Furno, Quodlibeta tria, Roma, 1947.                                                                                                                                           |
| Denifle-Châtelain    | Denifle, Heinrich și Châtelain, Emile (ed.), Chartularium universitatis Parisiensis, 4 volume, Paris, 1889-1897.                                                                                                        |
| Denzinger-Schönmetze |                                                                                                                                                                                                                         |
| Döllinger            | Döllinger, Johann Joseph Ignaz von (ed.), Quaestio domini Joannis Palomar cui pariendum est, în Beitrage zur politischen, kirchlichen und Cultur-Geschichte der sechs letzten Jahrhunderte, 2:414-41, Regensburg, 1863. |
| Dotti                | Dotti, Ugo (ed.), Epistole di Francesco Petrarca, Torino, 1978.                                                                                                                                                         |
| DRTA                 | Deutsche Reichstagsakten, München, 1867                                                                                                                                                                                 |
| Du Pin               | Du Pin, Louis-Ellies (ed.), Joannis Gersonii opera omnia, 5                                                                                                                                                             |
|                      | volume, Anvers, 1706.                                                                                                                                                                                                   |
| Dykmans              | Dykmans, Marc (ed.), Les sermons de Jean XXII sur la vision béatifique. Roma, 1973.                                                                                                                                     |
| Ed. Leon.            | S. Thomae Aquinatis opera omnia, iussu Leonis XIII edita,<br>Roma, 1882                                                                                                                                                 |

Emmen, Aquilinus (ed.), Petri de Candia, O.F.M. (Alexandri V Papae Pisani) Tractatus de immaculata Dei parae conceptione,

Quaracchi, 1955.

Emmen

ERL

Hoffmann

English Recusant Literature, 1558-1640, 394 de volume, Menston, Anglia, 1968-1979. Faber Faber Stapulensis, Jacobus (ed.), Nicolai Cusae Cardinalis Opera, 3 volume, Paris, 1514, reeditare, Frankfurt, 1962. Fèvre Fèvre, Justinus (ed.), Acta Concilii constanciensis, 4 volume, Münster, 1896-1928. Franciscan Institute Publications, Sfintul Bonaventura, N.Y., FIP1951-. OPhGuillelmi de Ockham Opera Philosophica. OThGuillelmi de Ockham Opera Theologica. Text Series. Txt Flajšhans Flajšhans, V. și Komínková, Maria (ed.), Spisy M. Jana Husi, 3 volume, Praga, 1903-1907. FRA Fontes rerum Austraicarum, Viena, 1849-. Friedberg, Emil Albert (ed.), Corpus Iuris Canonici, 2 volume, Friedberg Leipzig, 1879-1881. Galeota Galeota, Gustavo (ed.), Bellarmino contra Baio a Lovanio, Roma, Gardner Gardner, W.H. (ed.), Poems of Gerard Manley Hopkins, ediția a treia, New York și Londra, 1961. Gerberon, G. (ed.), Michel Baius. Opera, Köln, 1696. Gerberon Glorieux Glorieux, Palémon Jean (ed.), Jean Gerson. Oeuvres complètes, 10 volume, Paris, 1960-1973. Goldast Goldast, Melchior (ed.), Monarchia S. Romani imperii: sive tractatus de jurisdictione imperiali et pontificia, 3 volume, Frankfurt, 1611-1614. Goodspeed Goodspeed, E.J. (ed.), Die ältesten Apologeten, Göttingen, 1915. Graesse Graesse, Th. (ed.), Jacob de Voraigne, Legenda aurea, ediția a doua, Regensburg, 1891. Grisar, Hartmann (ed.), Jacobi Lainez... Disputationes Triden-Grisar tinae, 2 volume, Innsbruck, 1886. Hardt Hardt, Hermann von der (ed.), Magnum oecumenicum Constantiense Concilium, 7 volume, Frankfurt și Leipzig, 1697-1742. Harvey, W.W. (ed.), Sancti Irenaei... Adversus Haereses, 2 volume, Harvey Cambridge, 1857. Nicolai de Cusa Opera omnia iussu et auctoritate Academiae Heidelberg Litterarum Heidelbergensis ad codicum fidem edita, Leipzig, 1932-. Heimpel Heimpel, Hermann (ed.), Dietrich de Nieheim, Circa convocationem generalium conciliorum. Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften: Philosophisch-historische Klasse (1929-1930), pp. 30-61. Herrison, Hendrick Jansz (ed.), Menno Simons, Opera omnia Herrison

Hocedez Hocedez, Edgar (ed.), Aegidii Romani "Theoremata de esse et essentia", Louvain, 1930. Hödl

theologica. Amsterdam, 1681.

Hödl, Ludwig (ed.), Ioan de Paris, De confessionibus audiendis (Quaestio disputata Parisius de potestate papae), München, 1962.

Hoffmann, Fritz (ed.), Die Schriften des Oxforder Kanzlers Iohannes Lutterell: Texte zur Theologie des vierzehnten Jahrhunderts, Leipzig, 1959.

Hrabák

MGH

QGMA Sch

Mirbt-Aland

St.

Miller

Koch-Riedl

Kotter, Bonifatius (ed.), Die Schriften des Johannes von Damaskus, Kotter Berlin, 1969-. Kirchenrechtliche Abhandlungen, Stuttgart, 1902-. KRAKrämer, Werner. Konsens und Rezeption: Verfassungsprinzipien Krämer der Kirche im Basler Konziliarismus, Münster, 1980. Kuyper, Abraham (ed.), Joannis a Lasco opera, 2 volume, Kuyper Amsterdam, 1866. Ladner, Pascal, "Johannes von Segovias Stellung zur Präsiden-Ladner tenfrage des Basler Konzils". Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte 62 (1968), pp. 1-113. LBErasmi opera omnia (ed.), Jean Leclerc, 10 volume, Leiden, 1703-1706. Leclercq-Rochais Leclercq, Jean, și Rochais, Henri (ed.), Sancti Bernardi Opera, Roma, 1957-. Lo Grasso, Joannes B. (ed.), Ecclesia et status: Fontes selecti Lo Grasso historiae juris publici ecclesiastici, ediția a doua, Roma, 1952. Opuscula omnia reverendi D. Thomae de Vio, Lyon, 1585. Lyon Maccarrone, Michele (ed.), "Una questione inedita dell'Olivi Maccarrone sull' infallibilità del papa", Rivista di storia della Chiesa in Italia 3 (1949), pp. 309-343. Mandonnet Mandonnet, Pierre (ed.), S. Thomae Aguinatis... Scriptum super libros Sententiarum Magistri Petri Lombardi, 4 volume, Paris. 1929-1947. Mansi Mansi, J.D. (ed.), Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, Florența, 1759-1798. Martène-Durand Martène, Edmond și Durand, Ursin (ed.), Veterum scriptorum et monumentorum historicorum, dogmaticorum, moralium amplissima collectio, 9 volume, Paris, 1724-1733. Matteini Matteini, Nevio (ed.), Il più antico oppositore politico di Dante: Guido Vernani da Rimini. Testo critico del "De Reprobatione Monarchiae", Padova, 1958. MBPMaxima Bibliotheca veterum Patrum et antiquorum scriptorum ecclesiasticorum. Lyon, 1677-1707. MCMonumenta conciliorum generalium saeculi XV, 4 volume, Viena si Basel, 1857-1936. Meihuizen Meihuizen, H.W. (ed.), Menno Simons, Dat Fundament des Christelycken Leers, Haga, 1967. Meneghin, Vittorino (ed.), Scritti inediti di Fra Alvaro Pais, Meneghin Lisabona, 1969.

Monumenta Germaniae Historica, Berlin, 1826-.

Schriften des Reichsinstituts für altere deutsche Geschichtskunde.

Miller, Perry et. al. (ed.), The Works of Jonathan Edwards, New

Mirbt, Carl și Aland, Kurt (ed.), Quellen zur Geschichte des Papsttums und des römischen Katholizismus, ediția a sasea,

Quellen zur Geistesgeschichte des Mittelalters.

Staatsschriften des späteren Mittelalters.

Haven, 1957-.

Tübingen, 1967.

philosophorum, Milwaukee, 1944.

Hrabák, Josef (ed.), Jan Hus: Kntžky o svatokupectví, Praga, 1954.
Koch, Joseph si Riedl, John O. (ed.), Aegidius de Roma, Errores

Moule Moule, Handley Carr Glyn (ed.), Bishop Ridley on the Lord's Supper, Londra, 1895. Moxon, R.S. (ed.), Vincent de Lérins, Commonitorium, Cambridge, Moxon MPPRMonumenta politica et philosophica [humanistica] rariora, Torino, Müller Müller, Ernst Friedrich Karl (ed.), Die Bekenntnisschriften der reformierten Kirche, Leipzig, 1903. Mylius, Arnoldus (ed.), Ruardi Tapperi... opera, Köln, 1582. Mylius Niemeyer Niemeyer, Hermann Agathon (ed.), Collectio confessionum in ecclesiis reformatis publicatarum, Leipzig, 1840. Niesel Niesel, Wilhelm, (ed.), Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort reformierten Kirche, München, [1938]. Nolan Nolan, Kieran, The Immorality of the Soul and the Resurrection of the Body according to Giles of Rome, Roma, 1967. Oakley, Francis, The Political Thought of Pierre d'Ailly, New Oakley Haven, 1964. Oberman, Heiko Augustinus și Courtenay, William J., cu Zerfoss, Oberman-Courtenay Daniel E. (ed.), Gabriel Biel, Canonis misse expositio, 4 volume. Wiesbaden, 1963-1967. Oberman-Zerfoss Oberman, Heiko Augustinus și Zerfoss, Daniel E., cu Courtenay, William J. (ed.), "Defensorium obedientiae apostolicae" et alia documenta, Cambridge, Mass., 1968. Opuscula et textus historiam ecclesiae eiusque vitam atque doctri-Opettex nam illustrantia: Series scholastica, Münster, 1926-. Palacký Palacký, František (ed.), Documenta Mag. Joannis Hus, Praga, 1869. Parker Parker, Thomas Henry Lewis (ed.), Iohannis Calvini Commentarius in Epistolam Pauli ad Romanos, Leiden, 1981. Petrů Petrů, Eduard (ed.), Petr Chelčický, Drobné spisy, Praga, 1966. Pez Pez, Bernhard (ed.), Thesaurus anecdotorum novissimus, 6 volume, Augsburg, 1721-1729. PGPatrologia graeca, Paris, 1857-1866. Patrologia latina, Paris, 1878-1890. PLPlitt-Kolde Plitt, Gustav Leopold și Kolde, Theodor (ed.), Die Loci communes Philip Melanchthons in ihrer Urgestalt, editia a patra, Leipzig si Erlangen, 1925. Pohl Pohl, Michael Joseph (ed.), Thomae Hermeken a Kempis... Opera omnia, 7 volume, Freiburg, 1902-1922. Sbírka pramenů českého hnutí náboženského ve XIV. AXV století, Pram.Praga, 1903-. Preuss, Edward (ed.), Martin Chemnitz, Examen Concilii Tri-Preuss dentini, Berlin, 1861. Previté-Orton, Charles William (ed.), The Defensor pacis of Previté-Orton Marsilius of Padua, Cambridge, 1928. The Parker Society of the Publication of the Works of the Fathers PSand Early Writers of the Reformed English Church, Publications. 55 de volume, Cambridge, 1841-1855. Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte, Gütersloh, QFRG1911-. QMRQuellen zur Geistesgeschichte des Mittelalters und der Renais-

sance, 4 volume, Leipzig si Berlin, 1928-1936.

1882-1902.

1899.

Quaracchi

Rabeneck

Rembert

Reuter

Doctoris seraphici S. Bonaventurae... opera omnia, Quaracchi,

Rabeneck, Johannes (ed.), Luis de Molina, Liberi arbitrii cum

Rembert, Karl, Die Wiedertäufer im Herzogtum Jülich, Berlin,

Reuter, Quirinus (ed.), D. Zachariae Ursini... opera theologica,

gratiae donis... concordia, Oña-Madrid, 1953.

3 volume. Heidelberg, 1612.

| Ricci             | Ricci, Pier Giorgio (ed.), Dante Alighieri, <i>De Monarchia</i> , Verona,<br>1965.                                                     |
|-------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Roche             | Roche, Evan (ed.), The "De primo principio" of John Duns Scotus,<br>Saint Bonaventure, N. Y., 1949.                                    |
| Rossi-Bosco       | Rossi, Vittorio și Bosco, Umberto (ed.), Francesco Petrarca, Le Familiari, 4 volume, Florența, 1933-1942.                              |
| Ryba              | Ryba, Bohumil (ed.), Betlemské texty, Praga, 1951.                                                                                     |
| Ryšánek           | Ryšánek, Fr. et al. (ed.), Spisy Mistra Jana Husi, Praga, 1959                                                                         |
| SA                | Studia Anselmiana, Roma, 1933                                                                                                          |
| Savile            | Savile, Henry (ed.), Thomas Bradwardine, De causa Dei contra                                                                           |
|                   | Pelagium. Londra, 1618, reeditare, Frankfurt, 1964.                                                                                    |
| SC                | Sources chrétiennes, Paris, 1940                                                                                                       |
| Schaff            | Schaff, Simon, De iurisdictione imperiali ac potestate eclesias-<br>tica, Basel, 1566.                                                 |
| Schlüsselburg     | Schlüsselburg, Conradus (ed.), Haereticorum catalogus, 13 volume în 8, Frankfurt, 1597-1601.                                           |
| Schmaus           | Schmaus, Michael (ed.), Thomas von Sutton, Quodlibeta, München, 1969.                                                                  |
| Schmitt           | Schmitt, F.S. (ed.), Sancti Anselmi opera omnia, Seckau, Roma,<br>Edinburgh, 1938-1961.                                                |
| Schmitz           | Schmitz, Hermann Joseph (ed.), Die Bussbücher und die Bussdis-                                                                         |
| Sommitte          | ciplin der Kirche: Die Bussbücher und das kanonische<br>Bussverfahren, 2 volume, Düsseldorf, 1883-1898.                                |
| Scholz            | Scholz, Richard (ed.), Aegidius de Roma, De ecclesiastica potes-                                                                       |
|                   | tate, Weimar, 1929.                                                                                                                    |
| Schneemann        | Schneemann, Gerhard (ed.), Controversiarum de divinae gratiae<br>liberique arbitrii Concordia initia et progressus, Freiburg,<br>1881. |
| Schuler-Schultess | Schuler, Melchior și Schultess, Johannes (ed.), <i>Huldreich Zwinglis Werke</i> , 8 volume, Zürich, 1829-1842.                         |
| Sedlák            | Sedlák, Jan (ed.), Táborské traktáty eucharistické, Brno, 1918.                                                                        |
| Sikes             | Sikes, Jeffrey Garrett et. al. (ed.), Guillelmi de Ockam opera                                                                         |
|                   | politica, 3 volume, Manchester, 1940-1963.                                                                                             |
| Smolinsky         | Smolinsky, Heribert, Domenico de' Domenichi und seine Schrift                                                                          |
| 5                 | "De potestate pape et termino eius", Münster, 1976.                                                                                    |
| ST                | Studi e testi, Roma, 1900                                                                                                              |
| Stegmüller        | Stegmüller, Friedrich (ed.), Neue Molinaschriften, vol. 1 din                                                                          |
| 3                 | Geschichte des Molinismus, Münster, 1935.                                                                                              |
| Stella            | Stella, P.T. (ed.), Petrus de Palude. "Tractatus de potestate papae",                                                                  |
|                   | Zürich, 1966.                                                                                                                          |
| Strasbourg        | Martini Buceri auspiciis opera ordinis theologorum Evangeli-                                                                           |
|                   | corum Argentinensis edita, Gütersloh şi Leiden, 1955                                                                                   |
| Stupperich        | Stupperich, Robert (ed.), Martin Bucers deutsche Schriften,<br>Gütersloh, 1960                                                         |
|                   |                                                                                                                                        |
|                   |                                                                                                                                        |
|                   |                                                                                                                                        |
|                   |                                                                                                                                        |

Thomas More, New Haven, 1963-.

tatus de Ecclesia, Cambridge, 1956.

Saumur, 1641.

Haven, 1950.

pp. 719-776.

Sylvester, Richard S. et al. (ed.), The Complete Works of St.

Theses Salmurienses: Syntagma thesium theologicarum in academia Salmuriensi variis temporibus disputatarum, 2 volume.

Thompson, Craig R. (ed.), Erasmus, Inquisitio de fide. New

Thomson, Samuel Harrison (ed.), Magistri Johannis Hus Trac-

van Eijl, Édouard (ed.), "Les censures des Universités d'Alcalá et de Salamanque et la censure di pape Pie V contre Michel Baius (1565-1567)", Revue d'histoire ecclésiastique 48 (1953).

von Rom, OESA, zur Verteidigung der Immakulata", în Studia Scholastico-Scotica 4, pp. 117-137, Roma, 1968.

Sylvester

Thes. Salm.

Thompson

Thomson

Van Eijl

Vivès

Vivès, L. (ed.), Francisco de Suárez, Opera, 28 de volume, Paris, 1856-1861. Vooght Vooght, Paul de, Jacobellus de Stříbro (1429), premier théologien du hussitisme, Louvain, 1972. WA D. Martin Luthers Werke, Weimar, 1883-. Briefe Br. Deutsche Bibel. DBΤi. Tischreden Wackernagel, Carl Eduard Philipp (ed.), Das deutsche Kirchenlied Wackernagel von der ältesten Zeit bis zu Anfang des XVII. Jahrhunderts, 5 volume, Leipzig, 1864-1877. Wadding, Luke et al. (ed.), John Duns Scotus, Opera omnia, Wadding reeditare, 26 de volume, Paris, 1891-1895. Walch, Christian Wilhelm Franz (ed.), Monimenta medii aevi ex Walch bibliotheca regia Hanoverana, 2 volume, Göttingen, 1757-1764. Walter, Johannes von (ed.), Desiderius Erasmus, De libero arbi-Walter trio Diatribe sive collatio, ediția a doua, Leipzig, 1935. Walther, Carl Ferdinand Wilhelm (ed.), Johann Wilhelm Baier, Walther Compendium theologiae positivae, 3 volume, Saint Louis, 1879. Werbeck-Hofmann Werbeck, Wifrid şi Hofmann, Udo (ed.), Gabrielis Biel Collectorium circa quattuor libros Sententiarum, 4 volume, Tübingen, 1973-. WLW Wyclif's Latin Works, 35 de volume, Londra, 1883-1914. Xiberta Xiberta y Roqueta, Bartolomé Maria, Guiu Terrena, carmelita de Perpinyà, Barcelona, 1932. Ypma, Eelcko (ed.), Jacobi de Viterbio O.E.S.A. Disputationes Ypma de quolibet, 4 volume, Würzburg, 1968-1975. Zumkeller Zumkeller, Adolar (ed.), "Ein Sermo Magistralis des Augustinus

## Definirea Reformei

În cele patru secole scurse de la moartea lui Toma de Aquino și Bonaventura, în 1274, pînă la nașterea lui Johann Sebastian Bach și a lui Georg Friedrich Händel în 1685, creștinătatea apuseană a cunoscut o serie de transformări fundamentale și de mare amploare în ceea ce privește interpretarea – în însăși definiția lor – a Bisericii și a dogmei. Cele mai multe dintre transformări erau legate, într-un fel sau altul, de Reforma secolului al XVI-lea, care devine astfel, în ea însăși, subiect de studiu academic și dezbatere teologică. Acest secol, începînd cu afișarea celor 95 de teze ale lui Luther, în 1517, și terminînd cu izbucnirea Războiului de Treizeci de Ani, în 1618, a reprezentat, în politică și în societate, nu mai puțin decît în teologie și în doctrina Bisericii, un adevărat punct de cotitură în istoria occidentală.

Orice justificare ar avea o asemenea concentrare a atentiei asupra secolului al XVI-lea; totuși, locul Reformei în istoria dezvoltării doctrinei crestine devine limpede doar în contextul acestei istorii globale. Dat fiind faptul că cele mai multe dintre confesiunile creștine din Apus, nu mai puțin romano-catolicismul însuși, își găsesc originea poziției lor doctrinare actuale în conflictele din veacul al XVI-lea, este cu siguranță de înțeles, și probabil inevitabil, ca cititorii care apartin uneia sau alteia dintre traditiile doctrinare provenind din perioada Reformei să fie interesați cu precădere de acele capitole, din volumul de față și din cel ce urmează, care se ocupă de "Părinții Bisericii" lor. Însă acele capitole din ambele volume, și implicit cele două volume în ansamblul lor, sînt numai o parte dintr-o istorie globală care coboară pînă la Părinții întregii Biserici catolice; în contextul acestei istorii globale trebuie întelesi "Părinții Bisericii" unei anumite confesiuni (cum de altfel au și dorit, în multe cazuri, să fie înțeleși). Vor exista, cum și trebuie să fie, cărți despre doctrina si istoria diferitelor confesiuni, precum si cărti

de "simbolistică comparată", care stabilesc deosebirile și asemănările dintre aceste denominațiuni; unele dintre ele vor apărea în bibliografia volumului de față. Însă în această lucrare ar fi o greșeală și un motiv de dezamăgire dacă cititorul s-ar îndrepta cu mare grabă spre acele capitole sau paragrafe în care se așteaptă să găsească numele și aspectele familiare ale acestor denominațiuni; căci pe unele dintre ele nu le va găsi cîtuși de puțin, iar altele se vor bucura de atenție doar în măsura în care aparțin istoriei dezvoltării doctrinei în cadrul tradiției creștine integrale.

Prin urmare, secțiunea centrală a acestei prezentări, din capitolul 3 pînă în capitolul 6, va continua tehnica folosită în volumele anterioare, de organizare pe baza doctrinelor și accentelor doctrinare, chiar dacă preponderenta unei doctrine sau a alteia într-o denominatiune sau alta indică faptul că teologii și scrierile confesionale ale denominațiunii respective vor predomina în acel capitol - luterană, în capitolul 3, reformată, în capitolul 4, romano-catolică, în capitolul 5, radicală în capitolul 6. Totuși, în fiecare dintre aceste capitole se va acorda importanță și surselor provenind din alte tradiții confesionale decît cea predominantă în capitol, căci nici o confesiune nu a detinut monopolul asupra doctrinei: un teolog reformat va oferi motto-ul pentru prezentarea doctrinei "luterane" a îndreptățirii1 prin credință. În plus, organizarea pe baza doctrinelor mai curînd decît în funcție de denominatiuni si confesiuni semnifică faptul că doctrina unei comunități precum Biserica Angliei - luterană prin originile ei intelectuale, catolică prin organizare, reformată prin afirmatiile confesionale oficiale, radicală prin manifestările puritane și, potrivit vechii zicale, "pelagiană prin ceea ce predică, dar augustiniană în cartea de rugăciuni" nu este concentrată în nici unul dintre capitole, ci răspîndită în mai multe. Căci continuăm să ne îndreptăm atenția către doctrina creștină, definită încă din primele rînduri

Vezi infra., p. 183

<sup>1.</sup> Am preferat termenul "îndreptățire" termenului "justificare" în primul rînd pentru a reda mai fidel sensul teologic de "a se face drept înaintea ochilor lui Dumnezeu", în al doilea rînd pentru a fi cît mai aproape de traducerile românești ale pasajelor neotestamentare legate de acest subiect ("îndreptarea adusă de Unul" – Rom. 5,18; "...din fapte se va îndrepta omul..." – Iac. 2,24 etc.). Termenul este utilizat în limba română și de către membrii comunităților creștine care își au originea în Reformă (n. trad.).

Vezi vol. 1., p. 25

Mars. Pad. Def. pac. 2.18.8 (Previté-Orton 310)

Alv. Pel. Ep. 15.5 (Meneghin 144); Alv. Pel. Planc. eccl. 1.60 (1560:65r)

Alv. Pel. Planc. eccl. 1.63 (1560:74v)

Gers. Rep. cr. (Glorieux 7: 216-17)

Gers. Mat. fid. 1 (Glorieux 6:155); Gers. Serm. 237 (Glorieux 5:420)

Tom. Kemp. Vit. Chr. 2.1.15 (Pohl 5:295); Tom. Kemp. Serm. nov. 20 (Pohl 6:179) Tom. Kemp. Vit. Chr. 1.1.11 (Pohl 5:25)

Mel. Explic. Symb. Nic. (CR 23:358)

Apol. Conf. Aug. 4.193 (Bek. 198) Apol. Conf. Aug. 4.385 (Bek. 232)

Conf. Aug. pr. 8 (Bek. 45-46)

ale acestei lucrări ca fiind "ceea ce crede, propovăduiește și mărturisește Biserica lui Iisus Hristos pe baza cuvîntului lui Dumnezeu".

Cu toate că a existat o documentație substanțială pentru această definiție de-a lungul perioadelor anterioare din istoria doctrinei, totuși ea a fost cu adevărat confirmată în epoca de care se ocupă prezentul volum. Marsilius de Padova si Alvaro Pelayo se aflau pe poziții adverse în controversa din veacul al XIV-lea pe tema doctrinei autoritătii papale și a relației sale cu puterile lumești; însă atunci cînd Marsilius vorbea despre "credința catolică" numind-o "una, nu mai multe... ce trebuie crezută și mărturisită de către toți credincioșii", cuvintele lui își găseau oglindirea perfectă în formularea lui Alvaro: "supunerea, credința și devotamentul, mărturisirea cu gura și cu inima... a sfintei Biserici catolice si ortodoxe". Alvaro invoca de asemenea o deosebire între "credința" definită ca "ceea ce este crezut de către toți credincioșii" și "credința" definită ca "cea prin care se crede" (fides qua creditur), si definea "unitatea credinței" ca fiind "unitatea doctrinei". "Adevărul credinței", explica Gerson în 1413, pe baza citatului de la Romani 10,10, "nu constă doar în a crede cu inima, ci și în a mărturisi cu gura", precum și în condamnarea "falsei doctrine"; sau, așa cum spunea cu altă ocazie pornind de la același citat biblic, constă în "a mărturisi deschis, a apăra, a depune mărturie și a propovădui". Mai tînărul său contemporan. Toma de Kempis, vorbea și el despre a crede, a mărturisi și a propovădui, și uneori despre a crede, a adora și a mărturisi - formulare evocată în veacul al XVI-lea de către Philip Melanchthon atunci cînd, pe baza formulei Shema din Deuteronom 6,4, într-o explicare a Crezului niceean, el definea "adorarea" ca fiind "mărturisire".

Scriind în calitatea oficială de autor al Confesiunii de la Augsburg și al Apologiei Confesiunii de la Augsburg, Melanchthon revenea adesea la tema "mărturisirii doctrinei", de vreme ce "nici o credință nu este solidă dacă nu se manifestă prin mărturisire". Confesiunea de la Augsburg era "o mărturisire a doctrinei pastorilor și predicatorilor noștri și a propriei noastre credințe, înfățișînd felul cum, în temeiul Sfintei Scripturi dumnezeiești, aceste lucruri sînt propovăduite, predicate, susținute și împărtășite". Și alte confesiuni din secolul al XVI-lea – reformată, romano-catolică și luterană – au preluat această temă. Confesiunea scotiană din 1560 debuta cu următoarea declaratie:

de "simbolistică comparată", care stabilesc deosebirile și asemănările dintre aceste denominațiuni; unele dintre ele vor apărea în bibliografia volumului de față. Însă în această lucrare ar fi o greșeală și un motiv de dezamăgire dacă cititorul s-ar îndrepta cu mare grabă spre acele capitole sau paragrafe în care se așteaptă să găsească numele și aspectele familiare ale acestor denominațiuni; căci pe unele dintre ele nu le va găsi cîtuși de puțin, iar altele se vor bucura de atenție doar în măsura în care aparțin istoriei dezvoltării doctrinei în cadrul tradiției creștine integrale.

Prin urmare, secțiunea centrală a acestei prezentări, din capitolul 3 pînă în capitolul 6, va continua tehnica folosită în volumele anterioare, de organizare pe baza doctrinelor și accentelor doctrinare, chiar dacă preponderenta unei doctrine sau a alteia într-o denominatiune sau alta indică faptul că teologii și scrierile confesionale ale denominatiunii respective vor predomina în acel capitol - luterană, în capitolul 3, reformată, în capitolul 4, romano-catolică, în capitolul 5, radicală în capitolul 6. Totuși, în fiecare dintre aceste capitole se va acorda importanță și surselor provenind din alte tradiții confesionale decît cea predominantă în capitol, căci nici o confesiune nu a detinut monopolul asupra doctrinei : un teolog reformat va oferi motto-ul pentru prezentarea doctrinei "luterane" a îndreptățirii1 prin credință. În plus, organizarea pe baza doctrinelor mai curînd decît în functie de denominatiuni și confesiuni semnifică faptul că doctrina unei comunități precum Biserica Angliei - luterană prin originile ei intelectuale, catolică prin organizare, reformată prin afirmațiile confesionale oficiale, radicală prin manifestările puritane și, potrivit vechii zicale, "pelagiană prin ceea ce predică, dar augustiniană în cartea de rugăciuni" nu este concentrată în nici unul dintre capitole, ci răspîndită în mai multe. Căci continuăm să ne îndreptăm atenția către doctrina crestină, definită încă din primele rînduri

Vezi infra., p. 183

<sup>1.</sup> Am preferat termenul "îndreptățire" termenului "justificare" în primul rînd pentru a reda mai fidel sensul teologic de "a se face drept înaintea ochilor lui Dumnezeu", în al doilea rînd pentru a fi cît mai aproape de traducerile românești ale pasajelor neotestamentare legate de acest subiect ("îndreptarea adusă de Unul" – Rom. 5,18; "...din fapte se va îndrepta omul..." – Iac. 2,24 etc.). Termenul este utilizat în limba română și de către membrii comunităților creștine care își au originea în Reformă (n. trad.).

Vezi vol. 1., p. 25

Mars. Pad. Def. pac. 2,18,8 (Previté-Orton 310)

Alv. Pel. Ep. 15.5 (Meneghin 144); Alv. Pel. Planc. eccl. 1.60 (1560:65r)

Alv. Pel. Planc. eccl. 1.63 (1560:74v)

Gers. Rep. cr. (Glorieux 7:216-17)

Gers. Mat. fid. 1 (Glorieux 6:155); Gers. Serm. 237 (Glorieux 5:420)

Tom. Kemp. Vit. Chr. 2.1.15 (Pohl 5:295); Tom. Kemp. Serm. nov. 20 (Pohl 6:179) Tom. Kemp. Vit. Chr. 1.1.11 (Pohl 5:25)

Mel. Explic. Symb. Nic. (CR 23:358)

Apol. Conf. Aug. 4,193 (Bek. 198) Apol. Conf. Aug. 4,385 (Bek. 232)

Conf. Aug. pr. 8 (Bek. 45-46)

ale acestei lucrări ca fiind "ceea ce crede, propovăduiește și mărturisește Biserica lui Iisus Hristos pe baza cuvîntului lui Dumnezeu".

Cu toate că a existat o documentație substanțială pentru această definiție de-a lungul perioadelor anterioare din istoria doctrinei, totuși ea a fost cu adevărat confirmată în epoca de care se ocupă prezentul volum. Marsilius de Padova si Alvaro Pelayo se aflau pe pozitii adverse în controversa din veacul al XIV-lea pe tema doctrinei autorității papale și a relației sale cu puterile lumești; însă atunci cînd Marsilius vorbea despre "credinta catolică" numind-o "una, nu mai multe... ce trebuie crezută și mărturisită de către toți credincioșii", cuvintele lui își găseau oglindirea perfectă în formularea lui Alvaro: "supunerea, credinta si devotamentul, mărturisirea cu gura și cu inima... a sfintei Biserici catolice si ortodoxe". Alvaro invoca de asemenea o deosebire între "credința" definită ca "ceea ce este crezut de către toți credincioșii" și "credința" definită ca "cea prin care se crede" (fides qua creditur), si definea "unitatea credinței" ca fiind "unitatea doctrinei". "Adevărul credinței", explica Gerson în 1413, pe baza citatului de la Romani 10,10, "nu constă doar în a crede cu inima, ci și în a mărturisi cu gura", precum și în condamnarea "falsei doctrine"; sau, asa cum spunea cu altă ocazie pornind de la același citat biblic, constă în "a mărturisi deschis, a apăra, a depune mărturie și a propovădui". Mai tînărul său contemporan, Toma de Kempis, vorbea și el despre a crede, a mărturisi și a propovădui, și uneori despre a crede, a adora și a mărturisi - formulare evocată în veacul al XVI-lea de către Philip Melanchthon atunci cînd, pe baza formulei Shema din Deuteronom 6,4, într-o explicare a Crezului niceean, el definea "adorarea" ca fiind "mărturisire".

Scriind în calitatea oficială de autor al Confesiunii de la Augsburg și al Apologiei Confesiunii de la Augsburg, Melanchthon revenea adesea la tema "mărturisirii doctrinei", de vreme ce "nici o credință nu este solidă dacă nu se manifestă prin mărturisire". Confesiunea de la Augsburg era "o mărturisire a doctrinei pastorilor și predicatorilor noștri și a propriei noastre credințe, înfățișînd felul cum, în temeiul Sfintei Scripturi dumnezeiești, aceste lucruri sînt propovăduite, predicate, susținute și împărtășite". Și alte confesiuni din secolul al XVI-lea – reformată, romano-catolică și luterană – au preluat această temă. Confesiunea scoțiană din 1560 debuta cu următoarea declarație:

Conf. Scot. 1 (Niesel 84); Calv. Rom. 14,22 (Parker 303); Calv. Ep. du. 1 (Barth-Niesel 1:294) CTrid. Decr. just. I.1; 2 (CT 5:385)

CTrid. 5 Decr. 1 (Alberigo-Jedin 665-667) Form. Conc. Epit. Sum. 1 (Bek. 767)

Bonue, apud CTrid. Act. 22,i.1547 (CT 4:572)

Vezi infra, p. 335

Hub. Lr. pr. (QFRG 29:307)

Blngr. Coen. (1558:3r) Conf. Belg. 9 (Schaff 3:393); Conf. Helv. post. 11 (Niesel 238); Form. Conc. S. D. Sum. 4 (Bek. 834)

Apol. Conf. Aug. pr. 11 (Bek. 143)

Vezi infra, pp. 349-358

"Mărturisim și recunoaștem... Mărturisim și credem". Primul proiect de decret asupra îndreptățirii de la Conciliul de la Trident folosea o formulă similară: "Credem cu tărie și mărturisim deschis", în timp ce proiectul final de decret referitor la păcatul originar spunea: "Conciliul sfînt ecumenic general de la Trident... hotărăște, mărturisește și declară... Acest sfînt sinod mărturisește și crede". Iar Formula luterană a concordiei din 1577 începea cu următoarele cuvinte: "Credem, propovăduim și mărturisim", folosind aceleași cuvinte în aproape toate secțiunile afirmative ale articolelor sale ulterioare, excepție făcînd doar două. Însăși întrebuințarea denumirii "mărturisire" pentru cele mai multe dintre declarațiile privind doctrina creștină din veacul al XVI-lea dovedește importanța capitală a acestei idei.

Mărturisirea era esențială pentru Biserică, întrucît, alături de credință și de propovăduire, apartinea doctrinei creștine. Așa cum s-a amintit la una dintre primele întruniri ale Conciliului de la Trident, reforma structurii sau a moravurilor Bisericii fără reformularea doctrinei Bisericii nu ar fi răspuns obiectiilor și cererilor reformatorilor protestanți, pentru care doctrina era primordială. Deși unele dintre accentele lui, chiar și aici, relevă faptul că era un reformator radical, pentru care "reformarea Bisericii și a dogmei" însemna de fapt "re-formarea Bisericii și a dogmei", teologul anabaptist Balthasar Hubmaier vorbea în numele tuturor reformatorilor atunci cînd scria: "O viată creștină trebuie să înceapă mai întîi cu doctrina, de unde își trage seva credința....Prin mărturisirea publică a credinței sale, omul își face intrarea și pune începutul vieții sale în sfinta Biserică creștină catolică, fără de care nu există mîntuire". Sau, în concepția reformatorului german de origine elvețiană, Henrich Bullinger, "Doctrina este cel mai important lucru, care stă cu mult deasupra tuturor celorlalte". În grade diferite, reformatorii protestanti înclinau să atribuie "doctrinei" semnificația unui corp de "articole de credintă" primite, cuprinse în asa-numitele trei crezuri ecumenice: cel al apostolilor, cel de la Niceea și cel atanasian. Tot în grade diferite, acești reformatori sustineau, prin vocea lui Melanchthon, "păstrarea cît mai fidelă a formulelor doctrinare tradiționale", într-o asemenea măsură, încît în conflictul cu Servetus, teologia protestantă era mai direct și mai intens implicată decît teologia romano-catolică în apărarea ortodoxiei niceene și calcedoniene.

Vezi *infra*, pp. 292-294 Vezi *infra*, pp. 292;328-330

Gers. Vit. spir. 3 (Glorieux 3:143); Gers. Theol. myst. 1. pr. (Combes 6)

Wic. Luth. art. (CCath 18:71)

Henr. Lang. Cons. pac. 15 (Hardt 2:47)

Mat. 26,27 Vezi *infra*, pp. 166-167

Fapte 15,29 Vezi infra, p. 311

Jac. Vit. Reg. chr. 2.10 (Arquillière 292-293) Vezi infra. pp. 93-94

Vezi infra, pp. 311-312

Întrucît pentru teologia romano-catolică orice "reformare" a doctrinei ortodoxe stabilite nu putea să însemne decît "reafirmare", nevoia de "păstrare fidelă a formulelor doctrinare traditionale" era încă și mai pronunțată pentru "apărătorii credinței", care au reușit să întrunească consensul Antichității creștine ortodoxe pentru opoziția lor față de negarea de către Luther a liberului arbitru, dar s-au străduit să îl găsească și pentru termenul "transsubstantiere". Ei încercau astfel să urmeze exemplul unui gînditor precum Gerson, care își afirmase intentia "de a nu spune nimic altceva decît au spus altii sau poate doar de a spune în alt fel" (non quidem alia dicturus quam alii, quamquam forte aliter). Totuși, uneori, această afirmare defensivă a dorinței de a evita inovația a făcut loc unei recunoașteri a faptului că a existat o dezvoltare autentică, dacă nu chiar o reală schimbare în felul cum Biserica a înțeles semnificatia depozitului originar al revelației. O astfel de recunoaștere a fost posibilă grație "marii distincții... dintre articolele de credință și practicile bune ale Bisericii". De pildă, "în armonie cu diversitatea vremurilor", Biserica își modificase atitudinea în ceea ce privește sărăcia; căci Dumnezeu este cel "ce schimbă vremurile" și, implicit, sensul imperativului evanghelic al sărăciei. Chiar și porunca din momentul instituirii Euharistiei, "Beți dintru acesta toti", putea suferi modificări prin autoritatea Bisericii, la fel ca si hotărîrea "conciliului apostolic" de la Ierusalim de a nu se mînca "cele sugrumate". Posibilitatea unei dezvoltări similare în privința articolelor de credință și a doctrinei era mult mai problematică; însă atunci cînd era recunoscută, era, în mod frecvent, chiar dacă nu în mod necesar. identificată cu concepția potrivit căreia nu întreaga tradiție autentică era cuprinsă în Scriptură și, prin urmare, Biserica avea puterea si autoritatea de a promulga învătături, ca de pildă, referitoare la doctrina despre Fecioara Maria, fără a avea un suport biblic explicit. Chiar și spre sfîrșitul perioadei de care ne ocupăm în prezentul volum, statutul acestei concepții a tradiției diferite de Scriptură ca sursă independentă a revelației era încă ambiguu în cadrul doctrinei oficiale a Bisericii romano-catolice, indiferent de ceea ce sustineau teologii în mod individual.

Distincția între ceea ce susțineau teologii în mod individual și ceea ce se credea, se propovăduia și se mărturisea de către Biserică sau de către Biserici a fost și ea din ce în ce mai mult învăluită în ambiguitate din cauza schismei din secolele al XIV-lea și al XV-lea, și mai presus de toate,

Vezi vol. 1, p. 27

Seeberg (1953) 1:7

din cauza Reformei din secolul al XVI-lea. Însăși proliferarea documentelor intitulate "confesiuni" demonstrează, în chip paradoxal, faptul că distincția dobîndea, la drept vorbind, o importantă mai mare ca oricînd. Aceeași importanță sporită o are atît pentru structura prezentării noastre, cît și pentru selectarea surselor bibliografice ale acestei lucrări. Ceea ce noi am numit "pericolul exagerării semnificatiei gîndirii particulare a teologilor în dauna credintei comune a Bisericii" s-a manifestat cu precădere în felul cum a fost prezentată Reforma în istoriile dogmei. Spre exemplu, după ce evidenția în introducere faptul că "nu clerul sau teologii..., ci comunitatea crestină constituie subiectul ei", o astfel de istorie, tot în cinci volume, dedica în întregime volumul 4 teologiei lui Luther ca gînditor particular, prezentînd chiar doctrina "comunității crestine" și a "confesiunii crestine" deosebite care au izvorît din Reforma lui Luther într-o sectiune a volumului 5. În ciuda unei atractii aproape irezistibile, teologia unui geniu religios precum Martin Luther (sau Augustin, sau Toma de Aquino) merită atenție într-o istorie a dezvoltării doctrinei crestine văzute ca "ceea ce Biserica lui Iisus Hristos crede, propovăduiește și mărturisește pe baza cuvîntului lui Dumnezeu" numai datorită importanței aproape inestimabile pentru această dezvoltare, și nu datorită interesului intrinsec.

Numărul surselor bibliografice păstrate pentru perioadele care vor fi abordate în volumele 4 și 5 ale acestei lucrări sporește substantial de la un secol la altul, pînă cînd în cele din urmă găsim mai multe pagini de teologie în orice decadă a secolelor al XIX-lea sau XX decît în tot secolul al II-lea. Accesibilitatea tot mai mare a textelor din Evul Mediu tîrziu a pus într-o nouă lumină ideile gînditorilor din secolele al XIV-lea și al XV-lea, ca, de pildă, William Ockham, al cărui loc în istoria teoriei politice, a logicii și a metafizicii, precum si a teologiei doctrinare a fost supus unui proces de reevaluare fundamentală pe măsură ce se apropie de sfîrsit prima ediție critică a operelor lui. 1 Totusi, pentru scopul lucrării noastre, Ockham oferă o documentație substanțială a prezenței "pluralismului doctrinar în Evul Mediu tîrziu" în teme ale doctrinei precum predestinarea si tainele, dar si a atentiei crescînde care se acorda doctrinei Bisericii în secolelele al XIV-lea și al XV-lea. La fel ca în cazul gînditorilor creștini dinaintea lui, și gîndirea

Vezi vol. 1, pp. 63-64; vol. 2, pp. 172-173; 217-218; vol. 3, pp. 80-81; 329

Prima ediție originală a prezentului volum a fost publicată în anul 1983 (n. trad.).

Vezi infra, p. 153

Vezi infra, pp. 341-349

Pauck (1939) 286-303

Serm. conc. Const. 23.ii.1416 (Finke 2:430-31)

Joh. Rag. Utraq. (Mansi 29:712)

Luth, Ep. 18,x,1518 (WA BR 1:209)

Apud CTrid, Act, 17,vii.1546 (CT 5:348)

Vezi infra, pp. 144-155

Vezi vol. 3, pp. 180-181; vezi infra, pp. 334-335 Vezi infra, pp. 73-74; 113-117 Vezi infra, pp. 341-349 politică a lui Ockham se referă la istoria doctrinei mai ales pentru că aceasta a oferit contextul în care se înscrie mare parte din teoria lui despre natura Bisericii. Din același motiv, chiar și revoltele politice și sociale ale țăranilor, cavalerilor și cetăților din secolul al XVI-lea, asupra cărora își concentrează atenția atît de multe dintre cele mai bune studii pe tema Reformei din ziua de azi, atît în Răsărit, cît și în Apus, își justifică prezența în lucrarea de față numai în măsura în care au influențat aspecte ecleziologice precum continuitatea apostolică.

De aceea, trebuie lăsată deoparte chiar și tema "nationalism și creștinătate europeană" din această perioadă. Atunci cînd Conciliul de la Constanz a fost "împărțit între patru națiuni, cu multe diviziuni în fiecare dintre acestea", sau cînd dominicanul Johannes Stojković de Ragusa (Dubrovnik) deplîngea, "cu toată simțirea și iubirea din inima mea", separarea cehilor husiti de ceilalți slavi; cînd Luther, după confruntarea cu cardinalul Cajetan (Tommaso de Vio), un erudit tomist, remarca, "El este italian și așa va rămîne", sau cînd, în ceea ce a constituit cu siguranță cel mai tragicomic episod al Conciliului de la Trident, avînd și accente etnice, Dionisius de Zanettinis, episcop de Chironissa și Milopotamos, poreclit "micul grec" (Grechetto), a fost implicat într-o scenă cu țipete și tragere de bărbi în care l-a insultat pe un coleg episcop numindu-l "un ignorant sau un ticălos" - acestea si alte incidente asemănătoare, oricît de semnificative ar fi ele pentru istoria naționalismului și a creștinătății europene, totuși nu pot face parte din această istorie a dezvoltării doctrinei. Lăsînd, asadar, la o parte toate preferințele personale și teologice, criteriul selecției pe baza legăturii cu dezvoltarea doctrinei Bisericii mai curînd decît cu cea a teologiei îl va face pe Nicolaus Cusanus mai important decît William Ockham în ceea ce privește ecleziologia, va face misticismul lui Gerson (ca și pe al lui Bernard de Clairvaux și Bonaventura) mai relevant pentru lucrarea de față decît al lui Meister Eckhart, iar radicalismul lui Menno Simons mai sugestiv decît cel al lui Thomas Müntzer.

Același criteriu a determinat, iarăși în ciuda preferințelor personale și teologice, rolul gîndirii Renașterii în acest context. În loc să fie tratat într-un capitol discret sau chiar în mai multe, ceea ce ar merita fără discuție în orice istorie intelectuală exhaustivă a acestor patru secole, umanismul va fi reprezentat aici în principal prin înfăptuirile lui în domeniul "filologiei sacre". Accentul pus de

Vezi infra, pp. 334-339

Vezi infra, pp. 216-217; 235-237 Vezi vol. 1, pp. 307-308 vol. 3, pp. 109-123

Calv. Praed, (CR 36; 266)

Vezi infra, pp. 170-171; 296-307

Vezi infra, pp. 184-185

Warfield (1956) 322

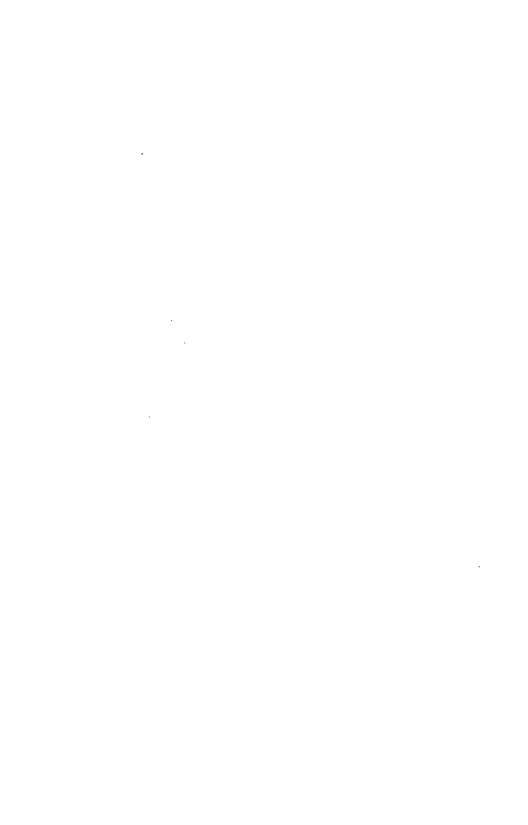
Vezi vol. 3, pp. 290-329

Pelikan (1950) 49-75

umanisti pe o întelegere a textelor biblice pornind de la o lectură proaspătă a originalelor ebraice și grecești, chiar dacă o astfel de întelegere nu era în acord cu vreun anume consens dogmatic al tradiției, a acționat ca un catalizator în reconsiderarea doctrinei autorității în epoca Reformei. Pe de altă parte, renasterea studiilor patristice a oferit, încă din secolul al XV-lea și chiar mai mult în secolul al XVI-lea, în mare parte continutul discutiei pentru cîteva dintre doctrinele aflate în centrul atenției; prezența reală în Euharistie, a cărei istorie pluralistă a devenit evidentă în urma studierii textelor Părintilor; predestinarea, al cărei loc în scrierile lui Augustin, publicate de Erasmus și alti eruditi umanisti, l-a încurajat pe Jean Calvin să afirme că "Augustin este complet de partea noastră" în această chestiune; si, probabil mai presus de toate, autoritatea, unde conceptia lui Augustin despre relatia dintre Scriptură si Biserică a fost determinantă pentru dezvoltările din veacul al XV-lea și pentru dezbaterile din veacul al XVI-lea. La originea disputei dintre teologul de frunte al Reformei si eruditul de frunte al Renasterii pe marginea liberului arbitru se afla de asemenea, cel putin în parte, antiteza dintre două moduri de interpretare a operei lui Augustin. Căci, așa cum se spune într-o maximă, care poate că este o exagerare, dar contine totusi un sîmbure de adevăr, "Reforma, privită din interior, a fost doar triumful final al doctrinei despre har a lui Augustin asupra doctrinei lui Augustin despre Biserică".

Asa cum accentul pus pe doctrina Bisericii mai curînd decît pe teologie va determina modalitatea de abordare în acest volum a ambelor secole care au precedat Reforma, dar si a secolului Reformei, la fel va determina si locul ocupat în această prezentare de secolul care a urmat Reformei. Asemenea secolului al XIII-lea, cu care are anumite lucruri în comun, secolul al XVII-lea, ca "epocă a ortodoxiei" trebuie să fie studiat cu multă atenție, în orice "cercetare a istoriei teologiei". Tocmai fiindcă a fost o "epocă a ortodoxiei" atenția pe care o cere în cadrul studierii istoriei doctrinei Bisericii trebuie să fie diferită. Căci "ortodoxie" însemna în acel context sistematizarea unei doctrine care fusese deja promulgată în definițiile confesionale și dogmatice ale secolului al XVI-lea, clarificarea relatiei interne dintre doctrine și a relației lor externe cu filozofia, precum și documentarea valabilității lor pe temeiul Scripturii și al tradiției. Nu însemna în primul rînd o dezvoltare doctrinară, întrucît acest concept era respins categoric de către

cei mai mulți dintre apărătorii fiecăreia dintre versiunile "dogmaticii confesionale". Și totuși "criza ortodoxiei în Răsărit și în Apus" care se întrezărea și avea să domine mare parte din doctrina Bisericii de-a lungul secolului al XVIII-lea, urma să ia forma pe care a luat-o tocmai din cauza aspectului acestei ortodoxii din secolul al XVII-lea.



## 1

# Pluralism doctrinar în Evul Mediu tîrziu

Vezi vol. 3, pp. 292-305

Mandonnet (1923) 4

Oberman (1978) 80

Corp. Jun. Can.: Decn. Grat. 3.2 (Friedberg 1: 1314-1352) Wil. Oc. Corp. 5 (Birch 182-184); Vit. Furn. Quodlib. 2.3 (Delorme 62-66)

Mat. 26,26

Nicol. Cus. Ep. 2 (Faber 2-II; 7r)

Will, Oc. Corp. 36 (Birch 444)
Petr. Aur. Tract, 5 (BFS 3:71)
Henr. Lang. Concept. 1.4 (1516:2r); Henr. Lang. Cons. pac. 18 (Hardt 2:57); Gers. Joh. Mont. (Glorieux 10:17)
Gabr. Bl. Fest. Mar. 1 (1499:A2v)

Cu toate că secolul lui Toma de Aquino și Bonaventura realizase cu adevărat "o reintegrare a tradiției catolice", ar fi o greșeală să considerăm că aceasta era "deja general acceptată în lumea intelectuală" a Evului Mediu tîrziu. Se manifesta dimpotrivă un "pronunțat pluralism în gîndirea veacului al XIV-lea" care a fost recunoscut de gînditorii acelei epoci și a continuat de-a lungul secolului al XV-lea si mult după aceea.

O scurtă trecere în revistă a cel putin cîtorva dintre exemplele de pluralism doctrinar care erau recunoscute în mod explicit în secolele al XIV-lea și al XV-lea va confirma această impresie. După cum se va vedea limpede mai tîrziu, doctrina Euharistiei și doctrina despre Fecioara Maria au alcătuit un teren cît se poate de fertil pentru exprimarea diversității. Sprijinindu-se pe faptul că dreptul canonic recunoștea existența în Antichitatea creștină a unei "diversități de opinii" cu privire la Euharistie, William Ockham reliefa, în prima parte a secolului al XIV-lea, păstrarea acestei tendințe și în epoca sa. Un secol mai tîrziu, într-o pledoarie în favoarea practicii de a nu împărtăși pe credincioși din potir în actul administrării Sfinței Împărtășanii, Nicolaus Cusanus era dispus să admită că "Biserica de azi dă poruncii evanghelice [«Beți dintru acesta toti»] o interpretare diferită de cea pe care o avusese odinioară", dar susținea că "adevărul tainei rămîne încă în picioare", chiar dacă "în diferite momente a prevalat una sau alta dintre practici". În sprijinul afirmației că putea să existe o oarecare varietate a învățăturilor despre Euharistie, Ockham făcea referire la opinii divergențe în rîndul Părintilor Bisericii privind ridicarea cu trupul la cer a Fecioarei Maria. Opiniile erau mai divergente cînd se punea problema imaculatei concepții, așa cum era nevoit să recunoască unul dintre contemporanii săi și cum a continuat să fie evident în ultima parte a secolului al XIV-lea, și pînă la mijlocul secolului al XV-lea, în ciuda formulării

Vezi infra, p. 100

All. Trin. 2; 1 (Du Pin 1:627; 622)

Vezi vol. 3, pp. 139-140 Gabr. Bl. Fest. Mar. 7 (1499: Dlv) Gr. Arim. Sent. 2.30-33.1.1 (1522-II: 112r)

Brad. Caus. 1,34 (Saville 300) Vezi vol. 1, pp. 108-109, 131-132; vol. 2, pp. 305-306; vol. 3, pp. 269-270 Nicol. Cus. Ult. (Heidelberg 4:100)

Ant. P. Conf. 1.1.11 (1490:11r)

Joh. Brev. Tract. 1.3 (Du Pin 1:829)

Joh. Brev. Tract. 2.3 (Du Pin 1:875) Joh. Brev. Tract. 3.1 (Du Pin 1:883) All. Recom. (Du Pin 1:603-604) Mat. 16,18

Ef. 4,5

Gers. Cur. st. 2 (Glorieux 3:239); Gers. Nupt. (Glorirux 6:208-9)

Gers. Lull. (Glorieux 10:122)

doctrinei imaculatei concepții adoptate de Conciliul de la Basel în 1439.

Însă controversele nu se limitau la aceste două doctrine. Cînd era vorba de o dogmă atît de importantă precum Treimea, existau, pe lîngă învățăturile care fuseseră stabilite în Scriptură și în crezuri, alte aspecte care era mai bine să fie "lăsate pe seama învățaților", ale căror dispute nu trebuia să constituie un motiv de preocupare. Ideile lui Anselm despre păcațul originar aveau o autoritate incontestabilă și erau teologi care le acceptau; însă erau altii care preferau o definitie alternativă. Si în ceea ce privește relația dintre voința lui Dumnezeu și săvîrșirea răului existau teorii divergențe, însă teologii se străduiau să le pună în armonie. În această perioadă, ca de altfel în aproape toate din istoria Bisericii, detaliile legate de eshatologie "au condus la opinii diferite, așa încît fiecare are o mulțime de interpretări și nimeni nu e de acord cu ceilalți". Cazuistica penitenței era notorie pentru producerea divergențelor de opinie. La baza acestor deosebiri și a altora se aflau divergente mult mai profunde privind însăsi definirea naturii și a locului autorității. "În această privință", afirma un autor, "există păreri diferite", precizînd în continuare faptul că această diversitate se extindea asupra unor probleme precum forma de jurisdictie pe care Petru și urmașii lui au primit-o de la Hristos, ca și posibilitatea ca papa să cadă în erezie. "O mare prolixitate" caracteriza și interpretările care s-au dat cuvintelor lui Hristos, "Tu esti Petru si pe această piatră voi zidi Biserica Mea".

Nu ar fi greu să dăm alte citate din autorii acestei epoci pentru a dovedi faptul că se recunoștea pluralismul doctrinar în acea vreme. Ceea ce nu însemna totuși că pluralismul nu constituia o problemă serioasă. Dînd glas nelinistilor care erau, fără îndoială, răspîndite în sînul Bisericii, mai ales avînd în vedere amenintarea schismei, unul dintre cei mai de seamă oameni ai Bisericii din veacul al XV-lea, Jean Gerson, se întreba: "Dacă există «un Domn, o credință» și o lege, și dacă, mai ales, adevărul este același pentru toți și vine de la Duhul Sfînt, indiferent cine îl rostește, atunci care va fi rezultatul acestei lupte înversunate dintre diferitele clase și ordine ale creștinilor, cînd un teolog este apărat, iubit și preferat de către un grup, dar nu și de altul?". Cu altă ocazie, el se pronunța împotriva unui "amestec confuz de graiuri și limbaje care nu se înțeleg cîtuși de puțin unul pe celălalt, precum în turnul lui Babel", și punea semnul egalității Gers. Ex. doct. pr. (Glorieux 9:468)
Chel. St. vr. 1.14 (Com. 22:44-46)
Univ. Par. Avis. conc. 33
(Finke 1:143); Joh. Brev.
Tract. 1.1 (Du Pin 1:811-812)
Ioan Pal. Quaest. par.
(Döllinger 418)
Aug. Bapt 2.6 (CSCI 51:182)

Vezi infra, p. 118

Nicol. Cus. Conc. cath. 1.5 (Heidelberg 14:48)

Nicol. Cus. Ep. 1 (Faber 2-II: 3r)

Wil. Oc. Corp. 36 (Birch 440) Gers. Cons. 4.4 (Glorieux 9:237-238) între "doctrinele divergente" și "falsele profeții". Aceeași neliniște era exprimată (deși cu concluzii operative radical diferite) de către unul dintre adversarii lui care se afla la polul opus, precum și de către colegii lui de la Paris și de mulți alții. Însă nu toți contemporanii săi erau chiar atît de îngrijorați. Inspirîndu-se din exemplul concret al reinterpretării pe care a dat-o Augustin învățăturii lui Ciprian cu privire la relația dintre sfințenia Bisericii și unitatea ei, Nicolaus Cusanus se pronunța în favoarea unei diversități de opinii, atît timp cît acestea nu puneau în primejdie unitatea frățească a Bisericii; căci credința este una, așa cum Hristos, Logosul creator, este unul, însă marea varietate de făpturi create care participă la Logosul creator își găsesc toate împlinirea în el. Prin urmare, unitatea nu era sinonimă cu uniformitatea.

De-a lungul perioadei de care ne ocupăm în acest volum - și poate chiar mai mult, de-a lungul perioadei de care ne vom ocupa în volumul următor - avea să continue tensiunea dintre teologul care îi avertiza pe reprezentanții Bisericii să nu se grăbească să condamne pluralismul doctrinar si reprezentantul Bisericii care îi avertiza pe teologi să nu pună părerile lor personale, și adesea neavizate, mai presus de gîndirea Bisericii. Totusi, această tensiune avea să contribuie la crearea unora dintre cele mai importante dezvoltări doctrinare ale epocii precum și la pregătirea terenului pentru apariția Renașterii și a Reformei. Pentru a analiza pluralismul doctrinar din Evul Mediu tîrziu și dezvoltările specifice care au rezultat din acesta, vom trece în revistă doctrinele a căror istorie este prezentată în capitolele centrale ale volumului 3 ale acestei lucrări, folosind ca subtitluri titlurile acelor capitole.

## Dincolo de sinteza augustiniană

Vezi vol. 1, pp. 340-341

Evoluția teologiei medievale poate fi văzută ca o serie de "sinteze augustiniene", în fiecare dintre acestea predominînd un aspect sau altul al concepției despre lume, asociat cu numele lui Augustin, alături de moduri personale de interpretare a Bibliei și a Părinților Bisericii. Sintezele augustiniene ale lui Bonaventura și Toma de Aquino, care uneori se completau, iar alteori se excludeau reciproc, au încercat amîndouă să păstreze substanța doctrinelor despre Dumnezeu și om, despre har și Biserică, așa cum le fuseseră transmise de Părinții Bisericii, și mai ales de

Balić (1965) 8

Aeg. Rom. Quodlib. 5.26 (1646:342-43) Hs. Sent. 4.38.8 (Flajshans 2:683)

Guil. Mar. Var. sent. Thom. 17 (Opettex 21:17)

Ramb. Bol. Apol. ver. 15 (ST 108:179)

CVien. (1311-1312) Decr. 1 (Alberigo-Jedin 360-61)

Oliv. Post. Joh. (ALKGMA 3-491) Ub. Cas. Sanct. ap. (ALKGMA 2:402)

Rich. S. Laur. Laud. Mar. 5.2 (Borgnet 36:281-283); Ps. Alb. M. Mar. 19 (Borgnet 37:42-44)

Ps. Alb. M. Mar. 98-110 (Borgnet 37:159-166)

către Augustin, dar într-un fel care să tină seama de noile provocări și de noile oportunități ale secolului al XIII-lea. Totuși, aceste sinteze nu au epuizat nici pe departe toate posibilitățile augustinismului și, după părerea multora, nici Toma nu a satisfăcut toate nevoile doctrinare ale Bisericii. De fapt, veacul al XIV-lea a fost martorul unei lupte între sinteza augustiniană reprezentată prin Summa lui Toma de Aquino și celelalte tipuri de augustinism care pretindeau că sînt mai fidele tradiției lui Augustin și Evangheliei. Potrivit unei legende, considerate de foarte mulți dintre franciscani drept o "certitudine morală", în anul 1274, în care au murit Aquino și Bonaventura, s-a născut Ioan Duns Scotus, creatorul celui mai însemnat dintre aceste sisteme alternative; și cu toate că anul nașterii este probabil 1265, și nu 1274, totuși intuiția legendei în legătură cu locul lui Scotus în teologia medievală tîrzie este corectă.

Dezbaterile teologice ale epocii tratau uneori subiecte care nu erau în mod direct legate de credința, învățătura și mărturisirea Bisericii. Astfel, unul dintre criticii cei mai influenți ai lui Toma punea problema dacă un călugăr care a murit și a fost apoi readus la viată era obligat să se întoarcă la același ordin religios din care făcuse parte: răspunsul era că, deși "doar în temeiul jurămintelor depuse" un asemenea călugăr era liber de obligații, el avea totusi datoria să reintre în viata religioasă, chiar dacă nu neapărat în aceeași obște. Această problemă încă mai suscita dezbateri aprinse o sută de ani mai tîrziu. Un alt critic ataca ipoteza lui Toma potrivit căreia după înviere trupul lui Hristos fusese capabil să digere hrana, deși nu se folosise de această abilitate, însă discipolul lui Toma a respins atacul, pe care îl considera "primejdios și împotriva credinței". Franciscanii au fost și ei acuzati de erori hristologice, ca în cazul lui Pierre de Jean Olivi, conducător al franciscanilor spirituali, care a fost condamnat postum pentru a fi propovăduit că Hristos încă mai trăia atunci cînd i-a fost străpunsă coasta. Explicînd pasajul Ioan 19,33, Olivi afirmase în mod explicit că străpungerea s-a petrecut "după moartea lui Hristos", iar apărătorii lui negau cu înversunare faptul că el ar fi sustinut vreodată altceva. O altă chestiune de mare interes era stabilirea culorii părului Fecioarei Maria, răspunsul fiind: roșcat sau negru, dar mai curînd negru. Ea fusese de asemenea familiarizată cu fiecare dintre cele sapte arte liberale, inclusiv cu astronomia, precum și cu teologia, așa cum se precizează în Sentințele lui Petru Lombardul.

Vezi infra, p. 76-77

Tom. Aq. S. T. 1.25.6 ad 3 (Ed. Leon. 4:299) Guil. Mar. Var. sent. Thom. 7 (Opettex 21:13) Corr. "Quare" 50 (Bibl. Thom. 9:220-222) All, Fals. proph. 2 (Du Pin 1:571-573; 577); Corr. "Quare" 23 (Bibl. Thom. 9:104) Robt, Orf, Corr. 23 (Bibl. Thom. 31:105-6); Thos. Sut. Quodlib. 4.11 (Schmaus 558-563) Vezi vol. 3, p. 317 Ioan. Par. Corr. "Circa" 6 (SA 12:45); Robt. Orf. Corr. 6 (Bibl. Thom. 31:52) Ramb. Bol. Apol. ver. 6 (ST 108:46-109) Jac. Mis. Utraq. 1.45; 2.12 (Hardt 3:521; 549); Joh. Rok. apud Laur, Reich. Diurn. 4.iii.1433 (MC 1:319) Chel. St. vr. 1.75-76 (Com. 22:177-180) Tom, Aq. S.T. 3.76.2 (Ed.Leon, 12:180-182) Nicol. Dr. Utrag. 3; 7 (Hardt 3:606-607; 630); Jac. Mis. Corp. 5 (Hardt 3:917-918); Jac. Mis. Com. parv. (Ryba 154-156); Joh. Rok. Utraq. (Mansi 30:275-276) Andr. Brd. Utaq. 5 (Hardt 3:403); Joh. Rag. Utraq. (Mansi 29:827; 797; 803) Henr. Mrl. Immac. 173 (FIP Txt 10:68); Joh. Vit. Def. BVM. 5 (Alva 183) Joh. Pol. Immac. 1.2.6 (Bibl. Mar. 1:15); Henr. Lang. Concept. 3.10 (1516: 12v) Henr. Wrl. Immac. 107 (FIP Txt 10:38)

Robt. Orf. Corr. 72 (Bibl. Thom. 31:274)
Guil. Mar. Var. sent. Thom. 41 (Opettex 21:25)
Wil. Oc. Op. XC. dier. 23; 5
(Sikes 2:472-476; 1:356-359)
Wil. Oc. Op. XC. dier. 9
(Sikes 2:391; 404); Wil. Oc. Jn. 11 (Sikes 3:59)
Apud Ramb. Bol. Apol. ver. 11 (ST 108:137, 141)

Deși chiar și în spatele multora dintre aceste întrebări aparent frivole se afla un pasaj sau altul din operele lui Augustin, de multe ori toate părtile implicate în dezbateri considerau că în joc era însuși conținutul tradiției augustiniene. Astfel, credința în atotputernicia divină, care pentru sustinătorii lui Duns Scotus și Ockham era fundamentală în ceea ce privește definirea mîntuirii înseși, părea să fie pusă în discuție atunci cînd Toma afirma că, "date fiind lucrurile care există cu adevărat, universul nu poate fi mai bun"; căci aceasta părea să contrazică speranța că Dumnezeu nu doar poate, ci și urmează să facă un univers mai bun după Judecata de Apoi. Conceptiile lui Toma despre superioritatea intelectului fată de vointă și în special despre voința îngerilor căzuți impuneau o analiză atentă, căci sustinătorii săii trebuiau să arate că teoriile lui despre cădere erau în acord cu învătăturile lui Augustin despre creație și păcat. În mod similar ei trebuiau să-i valideze concluzia potrivit căreia crearea lumii din nimic nu putea fi demonstrată numai prin rațiune, ci depindea de autoritatea credinței; în unele dintre pledoariile lor acesta era cel mai lung capitol. Susținătorii lui Jan Hus, reformatorul ceh, îl condamnau pe Aquino și pe maestrul acestuia, Albert cel Mare; însă cînd au descoperit că Toma aparent aproba, sau în orice caz nu condamna, practica împărtășirii laicilor și din potir, și cu ostie, au început să îl citeze cu atîta fervoare, încît opozanții lor au fost nevoiti să-și reconsidere poziția față de el. Si în ceea ce privește alte aspecte puternic combătute în epoca respectivă, însăși poziția tomistă a devenit o chestiune contestată. De pildă, "sfîntul doctor Toma se contrazice profund în numeroase pasaje" despre imaculata conceptie a Fecioarei Maria; se puteau extrage multe astfel de contradicții din scrierile sale și, ca atare, el putea fi citat chiar ca un partizan al imaculatei conceptii. Întrucît în ceea ce priveste tema clasică a sărăciei Bisericii, prezentă în pasajul Matei 10,9, Toma nu a făcut altceva decît să clasifice diferitele păreri ale Părinților, fără a opta în mod clar pentru o poziție sau alta, susținătorii sărăciei extreme au putut fie să-l condamne pentru că a considerat-o facultativă, iar nu obligatorie, fie să-l citeze pe larg împotriva concepției mai moderate.

Astfel de citate erau "pentru cei care acceptă afirmațiile lui Toma". Criticii săi continuau să invoce condamnarea unora dintre învățăturile lui Aquino de către episcopul Parisului, în 1277, ca dovadă a faptului că nu era demn de încredere; însă canonizarea sa, din 1323, si retragerea

Wyc. Euch. 5 (WLW 16:139-40) Impug, Aeg. 2 (Bruni 11)

Henr. Wrl. Immac. 174 (FIP Txt 10:69) Vezi vol. 3, p. 300

Guil. Mar. Corr. Thom. 117 (Bibl. Thom. 9:427) Robt. Orf. Corr. 117 (Bibl. Thom. 31:343); Impug. Aeg. 15 (Bruni 40-41)

Robt, Orf. Repr. Aeg. 43 (Bibl. Thom. 38: 121)

Hs. Sent. 1.11.4 (Flajšhans 2:88-89) Vezi vol. 2, p. 208 Hs. Sent. 1.9.4 (Flajšhans 2:84)

Impug. Aeg. 36; 30 (Bruni 86: 76-77)

Ramb, Bol. Apol. ver. 3 (ST 108:28)

Guil. Mar. Corr. Thom. 82 (Bibl. Thom. 9:331-332)

Corr. "Quare" 82 (Bibl. Thom. 9:333-334)

Ioan Par. Corr. "Circa" 1 (SA 12;5)

1In. 4,10

oficială a condamnării doi ani mai tîrziu i-au asigurat un loc în rîndul teologilor Bisericii. O analiză atentă a învățăturilor sale avea să arate că nu se contrazicea, cel puțin în scrierile sale autentice. De aceea, pînă în secolul al XV-lea. chiar și cei mai înverșunați opozanți ai lui Toma au încercat să-i prezinte învățătura într-o lumină favorabilă, declarînd adesea că în Summa el a retractat și a corectat unele dintre afirmațiile din Sentințe și că "dacă ar trăi astăzi ar retracta încă și mai prompt ceea ce trebuia retractat". Exemplul clasic de astfel de retractare era faptul că în Summa el considera nepotrivită folosirea pluralului pentru desemnarea Tatălui și a Fiului drept "insuflători" ai Duhului Sfînt în Sfînta Treime, chiar dacă el însuși îl folosise în Sentințe. Criticii săi încă îi mai atacau doctrina cu privire la "insuflare", iar sustinătorii îl apărau împotriva acestor atacuri, folosind schimbarea lui de limbaj ca dovadă a faptului că doctrina lui trinitară era conformă cu cea a lui Augustin. Chiar și cei care erau dispusi să spună în continuare ceea ce el nu spunea, că "Tatăl este un insuflător, iar Fiul este un altul", afirmau împreună cu el teza augustiniană potrivit căreia Tatăl și Fiul sînt "un singur principiu" în interiorul Treimii.

Astfel era "imposibil să se fundamenteze un argument împotriva poziției [lui Toma] pe cuvintele [lui Augustin]" despre Treime, întrucît poziția lui Toma lăsase intact "raționamentul lui Augustin". De aceea, "în încercarea de a-l ataca pe fratele Toma", "ei atacă împreună cu el mari doctori ai Bisericii precum Augustin" și alții. Pe baza afirmației sale potrivit căreia un act păcătos al voinței purcede întotdeauna de la o slăbiciune a intelectului, Toma a devenit tinta criticilor pentru că părea să fie de acord cu erezia lui Pelagius. Acestui tip de critică i se răspundea prin reliefarea faptului că ea reprezenta o interpretare gresită atît a lui Pelagius, care susținuse că voința omului este capabilă de fapte meritorii fără harul lui Dumnezeu, neavînd nevoie decît de poruncile legii, cît și a învățăturii lui Toma, care nu afirmase nimic de felul acesta. Dejucînd planurile adversarilor, apărătorii lui Toma i-au acuzat că tocmai ei, criticii, erau criptopelagieni în concepțiile lor despre natură și har. Definiția exclusivistă din Noul Testament, "În aceasta este dragostea, nu fiindcă noi L-am iubit pe Dumnezeu, ci fiindcă El ne-a iubit pe noi", îi slujise lui Augustin drept dovadă a faptului că "noi nu am fi putut avea capacitatea de a-L iubi dacă nu am fi primit-o de

Pelikan folosește aici termenul spirators, forjat de el în limba engleză; vezi volumul 2, p. 221, nota 1 (n. trad.).

Vezi vol. 1, p. 312 Aug. Grat. Christ. 1,26,27 (CSEL 42:147-148)

Gr. Arim. Sent. 2.29.1,2 (1522-II: 110r)

Vall. Enc. Thos. Aq. (MPPR 6:349-351); Vall. Annot. 1 Cor. 9:13 (MPPR 5:865)

Vezi vol. 3, pp. 305-306 Tom. Aq. S.T. 1.1.8 (Ed. Leon. 4:22)

Aeg. Rom. Res. mort. 4 (Nolan 124; 129) Barth. Bon. Assump. 2 (Opettex 9b:67)

Callus (1946) 4

Tom. Aq. Sent. 2.18.1.2 (Mandonnet 2:454) Jac. Vit. Quodlib. 2.5 (Ypma

Jac. Vit. Quodlib. 2.5 (Ypma 2:59); Vit. Furn. Quodlib. 3.5.3 (Delorme 140-142)

All. Curs. Bibl. (Du Pin 1:617); All. Serm. 21 (1490:C3v) Tom. Kemp. Tr. tabern. 1 (Pohl 1:14-15); Tom. Kemp. Inc. (Pohl 3:44); Serm. conc. Const. 28.viii;1415 (Finke 2:416) Wyc. Euch. 5 (WLW 16:156)

Hs. Eccl. 9e; 15d (Thomson 62; 121)

la El prin aceea că El ne-a iubit mai întîi". Un augustinian de marcă din veacul al XIV-lea cita aceste cuvinte ale lui Augustin, după care cita cuvintele lui Toma despre necesitatea harului, în speranța că "opozantul meu nu va nega cel puțin doctrina Sfîntului Toma", care era de fapt doctrina lui Augustin, în vreme ce un renumit umanist augustinian din secolul al XV-lea, în scrierea sa parodică Elogiu închinat Sfîntului Toma de Aquino, obiecta față de efortul unor tomiști contemporani lui de a-l înălța deasupra lui Augustin. Formularea lui Toma care o rezuma pe cea a lui Augustin, "Harul nu nimicește natura, ci o completează", s-a dovedit utilă chiar și pentru opozanții săi cînd aceștia au dorit să formuleze doctrina despre înviere sau cea despre ridicarea cu trupul la cer a Fecioarei Maria.

Chiar și această scurtă recapitulare ar fi trebuit să lămurească faptul că "este împotriva evidenței istorice ca teologii veacului al XIII-lea [ori al XIV-lea] să fie împărțiți în două grupuri opuse : augustinieni și aristotelieni, ca și cînd ar fi jurat să-i urmeze exclusiv ori pe Sfîntul Augustin. ori pe Aristotel"; căci "Sfîntul Augustin era Maestrul recunoscut al tuturor, nu doar al asa-numitilor augustinieni", ci și al "aristotelianului" Toma de Aquino, nu mai puțin decît al oricăruia dintre detractorii săi "augustinieni". Totusi, istoria ne arată că în secolele al XIV-lea si al XV-lea s-a făcut un efort susținut de a depăși sau de a trece pe lîngă sintezele augustiniene ale perioadei precedente, incluzînd versiunea tomistă, pentru a ajunge la Augustin însuși. Pînă atunci se încetățenise obiceiul de a-l cita pe Augustin pentru definirea "formelor seminale" ca realități primordiale din care au fost create pe rînd realitățile particulare ale lumii empirice; această practică a continuat și în epoca de care ne ocupăm, însă cel puțin pentru unii dintre cei care îl citau nu era nevoie de mai mult. Dacă arunçăm o privire asupra elogiilor care i s-au adus de către gînditorii veacului al XV-lea observăm cu ușurință aprecierea deosebită de care se bucura. Pentru Pierre D'Ailly, Augustin era "adevăratul doctor", "împuternicitul" autorizat să vorbească în numele tuturor doctorilor Bisericii catolice. Toma de Kempis obisnuia să-l numească "prelat" (praesul). Din ceea ce se credea a fi învățătura lui Toma, Wycliffe apela la ceea ce stia că este învățătura lui Augustin. Jan Hus îl considera pe Augustin "cel mai de seamă comentator al Scripturii", care era mai îndreptățit să poarte numele de "urmaș al apostolilor" decît toți cardinalii și cei mai mulți papi, iar autorii antihusiți erau de acord cel puțin cu prețuirea pe care i-o acorda lui

Joh. Rag. Utraq. (Mansi 29:821-822) Nicol. Cus. Ep. 2 (Faber 2-II:5r); Robt. Bas. Form. praed. 10 (Charland 246) Nicol. Hus. Serm. 1 pr. (Heidelberg 16:2) Trapp (1956) 146-274

Vezi vol. 1, p. 303

Brad. Caus. 1.23 (Savile 239) Vezi vol 1, p. 327. Brad. Caus. 3,10 (Savile 683)

Brad. Caus. 1,35 (Savile 311)

Brad, Caus. 2,31 (Savile 606)

Brad, Caus, 2.20 (Savile 549)

Brad. Caus. 2.31 (Savile 602; 604)

Gr. Arim. Sent. 2.26-28.1.1 (1522-11; 92v-93r)

Gr. Arim. Sent. 2.26-28.1.1 (1522-ll:95v) Gr. Arim. Sent. 2.29.1.1 (1522-Il:104v-105r) Vezi vol. 1, p. 328-329 Augustin. Nicolaus Cusanus îl menționa pe Augustin ca "cel mai înțelept dintre propovăduitorii adevărului", "sfint și preaînvățat".

În acest sens, fiecare autor era "augustinian". Totuși, așa cum unii erau "augustinieni" în sensul strict că apartineau unui ordin religios guvernat de așa-numita Regulă a lui Augustin, tot astfel altii (ca de pildă Iacob de Viterbo, Grigore de Rimini, Girolamo Seripando și Martin Luther) erau "augustinieni" în sensul strict că încercau să reafirme învătăturile "doctorului harului" împotriva a ceea ce considerau ei a fi pelagianismul şi semipelagianismul virulent al epocii lor. În prima jumătate a secolului al XIV-lea, cei mai influenti exponenti ai "augustinismului" folosit în cel de-al doilea sens, au fost Thomas Bradwardine si Grigore de Rimini. Deloc surprinzător la un autor a cărui principală lucrare teologică purta titlul Cauza lui Dumnezeu, împotriva lui Pelagius, Bradwardine a încercat să se poziționeze fără echivoc de partea lui Augustin în conflictul pe tema harului, oferind o serie de citate despre întîietatea harului din cărțile lui Augustin, nu doar din cele îndreptate în mod precis împotriva lui Pelagius, dar și din alte tratate, ca și din Sentințele lui Prosper de Aquitania. El considera că Augustin "l-a imitat în chip unic pe apostolul" Pavel, trecînd de la o ostilitate față de doctrina harului divin la o poziție de "profet și apărător înflăcărat al harului". Cu toate că unii teologi aveau dispute legate de conceptia potrivită cu privire la har, "doctrina catolică" era preferabilă tuturor celorlalte concepții și, "în această chestiune cine dintre toți, după Sfînta Scriptură, este mai vrednic de încredere decît Augustin?". Căci Augustin înțelesese fără îndoială paradoxul evanghelic: "Cînd acționăm, noi sîntem cei care actionăm, dar El actionează ca noi să putem acționa". Deși uneori părea că "aproape întreaga lume îl urmează [pe Pelagius] și îi acceptă erorile", consensul "sfintei Biserici a lui Dumnezeu" era de partea lui Augustin.

Și Grigore de Rimini îi vedea pe "mulți dintre moderni... înclinînd către o eroare a lui Pelagius care a fost condamnată" și invoca împotriva lor consensul "doctrinei sfinților și definițiile Bisericii". Pentru interpretarea lui pe marginea concepției augustiniene, Grigore, asemenea lui Bradwardine, s-a bazat pe "cărțile, predicile și epistolele scrise împotriva erorilor lui Pelagius" și pe critica semipelagianismului lui Cassian, făcută de Prosper de Aquitania. Formularea paulină, "Nu este nici de la cel care voiește,

Rom. 9,16 (Vulg.) Oberman (1958) 16

Vall, Lib. arb. (MPPR 5:1008-9); Vall. Volup. 3.11 (MPPR 5:978)

Aug. Ep. 186,37 (CSEL 57:75)

Gr. Arim. Sent. 2,29,1.2 (1522-II: 109r)

Gr. Arim. Sent. 2,29.1.2 (1522-II: 107r; 110r)

Vezi vol. 1, p. 349

Prosp. Auct. 8 (PL 51:209)

Brad. Caus. 1.1 (Savile 19)

Vezi vol. 1, p. 318

Vezi vol. 1, p. 336-339

Vezi vol. 3, p. 55-56 Vezi supra, p. 61-62

Vezi infra, p. 83-84; 109

nici de la cel ce aleargă, ci de la Dumnezeu care miluieste", care era "pasajul scriptural cel mai adesea citat" în tratatul lui Bradwardine și pe care îl folosea Lorenzo Valla în critica lui Boethius pentru a-și întemeia pledoaria împotriva liberului arbitru, apărea în Sentințele lui Grigore ca făcînd parte din lista de pasaje-cheie din apostolul Pavel folosită de Augustin pentru a-l combate pe Pelagius; căci, adăuga el, "Augustin explică faptul că aceasta nu s-a spus fiindcă nu este voință ori alergare în om, ci fiindcă [omul] nu poate face nimic dacă [Dumnezeu] nu se miluieste de el". Avea mare grijă, mai ales, să separe latura doctrinară a concepției catolice de cea istorică privind ceea ce va fi fost sau nu poziția avută în intenție de Pelagius. Se simțea de asemenea atît influența lui Augustin, cît și cea a lui Prosper atunci cînd Grigore declara că "în afara pasajelor din Scriptură, întreaga argumentație a conciliilor și a sfinților împotriva lui Pelagius... se întemeiază pe faptul că sfinții se rugau" pentru iertare, adică pe principiul potrivit căruia "regula rugăciunii ar trebui să stabilească regula credinței".

Este semnificativ faptul că acest tip de augustinism s-a concentrat aproape exclusiv pe aspectul antipelagian al gîndirii sale, scăpînd din vedere aspectul antidonatist. Bradwardine îi menționa pe donatiști la începutul cărții sale, fără să facă însă vreo referire la doctrina lor despre Biserică și taine. O astfel de separare a celor două aspecte ale gîndirii lui Augustin caracterizase și scrierile acestuia. "Sinteza augustiniană" care rezolvase conflictele în veacul ce a urmat morții lui Augustin și care modelase doctrina medievală relua doctrina antipelagiană a lui Augustin cu privire la suveranitatea harului în contextul doctrinei antidonatiste a lui Augustin cu privire la unitatea Bisericii catolice și la obiectivitatea harului sacramental. Desi cele două nu aveau să fie complet elucidate pînă în epoca Reformei, am putea totuși să vedem aici începutul acestui proces și datorită faptului că în acea vreme distincția dintre voința "absolută" și cea "ordonată" a lui Dumnezeu era aplicată doctrinei despre taine, în așa fel încît eficacitatea mijloacelor harului să pară că depinde de hotărîrea arbitrară a lui Dumnezeu mai curînd decît de orice har inerent tainelor însesi.

Totuși ar însemna să ne privăm relatarea de eforturile făcute de-a lungul acestor două secole de a depăși sinteza augustiniană a trecutului imediat dacă nu am acorda atenție și căutării unui Augustin care să poată inspira și Vezi vol. 1, p. 50-64 Bouwsma (1975) 3-60

Vezi infra, pp. 125-126

Levi (1933) 65-66

Pet. Sen. 15.7 (Dotti 836-838) Pet. Fam. 4.1 (Rossi-Bosco 1:153-161); Pet. Secr. 2 (Bufano 1:104)

Pet. Secr. 1 (Bufano 1:68) Pet. Secr. 3 (Bufano 1:186)

Rom. 1,25

Pet. Secr. 3 (Bufano 1: 232)

Pet. Secr. 2 (Bufano 1:130)

Pet. Secr. 2 (Bufano 1:138) Pet. Secr. 1 (Bufano 1:94)

Pet. Secr. 1 (Bufano 1:56)

Aug. Civ. 22.27-28 (CCSL 48:854-856) Vall. Annot. John 21 (MPPR 5:846)

Pet, Ign. 4 (Bufano 2:1122-1124)

Pet. Ign. 4 (Bufano 2:1114) Aug. Conf. 3.4.7; 8.7.17 (CSEL 33:48-49; 184-185)

legitima încă o dată o sinteză între creștinism și gîndirea clasică. Căci una dintre "cele două fete ale umanismului" era preocuparea lui față de Augustin și în cele din urmă față de mulți alți Părinți creștini, greci și latini. Într-adevăr una dintre primele lucrări ale Renașterii italiene, scrierea autobiografică a lui Petrarca, Secretul meu, din 1342-1343, constă din trei dialoguri între autor și Augustin. Indiferent dacă o interpretăm ca pe o expresie a "dorinței moderne de plăcere și de fericire pămîntească în căutarea unei autojustificări" sau ca pe o mărturișire a "credinței subrezite, a slăbiciunii și a contradicțiilor interioare ale lui Petrarca" ori ca pe "un document sincer de la începutul convertirii lui Petrarca si o dovadă a influenței profunde exercitate asupra lui de către Sfîntul Augustin", oricum ar fi, Secretul meu face parte dintr-un efort de a-l separa pe Augustin de scolasticismul care îl revendica drept fondator și de a-l afirma ca o resursă pentru umanismul creștin. Acest Augustin era mai cu seamă cel din Confesiuni.

Petrarca a primit Confesiunile de la un augustinian și în cele din urmă le-a înmînat altui augustinian cu puțin timp înainte să moară, considerînd că un pasaj din această carte, "pe care o țin tot timpul în mînă", avea meritul transformării fundamentale din viața lui. Ori de cîte ori îl citea, spunea el, "mi se pare că citesc povestea propriului meu pelerinaj, și nu a altcuiva". În pasaje marcate profund de Confesiuni, Petrarca vorbeste despre felul cum Augustin îl mustră pentru faptul că iubește făptura mai mult decît pe Creator și pentru că tînjește după glorie literară și nemurire pămîntească. El urma un regim cvasimonastic, caracterizat prin solitudine și studiu, dar numai pentru ambiții personale. Augustin îl avertiza că nu există dușman mai mare pentru adevărata cunoaștere a lui Dumnezeu decît mulțumirea de sine; însă în sprijinul acestui avertisment Augustin invoca autoritatea lui Platon, a cărui gîndire îi modelase lucrările de tinerete. Pe parcursul dialogurilor, el îl îndemna pe autor să fie atent la ce aveau mai bun filozofii clasici, mai ales Platon și Cicero. Atitudinea pozitivă a lui Augustin în ce priveste gîndirea lui Platon, față de care gînditorii Renașterii tîrzii aveau să fie mai critici, i-a slujit lui Petrarca drept justificare pentru afirmația că Platon ar fi devenit creștin dacă i s-ar fi acordat această oportunitate - afirmație în sprijinul căreia oferea citate și din alți Părinți ai Bisericii. Elogiul pe care Augustin i-l aduce lui Cicero în Confesiuni a devenit o justificare pentru dorința lui Petrarca de a face același lucru

Pet. Ign. 4 (Bufano 2:1108); Pet. Fam. 2.9.10 (Rossi-Bosco 1:92) Pet. Ign. 4 (Bufano 2:1062-1064) Aug. Trin. 13.4.7 (CCSL 50:390-391) Pet. Ign. 4 (Bufano 2:1126)

Trinkaus (1970) 1:14

Vezi vol. 3, p. 326

Alv. Pel. Ep. 2,23 (Meneghin 25)

Vit. Furn. Quodlib. 1.2 (Delorme 5); Guid. Vern. Repr. mon. 3 (Matteini 114); Gabr. Bl. Can. miss. 45. Z (Oberman-Courtenay 2:191) Ambr. Trav. Ep. 10.29; 10.39 (Martène-Durand 3:340; 355)

All. Tract. 2.3.6 (1490: Dlv)

Aug. Conf. 2.6.13-14 (CSEL 33:39-40) Gers. Myst. theol. prac. 8 (Combes 180)

Gers. Magn. 7 (Glorieux 8:305) Ex. 3,14 Vezi vol. 1, p. 70 Aug. Trin. 8,3.4 (CCSL 50:271-273)

Gers. Myst. theol. prac. 12 (Combes 211-212)

Gen. 1,26

Aug. Trin, 14.19.25 (CCSL 50:456)

Vezi infra, p. 112-118

pentru Augustin. Totuși, Augustin nu vorbise și de Aristotel în aceeași manieră, ci dimpotrivă îi criticase tipul de filozofie. De aceea era cu atît mai deplorabil ca teologii să prefere filozofia aristotelică în dauna autorității lui Augustin.

Din atitudinea lui Petrarca față de autoritatea lui Augustin reiese clar că "pentru el, mai importantă decît litera ortodoxiei augustiniene era calitatea paradigmatică a experienței personale a sfîntului în ceea ce privește rătăcirea, ambivalența, sfîșierea sufletească, rezolvarea finală a conflictului său și mîntuirea cu ajutorul harului divin". El nu a fost însă singurul gînditor din secolele al XIV-lea și al XV-lea care să-l considere pe Augustin, în special imaginea acestuia dezvăluită în Confesiuni, ca paradigmă pentru viața interioară. O formă de subiectivism augustinian apăruse în repetate rînduri în gîndirea și literatura medievală, iar influența lui devenise mai puternică datorită influenței spiritualității franciscane. Acum, numele lui Augustin și Francisc continuau să fie legate de cele ale altor maestri ai vieții spirituale, dar totodată impulsul augustinian se manifesta și printr-o accentuare mai pronuntată a locului experienței în cunoașterea adevărului creștin. În timp ce continuau să servească drept sursă pentru textele teologice conventionale, Confesiunile începeau să suscite un tot mai mare interes literar și să pună bazele unei teologii a experientei. Căci cercetarea de către Augustin a motivațiilor ascunse, dar profunde ale păcatului îl arătase ca fiind "cel mai pătrunzător investigator al proceselor gîndirii umane", chiar dacă existau elemente de învățătură mistică față de care gîndirea lui Dionisie Areopagitul era încă și mai folositoare. Interpretînd pasajul biblic "Eu sînt Cel ce sînt" în sensul întelegerii lui Dumnezeu ca bine absolut și ființă pură, Augustin a trasat calea unei cunoașteri metafizice a esentei divine, realizată prin intermediul unei cunoașteri experiențiale. Tema celei de-a doua părți a lucrării lui Augustin Despre Treime, descoperirea faptului că pasajul biblic "Să facem om după chipul Nostru" presupunea o imagine trinitară a lui Dumnezeu, era combinată cu introspectia critică a Confesiunilor sale pentru a crea o teologie mistică - o teologie care putea fi destul de ortodoxă în ceea ce priveste doctrina, dar care putea de asemenea să devină o amenintare pentru ortodoxia doctrinară.

După cum va deveni tot mai evident pe parcursul acestor două capitole introductive, în veacurile al XIV-lea și al XV-lea nu a existat nici un aspect doctrinar mai însemnat Vezi vol. 1, p. 324 Aug. Nat. et grat. 36,42 (CSEL 60: 263-264)

All. Recom. (Du Pin 1:603)

Chel. St. vr. 1.40-41; 1.69 (Com. 22:118-123; 171)

Vezi vol. 1, p. 319-321

Vezi vol. 1, p. 312 Vezi infra, pp. 169-170; 300-301 Aug. Ep. fund. 5 (CSEL 25:197)

Vezi vol. 1, p. 270

care să nu fi fost afectat de studierea operelor lui Augustin. iar în multe dintre aceste aspecte influența lui a fost hotărîtoare. Problema imaculatei concepții a Fecioarei Maria a fost ridicată datorită definiției pe care a dat-o Augustin păcatului originar și transmiterii lui prin perpetuarea neamului omenesc, însă forma în care avea să se rezolve această problemă în cele din urmă a fost preluată tot de la Augustin, care îi atribuise Fecioarei Maria "belşug de har pentru a învinge păcatul sub toate chipurile". Dezbaterile pe tema naturii Bisericii, mai precis reexaminarea relației dintre tărîmul spiritual și cel politic, au fost demarate de "marele doctor al Bisericii, Augustin, [care] în cartea sa, Cetatea lui Dumnezeu, descrie două cetăți", iar polemica împotriva concepției medievale despre spiritual și despre politic avea să se transforme tot într-o polemică împotriva lui. Atunci cînd schisma și scandalul au făcut imperativă redeschiderea discuției despre "preotul nevrednic" și despre relația dintre starea subiectivă a oficiantului și starea obiectivă a tainelor, accentul trebuia să cadă pe rezolvarea pe care o dăduse Augustin acestei relatii, asa cum o formulase el împotriva donatistilor. Si cum problema autorității relative a Bisericii și a Bibliei se punea cu tot mai multă insistență în veacurile al XV-lea si al XVI-lea, diferitele teorii alternative au încercat să se acomodeze într-un fel sau altul declarației lui Augustin potrivit căreia el nu ar fi crezut Evanghelia dacă nu ar fi fost convins de autoritatea Bisericii catolice. În fiecare dintre aceste aspecte a existat un efort constient de a depăși sinteza augustiniană (sau sintezele augustiniene) pentru a ajunge la învățătura autentică a lui Augustin însuși.

### Planul mîntuirii

O temă asupra căreia Augustin nu se pronunțase în mod definitiv, cu toate că reușise să cuprindă în gîndirea sa majoritatea temelor principale, era doctrina mîntuirii și planul mîntuirii. În măsura în care o formulare poate fi numită "definitivă" pentru această doctrină în Occidentul latin, înțelegerea lucrării lui Hristos, așa cum a expuso Anselm de Canterbury, a fost cea care a sistematizat dezvoltarea doctrinară dinaintea lui Anselm și a modelato pe cea de după el. Cît de profund a continuat formularea lui Anselm să determine soteriologia Evului Mediu tîrziu

se poate observa din felul evident în care au fost folosite de-a lungul secolelor al XIV-lea și al XV-lea ideile centrale ale tratatelor sale despre împăcare – teza contradictorie a dreptății și milei lui Dumnezeu, nevoia de a da satisfacție onoarei rănite a lui Dumnezeu și suficiența "necesară" a morții lui Hristos, Dumnezeu-omul, ca preț al acestei satisfacții. Totuși în spatele acestui consens existau diferențe profunde, nereconciliate și poate ireconciliabile, în legătură cu semnificația mîntuitoare a vieții și a învățăturilor, a pătimirii și a morții, a învierii și a înălțării lui Iisus Hristos. În plus, cei mai mulți dintre autorii care pot fi citați în sprijinul consensului au manifestat în mod simultan una sau mai multe dintre deosebiri.

Într-un mic tratat politic scris la începutul secolului al XIV-lea, Dante Alighieri îl parafraza în mod direct pe Anselm: "Dacă nu ar fi existat o satisfactie pentru păcat prin moartea lui Hristos, noi încă am fi «din fire fii ai mîniei»". Unul dintre cei mai severi critici ai lui Dante, care nu era de acord cu mai nimic altceva din micul tratat. accepta totuși ideea că "pentru păstrarea dreptății", Hristos "a adus satisfacție deplină lui Dumnezeu pentru întregul neam omenesc" și îl invoca pe Anselm ca autoritate în această privință. Tot la începutul secolului al XIV-lea, Ubertino de Casale vorbea despre un conflict între milă și dreptate în "consistoriul divin" al Treimii, conflict rezolvat cînd Dumnezeu s-a făcut om, fiindcă "numai Dumnezeu putea aduce satisfactie pentru întregul neam omenesc și numai omul i-o datora lui Dumnezeu". Confratele lui contemporan și franciscan, cardinalul Vital du Four, citîndu-l pe Anselm, afirma că: "într-un anumit sens, moartea lui Hristos este necesară chiar și pentru Dumnezeu, căruia trebuie să i se dea satisfacție". La un interval de o generație, Grigore de Rimini relua și el problema diferenței dintre mila și dreptatea lui Dumnezeu, trăgînd concluzia că aceasta se regăsea în distincția dintre acele lucrări ale lui Dumnezeu în care se manifestă ca judecător și cele în care se manifestă ca unul care are milă. Într-unul din primele sale tratate, scris în jurul anului 1370, John Wycliffe declara, pe baza scrierii lui Anselm De ce s-a făcut Dumnezeu om, că fără întrupare "satisfacția pentru păcatul primului om nu ar fi fost potrivită" și că, prin urmare, cel ce a oferit această satisfacție trebuia să fie din aceeași spiță cu cel ce a rănit onoarea lui Dumnezeu. La finele secolului, cel mai de seamă discipol al lui Wycliffe,

Jan Hus, îl cita și el pe Anselm atunci cînd vorbea despre

Dant. Mon. 2.11.2 (Ricci 215)

Ef. 2.3

Guid, Vern, Repr. mon. 2 (Matteini 108-109)

Ub. Cas. Arb. vit. 1.7; 1.8 (Davis 22; 27)

Vit. Furn. Quodlib. 2.5 (Delorme 72-74)

Gr. Arim. Sent. 1.8.2.2 (1522-I: 71v)

Wyc. Ben. inc. 6; 13 (WLW 7:88; 231); Wyc. Serm. 3.24 (WLW 11:187); Wyc. Serm. 4.23; 3.34 (WLW 13:197-198; 293)

Hs. Sent. 3,20.5 (Flajšhans 2:447)

Hs. Sent. 4.15.3 (Flajšhans 2:594)

Gers. Serm. 212 (Glorieux 5:65)

Gers. Magn. 9 (Glorieux 8:416)

Chel. St. vr. 1.17 (Com. 22.50); Chel. Post. 37 (Com. 16:112)

Nicol. Cus. Doct. ign. 3.6 (Heidelberg 1:137)

Nicol. Cus. Serm. 1.3; 3.1; 17.1 (Heidelberg 16:18; 45; 270-272)

Is. 53,4

Nicol. Cus. Alchor. 2.17 (Faber 1:140r-v)

Vezi infra, pp. 87-88 Tom. Kemp. Serm. Dom. 23; 26 (Pohl 3:195; 233-234); Tom. Kemp. Orat. 1 (Pohl 3:336)

Gabr. Bl. Fest. Chr. 11 (1499: E4r)

Gabr. Bl. Sanct. 28 (1499: II 5v-6r)

Gabr. Bl. Can. miss. 72,1 (Oberman-Courtenay 3:192)

Vezi infra, pp. 201-204

satisfacția realizată prin pătimirea și moartea lui Hristos, iar mai tîrziu o interpreta în sensul că "nimeni nu poate aduce satisfacție pentru el însuși, decît prin satisfacția principală adusă de Domnul Iisus Hristos", a cărui pătimire a făcut posibilă satisfacția prin pocăință.

În primii ani ai veacului al XV-lea, Jean de Gerson propovăduia o "satisfacție adusă dreptății, care a fost acum satisfăcută", iar cu puțin timp înainte de a muri încă mai vorbea, în legătură cu "satisfactia" din jertfa liturgică, despre suficienta pătimirii lui Hristos. Peter Chelčický, un husit radical, scria, în jurul anului 1440, că, "murind în chip omenesc", Hristos "a obținut iertarea păcatelor lumii" de la Dumnezeu și "a dat satisfacție lui Dumnezeu Tatăl". Tot în 1440, cardinalul Nicolaus Cusanus atribuia ....morții de bunăvoie și cu totul nevinovate a lui Hristos omul pe cruce" puterea de a aduce atît "răscumpărarea, cît și spălarea" păcatului omenesc; același gînd îl exprimase și în predicile rostite cu zece ani mai înainte, iar în Examinarea Coranului, din 1461, interpreta cuvintele proorocului Isaia, "El a luat asupră-Şi durerile noastre", în sensul că "moartea Unuia-născut, iubit de Dumnezeu mai mult decît toți ceilalți, a adus satisfacție din belșug". Toma de Kempis, cunoscut mai curînd pentru alte aspecte ale doctrinei sale despre lucrarea lui Hristos, spunea si el că prin cruce Hristos "ne-a mîntuit și a adus satisfacție lui Dumnezeu Tatăl pentru păcatele noastre". Spre sfîrsitul secolului al XV-lea, Gabriel Biel punea tratatul lui Anselm la baza învățăturii sale potrivit căreia, atunci cînd neamul omenesc "nu a fost în stare să satisfacă dreptatea divină..., Tatăl milei L-a dat pe Fiul Său, care... a luat fire omenească, neprihănită și curată, ... și jertfind-o dreptății a oferit satisfacție"; în felul acesta, Dumnezeu judecătorul, prin pătimirea lui Hristos, a adus El însuși "o satisfactie cuvenită, sau, mai corect spus, o suferintă a izbăvirii". Iar Dumnezeu a acceptat "această jertfă a lui Hristos, și anume, moartea sa, ca satisfacție pentru păcatul nostru".

La fel ca în epoca Reformei, încă din perioada medievală tîrzie de care ne ocupăm aici, metafora anselmiană a morții lui Hristos ca act prin care a adus satisfacție, coexista,

 <sup>&</sup>quot;Suferință a izbăvirii" traduce cuvîntul satispassion, un termen din limbajul soteriologic romano-catolic care se referă la suferința necesară ce este îndurată în Purgatoriu pentru a acorda satisfacția mîntuitoare pentru păcatele săvîrșite (în lat. satis passio = suferința suficientă) (n. trad.).

Oakley (1964) 22

Wyc. Comp. hom. 1 (WLW 3:9); Wyc. Civ. dom. 1.1 (WLW 4:7) Wyc. Ben. inc. 5 (WLW 7:75-76); Wyc. Serm. 2.37 (WLW 9:272)

Dns, Scot. Prim. princ. 3.5 (Roche 80) Dns Scot. Prim princ. 4.4 (Roche 80) Aug. Trin. 3.4.9 (CCSL 50:136) Aeg. Rom. Ren. pap. 4 (1554:3v)

Brad, Caus. 1.9 (Savile 190)

Vit. Furn. Rev. princ. 3.3,1,23 (Wadding 4:300)

Dns. Scot. Rep. Par. 4.14.1.8 (Wadding 24:205)

Gers. Vit. spir. 1 (Glorieux 3:123-124); Gers. Magn. 9 (Glorieux 8:380)

adesea chiar la aceiași teologi, cu alte idei care se deosebeau de ea sau chiar o contraziceau ori cel puțin îi confereau o nuanță specială. Cea mai importantă dintre aceste idei în veacurile al XIV-lea și al XV-lea era legată de accentul tot mai mare care se punea pe voința suverană a lui Dumnezeu. Ceea ce s-a spus despre Pierre D'Ailly poate fi spus si despre multi dintre predecesorii și contemporanii săi: "Fundamentul gîndirii sale, la fel ca și în cazul lui Ockham, îl constituie unitatea, libertatea și omnipotenta lui Dumnezeu". Acesta era punctul de pornire explicit al tratatelor teologice pe o varietate de teme, precum și premisa implicită a altora. Un teolog își începea atît un eseu despre relația dintre suflet și trup, cît și o amplă dizertație despre relația dintre Biserică și stat cu afirmarea voinței libere și atotputernice a lui Dumnezeu, o temă care avea să se repete în toate scrierile sale și de-a lungul întregii sale vieti. Fiind cauza eficientă primordială. necauzată și care nu cauzează. Dumnezeu era, în viziunea lui Duns Scotus, "necesar sieși", o ființă caracterizată prin "inteligență și voință". Afirmația lui Augustin potrivit căreia "voința lui Dumnezeu este prima și cea mai înaltă cauză a tuturor formelor si miscărilor trupesti" era considerată drept axiomă: "Voința lui Dumnezeu", nota Bradwardine, "este cauza eficientă a tot ceea ce se face". Prin urmare, voința lui Dumnezeu era, în sensul strict al cuvintelor, infinit "mai mare, în libertatea sa, decît voința noastră".

Într-un asemenea context, fiecare dintre temele obisnuite ale doctrinei lui Anselm primea un accent și un conținut aparte. Căci dacă, așa cum îl acuzau criticii, atît cei vechi, cît și cei moderni, Anselm părea să-L supună pe Dumnezeu propriei sale dreptăți și legi, ca și cînd acestea ar fi fost entităti independente, accentul care cădea pe libertatea lui Dumnezeu conducea acum la principiul: "Voința lui Dumnezeu este norma și temeiul (regula et origo) dreptății". Ca atare, o faptă a omului era bună intrinsec, nu în și prin ea însăși, ci doar în virtutea faptului că a fost definită ca bună de către voința liberă și suverană a lui Dumnezeu. Mila lui Dumnezeu era de asemenea o expresie a acestei vointe imuabile, si complet subordonată ei: "Dumnezeu nu începe să iubească ori să urască pe cineva la un moment dat. ... Nici rugăciunile si nici oricare dintre merite, fie ele bune ori rele, nu pot cîtuși de puțin schimba voința divină, nici într-o direcție, nici în alta, însă ceea ce trebuie mîntuit ori osîndit, răsplătit

Brad. Caus. 1.23 (Savile 240); Wyc. Serm. 3.44 (WLW 11:381); Aeg. Rom. Quodlib. 1.2 (1646:6)

Ub. Cas. Arb. vit. 1.7 (Davis, 22); Nicol. Cus. Serm. 17.1 (Heidelberg, 16:270-272)

Pannenberg (1954) 137

Dns. Scot. Ox. 3.19.q.un.7 (Wadding 14:718) Vezi vol. 3, p. 168

Dns. Scot. Ox.q.un.10 (Wadding 14:738)

Dns. Scot. Ox.4.4.7.4 (Wadding 16:480)

Thos. Sut. Quodlib. 3.18 (Schmaus 459)

Dns. Scot. Ox. 3.13.4.9 (Wadding 14:463) Vezi infra, p. 99 Dns. Scot. Quaest. (BFS 3:16-17) ori pedepsit, în orice grad, El a voit din veșnicie să fie mîntuit ori osîndit". Cu această definiție a milei, imaginea lui Anselm despre disputa între dreptate și milă din sfaturile Treimii (elaborată și dramatizată în unele versiuni ulterioare ale teoriei, adăugîndu-i-se uneori și factorul adițional al participării Fecioarei Maria) nu mai era cu adevărat necesară; căci Dumnezeu voia orice dorea să voiască, atît dreptatea, cît și mila fiind denumiri ale expresiei acestei voințe, așa cum era ea percepută.

Totuși, nu doar dreptatea și mila au fost "relativizate" sub impactul acestei accentuări a vointei divine, ci chiar și doctrina anselmiană a satisfacției. "Cît de mult a folosit acest merit [al mortii lui Hristos] pentru suficienta [izbăvirii]?" se întreba Duns Scotus, la care tot el oferea un răspuns: "Așa cum orice altceva, în afară de Dumnezeu, este bun pentru că a fost voit de Dumnezeu, și nu invers, tot astfel și meritul acesta are atîta bunătate cît i s-a permis să aibă". Prin urmare, nu a fost, așa cum afirmase Anselm, "necesar" ca neamul omenesc să fie mîntuit prin suferința lui Hristos. Neamul omenesc ar fi putut pieri, sau un om fără păcat l-ar fi putut mîntui, sau fiecare persoană ar fi putut primi harul de a merita mîntuirea în mod individual - toate acestea depinzînd de ceea ce a hotărît voința lui Dumnezeu. "Dar dacă vrem să-l salvăm pe Anselm", preciza Scotus în continuare, "putem spune că toate judecățile sale se întemeiază pe presupoziția hotărîrii dumnezeiesti ca omul să fie mîntuit în felul acesta... Prin această predestinare, Dumnezeu nu a voit să accepte ca omul să fie mîntuit decît prin moartea Fiului Său". Desi a încercat să apere această idee a "acceptării" de acuzația de a fi fost complet arbitrară, Scotus a susținut cu consecvență faptul că nu era nimic "necesar" în moartea lui Hristos pe cruce ca mijloc de mîntuire a omului. Cel mult, asa cum remarca un alt teolog, i se putea spune "cel mai potrivit" (convenientissimus) mijloc.

Faptul că întruparea și răstignirea nu erau "necesare" putea presupune o diminuare a importanței lui Hristos. Pentru Scotus totuși însemna exact opusul. El credea cu tărie în principiul potrivit căruia "aducîndu-i slavă lui Hristos, prefer să merg prea departe decît nu suficient de departe în a-I da cinstirea care i se cuvine". Acest "maximalism" pe care îl aplica și în cazul Fecioarei Maria în limitele impuse de autoritatea Bisericii și a Scripturii, l-a determinat pe Scotus să considere că, întrucît întruparea Logosului era actul suprem al lui Dumnezeu, afirmatia că

Dns. Scot. Rep. Par. 3.7.4.4 (Wadding 23:303) Rup. Matt. 13 (PL 168:1628); Hon. Aug. Oct. quaest. 2 (PL 172:1187) Mat. 18,11; Gal. 4,4-5; 1Tim. 1,15 Vit. Furn. Quodlib. 2.12.2 (Delorme 88); Ps. Ans. Concept. BVM (PL 159:309-310) Gabr. Bl. Fest. Chr. 2 (1499:A5v-A6r) Nicol. Cus. Doct. ign. 3.5 (Heidelberg 1:134)

1Cor. 15,45-49
Nicol. Cus. Conc. cath. 1,3
(Heidelberg 14:39)
Lovejoy (1955) 277-295
Wyc. Serm. 4.47 (WLW
13:383); Hs. Sent. 2,31,3
(Flajšhana 2:321); Gers.
Serm. 236 (Glorieux 5:419);
Gers. Magn. 10 (Glorieux 8:468-469)

Capelle (1946) 230-232

Gers. Serm. 252 (Glorieux 5:601); Gers. Magn. 11 (Glorieux 8:489)

Gers. Cant. 5 (Glorieux 8:615) Wyc. Serm. 1.32 (WLW 8:219); Gers. Magn. 9 (Glorieux 8:410-411)

Rom. 1,4 (Vulg.) Vezi vol. 1, pp. 328-338 vol. 3, pp. 109-123 Vezi *infra*, pp. 261-265

Gr. Arim. Sent. 2.26-28.1.1 (1522-II: 93r)

întruparea a fost cauzată de căderea lui Adam i-ar stirbi din slavă lui Hristos. Căci "dacă această cădere ar fi fost cauza predestinării lui Hristos, ar însemna că lucrarea supremă a lui Dumnezeu a fost doar o reacție la ceva (occasionatum tantum)". Aceasta a condus inevitabil la întrebarea, care se pusese deja în secolul al XII-lea, dacă ar fi existat o întrupare chiar și în situația în care nu ar fi avut loc căderea. Se puteau cita pasaje din Noul Testament care păreau să spună fără echivoc "că dacă omul nu ar fi păcătuit, Fiul lui Dumnezeu nu s-ar fi întrupat". Pe de altă parte, această afirmatie părea să facă din eliberarea de păcat singura cauză a întrupării, cînd de fapt Dumnezeu, prin acest mijloc, ridicase firea omenească deasupra tuturor făpturilor create. Făcîndu-se om, Logosul devenise "centrul existenței pentru firea omenească" iar, în chip de al doilea Adam, descifrase semnificația primului Adam. Atribuind toate acestea păcatului lui Adam se recunostea ceea ce a fost numit "paradoxul căderii norocoase", sintagmă despre care se credea în această perioadă că îi aparține lui Grigore cel Mare (desi originile ei trebuie căutate mai în vechime, probabil în opera lui Ambrozie al Milanului). Jean Gerson ar putea fi considerat drept un adept al pozitiei de mijloc. Cu toate că insista asupra faptului că "scopul întrupării nu a fost desăvîrșirea universului și nici întoarcerea făpturilor create la Dumnezeu, ...ci singurul, sau cel putin principalul scop a fost curătarea trupului nostru", el accepta totuși ideea că, chiar și dacă nu ar fi existat căderea, Dumnezeu ar fi găsit calea supremă de a-și dezvălui iubirea întru Hristos. Dar în această privință, ca de altfel în toate chestiunile legate de planul mîntuirii, toată lumea trebuia să mărturisească faptul că "dacă Dumnezeu voia, putea" să mîntuiască în orice chip alegea, căci voința lui Dumnezeu este liberă, suverană și atotputernică.

Voința lui Dumnezeu s-a exprimat cel mai desluşit în predestinarea divină, din care făcea parte și planul mîntuirii, dat fiind că Hristos însuși fusese "rînduit Fiu al lui Dumnezeu întru putere". În secolele al XIV-lea și al XV-lea, la fel ca în secolele al V-lea, al VI-lea, în secolul al IX-lea și apoi din nou în secolele al XVI-lea și al XVII-lea, doctrina predestinării a devenit o dovadă a augustinismului. Aspecte legate de relația dintre natură și har care păreau exagerat de optimiste "înclinau către o eroare a lui Pelagius care fusese condamnată", iar antidotul era o reafirmare a doctrinei augustiniene cu privire la predestinare. Oricît de importantă ar fi fost căutarea autenticului

Vezi infra, p. 86

Dns. Scot. Ox. 3.32.q.un.6 (Wadding 15:433)

Vezi vol. 3, p. 298

Dns. Scot. Ox. 1.41.q.un.13 (Wadding 10:699)

Dns. Scot. Prim. princ. 4.4 (Roche 82)

Dns. Scot. Ox. 1.40.q.un.2 (Wadding 10:680)

Dns. Scot. Ox. 1.40.q.un.3 (Wadding 10:681)

Vezi vol. 3, p. 294-296

Tom. Aq. Sent. 1,38.5 (Mandonnet 1:907-915) Brad. Caus. 3.27 (Savile 713)

Guil. Mar. Corr. Thom. 3 (Bibl. Thom. 9:18) Augustin în această reafirmare a doctrinei despre predestinare, totuși forma specială a doctrinei de-a lungul acestei perioade, care la unii teologi a produs anomalia unui semipelagianism predestinaționist, se datorează dezvoltării ulterioare a doctrinei despre voința divină.

La baza doctrinei despre predestinare propusă de Scotus se afla concepția potrivit căreia voința divină purcede "nu din mai multe acte, ci dintr-unul singur, dar împlinit totusi în mai multe moduri (diversimode)": "mai întîi El voieste o finalitate, iar pentru aceasta actiunea lui este desăvîrșită, iar voința binecuvîntată; apoi, El voiește acele lucruri care sînt predestinate imediat acelei [finalități], și anume, prin predestinarea celor aleși...; și în cele din urmă, El voiește lucrurile care sînt necesare pentru atingerea acelui scop, si anume binefacerile harului". La fel ca Augustin, Scotus invoca doxologia din Romani 11,33 ca avertisment împotriva scrutării tainelor lui Dumnezeu, însă adăuga în mod semnificativ: "Fiecare să aleagă opinia care îl multumește mai mult, atîta vreme cît libertatea lui Dumnezeu este apărată fără nici o nedreptate, precum și orice altceva despre Dumnezeu care trebuie apărat". Pentru a apăra libertatea lui Dumnezeu, Scotus susținea că Dumnezeu, ca primă cauză, determină evenimentele în mod contingent și fără necesitate, o astfel de cauzare fiind aşadar liberă. În felul acesta Dumnezeu și predestina în mod contingent, de vreme ce în libertatea sa rezida și posibilitatea de a nu predestina, iar Dumnezeu nu era captivul propriei sale acțiuni, ci rămînea liber. Negarea libertății lui Dumnezeu putea fi atribuită tendinței minții omenești de a trata "un act al voinței divine ca pe ceva din trecut", cînd de fapt orice este vesnic este în prezent; la fel se întîmplă și cu voința divină, astfel încît "în «acum-ul» vesniciei Dumnezeu poate voi în chip liber orice voiește, ca și cînd voința lui nu ar fi determinată în nici un fel (ad nihil)".

La fel ca și în cazul predecesorilor săi, acest tip de raționament l-a condus pe Scotus la problema preștiinței lui Dumnezeu, mai precis cunoașterea divină a contingențelor viitoare. Explicația lui Toma, potrivit căreia termeni precum "contingență" și "necesitate" puteau fi asociați doar cu cauzele "joase", nu și cu cele "înalte", a iscat controverse în secolul al XIV-lea. Ea a fost combătută întrucît "conținea o eroare flagrantă, de fapt mai multe erori"; iar apărătorii lui Toma reafirmau ideea că Dumnezeu cunoaște din veșnicie contingențele viitoare în măsura în

Robt. Orf. Corr. 3 (Bibl. Thom. 31:38-39) Corr. "Quare" 3; 78 (Bibl. Thom. 9:22; 325-326)

Thos. Sut. Quodlib. 2.5 (Schmaus 203)

Ioan Par. Corr. 3 (SA 12:22)

Aeg. Rom. Praed. 2 (1525:25)

Aeg. Rom. Cog. ang. 10 (1503:103v); Aeg. Rom. Quodlib. 1.10 (1646:21-23) Aeg. Rom. Quodlib. 6.1 (1646:351); Ramb. Bol. Apol. ver. 3 (ST 108:25)

Schwamm (1934) 1

Pannenberg (1954) 118

Dns. Scot. Ox. 1.40.q.un.2 (Wadding 10:680)

Dns. Scot. Ox. 3.7.3.2 (Wadding 14:349); Dns. Scot. Rep. Par. 3.7.4.2 (Wadding 23:301)

Dns. Scot. Quodlib. 16.17 (Wadding 26:200)

care pentru el toate sînt în prezent, respingînd explicația lui Bonaventura și a altora, că Dumnezeu are cunoștință de "ideile" (rationes) acestor evenimente contingente înaintea lui, precum și explicația înrudită a unor gînditori precum Thomas Sutton, potrivit căreia Dumnezeu percepe "cauzele" acestor evenimente. Contemporanul lui Scotus, Aegidius de Roma, considera drept un principiu de bază faptul că atît "preștiința divină, cît și întîmplările viitoare coexistă, nici una dintre ele neanulîndu-o pe cealaltă". Iar acest lucru l-a determinat să își pună întrebarea dacă îngerii pot cunoaște cu anticipație evenimentele viitoare, cel puțin prin intuiții, ajungînd la concluzia că felul în care Dumnezeu cunoaște viitorul trebuie să fie identic cu modul în care cunoaște prezentul. Doar în contextul acestor judecăți ale celor care erau contemporani sau aproape contemporani cu Scotus putem să analizăm afirmația că "el a fost primul care a exprimat clar izvorul si mijloacele de cunoastere a evenimentelor viitoare", precum si ideea că "Scotus atinge dimensiunea unei noi formulări a acestei chestiuni".

În lumina a ceea ce s-a spus deja cu privire la concepțiile sale despre intelect și voință, putem trage concluzia că atunci cînd Scotus punea voința divină în centrul definiției pe care o dădea predestinării, el era consecvent cu viziunea sa generală asupra acestei chestiuni. "Predestinarea înțeleasă cum se cuvine", explica el, "se referă la un act al voinței divine, și anume porunca alegerii la har și slavă, prin voința divină, a unei făpturi înzestrate cu intelect sau rațiune", adăugînd totuși că în sens secundar "putea fi înțeleasă și ca făcînd referire la un act al ințelectului care însoțește această alegere". În sintagma "predestinarea la har și slavă", cuvîntul "slavă" era elementul esential, iar "harul" mijlocul prin care această finalitate avea să fie atinsă. Scotus a deplasat accentul de pe intelectul divin pe voința divină, stabilind și locul problemei preștiinței; căci "necesitatea preștiinței sau a preștiutului ca prestiut" era într-adevăr o "necesitate a imutabilității". dar acest lucru nu implica "determinare absolută", de vreme ce o astfel de determinare tinea de voința lui Dumnezeu, și nu de știința sau preștiința intelectului său. Dacă preștiința intelectului divin nu poate servi drept bază a predestinării de către voința divină, aceasta înseamnă că "nu există la cel care este predestinat nici o bază pentru predestinare, într-un fel anterioară predestinării". Pe de altă parte, în ceea ce privește osîndirea, exista "un fel de temei"

Vezi infra, p. 86

Dns. Scot. Ox. 3.32,q.un.6 (Wadding 15:433)

Vezi vol. 3, p. 298

Dns. Scot. Ox. 1.41.q.un.13 (Wadding 10:699)

Dns. Scot. Prim. princ. 4.4 (Roche 82)

Dns. Scot. Ox. 1.40.q.un.2 (Wadding 10:680)

Dns. Scot. Ox. 1.40.q.un.3 (Wadding 10:681)

Vezi vol. 3, p. 294-296

Tom. Aq. Sent. 1.38.5 (Mandonnet 1:907-915) Brad. Caus. 3.27 (Savile 713)

Guil. Mar. Corr. Thom. 3 (Bibl. Thom. 9:18)

Augustin în această reafirmare a doctrinei despre predestinare, totuși forma specială a doctrinei de-a lungul acestei perioade, care la unii teologi a produs anomalia unui semipelagianism predestinaționist, se datorează dezvoltării ulterioare a doctrinei despre voința divină.

La baza doctrinei despre predestinare propusă de Scotus se afla concepția potrivit căreia voința divină purcede "nu din mai multe acte, ci dintr-unul singur, dar împlinit totuși în mai multe moduri (diversimode)": "mai întîi El voieste o finalitate, iar pentru aceasta actiunea lui este desăvîrșită, iar voința binecuvînțată; apoi, El voieste acele lucruri care sînt predestinate imediat acelei [finalități], și anume, prin predestinarea celor aleși...; și în cele din urmă, El voiește lucrurile care sînt necesare pentru atingerea acelui scop, si anume binefacerile harului". La fel ca Augustin, Scotus invoca doxologia din Romani 11,33 ca avertisment împotriva scrutării tainelor lui Dumnezeu, însă adăuga în mod semnificativ: "Fiecare să aleagă opinia care îl multumește mai mult, atîta vreme cît libertatea lui Dumnezeu este apărată fără nici o nedreptate, precum și orice altceva despre Dumnezeu care trebuie apărat". Pentru a apăra libertatea lui Dumnezeu, Scotus sustinea că Dumnezeu, ca primă cauză, determină evenimentele în mod contingent și fără necesitate, o astfel de cauzare fiind aşadar liberă. În felul acesta Dumnezeu și predestina în mod contingent, de vreme ce în libertatea sa rezida și posibilitatea de a nu predestina, iar Dumnezeu nu era captivul propriei sale acțiuni, ci rămînea liber. Negarea libertății lui Dumnezeu putea fi atribuită tendinței minții omenesti de a trata "un act al voinței divine ca pe ceva din trecut", cînd de fapt orice este veșnic este în prezent; la fel se întîmplă și cu voința divină, astfel încît "în «acum-ul» vesniciei Dumnezeu poate voi în chip liber orice voiește, ca și cînd voința lui nu ar fi determinată în nici un fel (ad nihil)".

La fel ca și în cazul predecesorilor săi, acest tip de raționament l-a condus pe Scotus la problema preștiinței lui Dumnezeu, mai precis cunoașterea divină a contingențelor viitoare. Explicația lui Toma, potrivit căreia termeni precum "contingență" și "necesitate" puteau fi asociați doar cu cauzele "joase", nu și cu cele "înalte", a iscat controverse în secolul al XIV-lea. Ea a fost combătută întrucît "conținea o eroare flagrantă, de fapt mai multe erori"; iar apărătorii lui Toma reafirmau ideea că Dumnezeu cunoaște din veșnicie contingențele viitoare în măsura în

Robt. Orf. Corr. 3 (Bibl. Thom, 31:38-39)

Corr. "Quare" 3; 78 (Bibl. Thom. 9:22; 325-326)

Thos. Sut. Quodlib. 2.5 (Schmaus 203)

Ioan Par. Corr. 3 (SA 12:22)

Aeg. Rom. Praed. 2 (1525:25)

Aeg. Rom. Cog. ang. 10 (1503:103v); Aeg. Rom. Quodlib. 1.10 (1646:21-23) Aeg. Rom. Quodlib. 6.1

Aeg. Rom. Quodito. 6.1 (1646: 351); Ramb. Bol. Apol. ver. 3 (ST 108: 25)

Schwamm (1934) 1

Pannenberg (1954) 118

Dns. Scot. Ox. 1.40.q.un.2 (Wadding 10:680)

Dns. Scot. Ox. 3.7.3.2 (Wadding 14:349); Dns. Scot. Rep. Par. 3.7.4.2 (Wadding 23:301)

Dns. Scot. Quodlib. 16.17 (Wadding 26:200)

care pentru el toate sînt în prezent, respingînd explicația lui Bonaventura și a altora, că Dumnezeu are cunoștință de "ideile" (rationes) acestor evenimente contingente înaintea lui, precum și explicația înrudită a unor gînditori precum Thomas Sutton, potrivit căreia Dumnezeu percepe "cauzele" acestor evenimente. Contemporanul lui Scotus, Aegidius de Roma, considera drept un principiu de bază faptul că atît "preștiința divină, cît și întîmplările viitoare coexistă, nici una dintre ele neanulîndu-o pe cealaltă". Iar acest lucru l-a determinat să își pună întrebarea dacă îngerii pot cunoaște cu anticipație evenimentele viitoare, cel puțin prin intuiții, ajungînd la concluzia că felul în care Dumnezeu cunoaste viitorul trebuie să fie identic cu modul în care cunoaște prezentul. Doar în contextul acestor judecăți ale celor care erau contemporani sau aproape contemporani cu Scotus putem să analizăm afirmația că "el a fost primul care a exprimat clar izvorul si mijloacele de cunoaștere a evenimentelor viitoare", precum și ideea că "Scotus atinge dimensiunea unei noi formulări a acestei chestiuni".

În lumina a ceea ce s-a spus deja cu privire la conceptiile sale despre intelect și vointă, putem trage concluzia că atunci cînd Scotus punea voința divină în centrul definiției pe care o dădea predestinării, el era consecvent cu viziunea sa generală asupra acestei chestiuni. "Predestinarea înțeleasă cum se cuvine", explica el, "se referă la un act al voinței divine, și anume porunca alegerii la har și slavă, prin voința divină, a unei făpturi înzestrate cu intelect sau rațiune", adăugînd totuși că în sens secundar "putea fi înțeleasă și ca făcînd referire la un act al intelectului care însotește această alegere". În sintagma "predestinarea la har și slavă", cuvîntul "slavă" era elementul esential, iar "harul" mijlocul prin care această finalitate avea să fie atinsă. Scotus a deplasat accentul de pe intelectul divin pe voința divină, stabilind și locul problemei prestiinței; căci "necesitatea prestiinței sau a prestiutului ca preștiut" era într-adevăr o "necesitate a imutabilității", dar acest lucru nu implica "determinare absolută", de vreme ce o astfel de determinare tinea de vointa lui Dumnezeu, și nu de știința sau preștiința intelectului său. Dacă prestiința intelectului divin nu poate servi drept bază a predestinării de către voința divină, aceasta înseamnă că "nu există la cel care este predestinat nici o bază pentru predestinare, într-un fel anterioară predestinării". Pe de altă parte, în ceea ce privește osîndirea, exista "un fel de temei"

Dns. Scot. Ox. 1.41.q.un.11 (Wadding 10:697)

Aug. Enchir. 26,100 (CCSL 46:103)

Gr. Arim. Sent. 1,40-41.1.2 (1522-I; 160r)

Gr. Arim. Sent. 1.38.2.3 (1522-I; 153r)

Gr. Arim. Sent. 2.29.1.1 (1522-II; 103v)

Gr. Arim. Sent. 1.40-41.1.2 (1522-I:158v)

Brad, Caus, 1,45 (Savile 421-422)

Vezi vol. 1, p. 307 Aug. Praed. sanct. 10.19 (PL 44:974)

Aug. Persev. 14.35 (PL 45; 1014)

Brad. Caus. 2.14 (Savile 515) Aug. Trin. 15.13.22 (CCSL 50:495) (aliqua causa) în cel care este preștiut ca osîndit, însă și acest aspect trebuie formulat în așa fel încît să nu-L prezinte pe Dumnezeu ca "pasiv" în actul osîndirii, care, în măsura în care este un act al lui Dumnezeu, era un act liber al voinței divine, nu mai puțin decît era actul predestinării la slavă.

Și alți teologi de seamă ai epocii și-au concentrat atenția asupra termenului "plan" din sintagma "planul mîntuirii". punînd în centrul soteriologiei (și al ecleziologiei) lor doctrina predestinării și a osîndirii. Adepți ai lui Augustin precum Thomas Bradwardine și Grigore de Rimini erau dispuși, în opoziție față de neopelagianismul pe care îl constatau în jurul lor, să-și urmeze maestrul pînă la capăt. În Enchiridion, ca și în alte lucrări, Augustin afirmase fără echivoc existența unei predestinări la osîndă alături de o predestinare la har. Citînd din Enchiridion ca și din Epistola către Romani 9,18, Grigore de Rimini declara: "Așa cum Dumnezeu i-a predestinat din vesnicie pe cei pe care a voit să-i predestineze, dar nu în temeiul vreunui merit viitor, tot astfel i-a osîndit din veşnicie pe cei pe care a voit să-i condamne, dar nu în temeiul greselilor lor viitoare". Fiind atoatestiutor, Dumnezeu cunoaste neîndoielnic atît meritele, cît și greșelile, însă nu își întemeiază predestinarea, la mîntuire sau la osîndă, pe această cunoaștere, care se extinde asupra întîmplărilor viitoare fără a le schimba contingența. Făcînd distincția între "ajutorul general" al lui Dumnezeu, care se extinde asupra tuturor acțiunilor aparținînd tuturor făpturilor create, și "ajutorul special" acordat numai unora și "care este numit de regulă ajutorul harului", Grigore de Rimini a utilizat o serie de citate din Augustin în sprijinul ideii că acest din urmă tip de ajutor divin era efectul predestinării.

Bradwardine considera și el ajutorul divin al harului, alături de îndreptățire, merit, perseverență în atingerea țelului și fericirea veșnică, ca fiind toate efecte ale predestinării și ca fiind cuprinse implicit în definiția pe care a dat-o Augustin predestinării, pe care o numea "pregătirea harului". În alt loc, Augustin lărgise această definiție, vorbind despre "preștiința și pregătirea bunătăților lui Dumnezeu". Reflectînd acest pasaj precum și altele din operele lui Augustin, Bradwardine considera uneori predestinarea și preștiința lui Dumnezeu ca identice: "Aranjarea lucrărilor lui viitoare cu preștiința sa infailibilă și imuabilă nu înseamnă altceva decît predestinare". Un alt pasaj din Augustin servea drept fundament pentru a

Ecl. 23,28 Brad. Caus. 1.23 (Savile 237)

Brad. Caus. 1.45 (Savile 425) Aug. Pelag. 2.7.15; 4.6.16 (CSEL 60: 475-478; 538-540); Aug. Retrac. 1.22.3 (CSEL 36: 107-108) Mal. 1,2-3; Rom. 9,13

Oberman (1958) 115

Oberman (1958) 75

Wyc, Serm. 4.5; 4.18 (WLW 13:42-46; 148)

Wyc, Serm. 4.4 (WLW 13:40)

Vezi vol. 3, p. 325

Vezi infra, pp. 123-124; 223-225

Wyc. Serm. 1.52 (WLW 8:347)

Apud Wyc. Dial. 22-23 (WLW 5; 45-46) Wyc. Serm. 1.42 (WLW 8:282); Hs. Eccl. 6B (Thomson 41)

Wyc, Serm. 4.36 (WLW 13: 305)

Wyc. Serm. 1.54 (WLW 8:357) Wyc. Serm. 1.35 (WLW 8:236)

Wyc. Serm. 3.23 (WLW 11:182); Wyc. Serm. 2.17 (WLW 9:124); Hs. Sent. 1.40.4 (Flajšhans 2:165-166) afirma, în temeiul autorității citatului biblic, "mai înainte de a se fi făcut, toate sînt cunoscute Lui", că preștiința divină a lucrurilor este cauza aducerii lor la viață. Concepția lui Bradwardine despre Iacov și Isav ca modele ale predestinării la mîntuire și osîndă era inspirată din interpretarea pe care o dăduse Augustin cuvintelor biblice: "Pe Iacov l-am iubit, iar pe Isav l-am urît". Toate acestea erau îndreptate împotriva neopelagienilor și aveau ca scop reafirmarea "ideii centrale a doctrinei sale cu privire la predestinare: predestinarea nu se întîmplă din cauza faptelor omului, ci grație voinței milostive a lui Dumnezeu", precum și reafirmarea corolarului acestei idei și "laitmotivul doctrinei lui Bradwardine: suveranitatea absolută a lui Dumnezeu".

Ideile reformatoare ale lui John Wycliffe relevă faptul că teologia filozofică a unuia ca Duns Scotus și augustinismul radical al unuia ca Bradwardine sau al unuia ca Grigore de Rimini nu erau singurele justificări posibile pentru doctrina predestinării, căci Wycliffe a pus versiunea sa cu privire la această doctrină în slujba programului lui de reformare a Bisericii. Iar acest lucru l-a făcut cît se poate de explicit prin definirea Bisericii ca fiind adunarea celor predestinați mai curînd decît instituția guvernată de papă - definiție care își avea originile în opera augustiniană și a fost preluată de Hus precum și de reformatorii din veacul al XVI-lea. În spatele acestei definiții a Bisericii se afla ideea persistentă că Dumnezeu este prima și singura cauză a predestinării atît la mîntuire, cît și la osîndă, omul jucînd un rol pur "pasiv" în ambele situații. Mergînd pînă în punctul în care părea să îndreptățească eventualele acuzații de fatalism păgîn, Wycliffe era dispus să folosească termenul "necesitate" pentru a descrie implicarea lui Dumnezeu în tot ce se petrece, deși afirma în același timp că nimeni nu poate intra în familia lui Dumnezeu dacă nu face acest lucru din proprie voință. El recunoștea că își schimbase poziția în anumite aspecte ale doctrinei predestinării. Astfel, chiar și păcatul lui Adam putea fi numit "necesar" fiindcă a servit drept ocazie pentru ridicarea neamului omenesc prin Hristos. Insistînd asupra faptului că nimeni nu poate ști cine a fost predestinat la mîntuire și cine la osîndă, el punea în aceeasi măsură accentul și pe obligația existențială a credinciosilor de a spera că aparțin adunării celor predestinați [la mîntuire], chiar dacă ar putea fi înșelați în această sperantă. Desi Dumnezeu îi cheamă atît pe cei predestinati

Wyc. Serm. 1.34; 1.52 (WLW 8:228-229; 343-344)

Wyc. Serm. 2.24 (WLW 9:173-174) Wyc. Serm. 4.10; 4.11 (WLW 13:82-84; 90-91) Wyc. Serm. 1.29 (WLW 8:193) Wyc. Serm. 4.9 (WLW 13:76)

Wyc. Civ. dom. 1.2 (WLW 4:15)

Dns. Scot. Quodlib. 16.9 (Wadding 26:194) Vezi infra, p. 111

Gr. Arim. Sent. 2,26-28.1.3 (1522-II: 100r)

Aug. Corrept. 11.31 (PL 44:935)
Gr. Arim. Sent. 2.29,1.1
(1522-II:103v)
Aug. Civ. 5.9 (CCSL
47:136-140)
Hs. Sent. 1.38.3 (Flajshans 2:161)
Ans. Lib. arb. 1 (Schmitt 1:208); Ans. Conc. 3
(Schmitt 2:251-252)
Dns. Scot. Quodlib. 16.8
(Wadding 26:194); Gr. Arim. Sent. 2.23-25.1.1
(1522-II:91r)

Ans. Lib. arb. 3 (Schmitt 1:212)

Jac. Vit. Quodlib. 1.7.3 (Ypma 1:107)

[la mîntuire] cît și pe cei dinainte condamnați, iar de pe urma morții lui Hristos beneficiază și unii, și alții, căci aceasta le-a adus mîntuire celor predestinați și o îmblînzire a pedepsei celor osîndiți, totuși Hristos a venit în lume doar pentru cei predestinați [la mîntuire], doar pentru ei și-a rostit mesajul și doar de la ei primește Dumnezeu rugăciunile mijlocitoare. Căci cei cu adevărat predestinați nu pot fi osîndiți, indiferent de cît de mult au păcătuit, iar cei osîndiți nu pot fi mîntuiți.

Introducînd (sau reintroducînd) idei cu rezonanțe atît de deterministe precum necesitate, predestinare si dublă predestinare, acesti teologi din veacul al XIV-lea s-au văzut de asemenea nevoiti să abordeze și problema liberului arbitru. La întrebarea, "Cum poate liberul arbitru să coexiste cu necesitatea?", Duns Scotus răspundea: "Nu trebuie să căutăm o explicație pentru lucrurile cărora nu li se poate da nici o explicație". Libertatea voinței era axiomatică, în ciuda antinomiei dintre ea si vointa divină. Nu era mai putin axiomatică pentru "augustinieni". Răspunzînd acuzației că insistența lui asupra necesității harului implica o negare a liberului arbitru, Grigore de Rimini se inspira din distincția dintre "ajutorul general" și "ajutorul special" acordat de Dumnezeu, pentru a afirma că nici unul dintre ele nu îl lipsea pe om de libertate, și explica în continuare, pe baza lui Augustin, că pînă și în cazul lui Adam liberul arbitru a avut nevoie de ajutorul divin pentru a împlini binele. Tot din concepția augustiniană se inspira si discipolul lui Wycliffe, Jan Hus, atunci cînd afirma că prestiinta lui Dumnezeu nu anihilează nici contingența, nici liberul arbitru al omului. În plus față de Augustin, Anselm oferea definiții ale liberului arbitru care i-au ajutat pe acesti teologi să lanseze astfel de argumente chiar și într-un sistem bazat pe predestinare.

Totuși, este demn de remarcat faptul că, în timp ce Anselm definea liberul arbitru în așa fel încît să includă atît rațiunea umană, cît și voința umană, voluntarismul acestei perioade presupunea explicarea faptului că "dintre puterilor sufletului, numai voința este liberă prin propria ei libertate și prin esențialitate". Implicația voluntaristă se aplica mai ales doctrinei despre Dumnezeu, făcînd posibilă o distincție în interiorul voinței lui Dumnezeu care putea proteja libertatea voinței omului. Toma de Aquino făcuse distincția între "puterea absolută" a lui Dumnezeu, potrivit căreia "Dumnezeu poate face alte lucruri decît cele pe care le-a preștiut din veșnicie și le-a predestinat

Tom. Aq. S.T. 1.1.25.5,ad 1 (Ed. Leon. 4:297); Wyc. Serm. 1.34 (WLW 8:231-232)

Guid. Vern. Repr. mon. 2 (Matteini 102-103) Petr. Lomb. Sent. 1.46.1; 1.45.1 (Spic. Bon. 1-II: 312-313;306); Tom. Aq. Sent. 1.46.1; 1.45.1. ad 4 (Mandonnet 1: 1050; 1038) Gabr. Bl. Can. miss. 68.C-F (Oberman-Courtenay 3: 120-123); Gabr. Bl. Fest. Chr. 4 (1499: B3v)

Vezi infra, p. 270

1Tim. 2,4 Brad. Caus. 1.39 (Savile 356-357); Vall. Lib. arb. (MPPR 5:1009)

Thos. Sut. Quodlib. 1.18 (Schmaus 127,129); Gers. Myst. theol. prac. 1 (Combes 129); Bart. Pis. Quad. 5 (1498:B2v)

Hs. Sent. 1.46.3 (Flajšhans 2:178)

Wyc. Serm. 1.34 (WLW 8:231)

1Tim. 2,1

să fie făcute", și "puterea predestinată", prin care face doar ceea ce a preștiut și a predestinat din veșnicie". "Căci Dumnezeu face lucrurile fiindcă așa voiește; totuși, El este capabil să facă aceasta nu fiindcă așa voiește, ci fiindcă este capabil în firea lui". Însă această distincție a fost în cele din urmă aplicată chiar în cazul voinței lui Dumnezeu, generînd o serie de alte distincții: între "voința absolută" și "voința predestinată"; între "voința anterioară", care nu se împlinește întotdeauna, și "voința posterioară", care se împlinește întotdeauna; și între "voința bunului său plac" (voluntas beneplaciti), căreia nici o făptură creată nu i se poate opune, și "voința autodezvăluirii" (voluntas signi), care "nu se împlinește întotdeauna, mai ales cea care ține de porunci, interdicții și sfaturi".

Prin astfel de distincții, eterna dificultate de interpretare pentru Augustin și pentru cei care îi sustineau teoria despre predestinare, afirmatia că Dumnezeu "voieste ca toți oamenii să se mîntuiască și la cunoștința adevărului să vină", putea acum să fie integrată în schema modului de operare al voinței lui Dumnezeu. Chiar dacă explicațiile lui Augustin pe marginea acestui pasaj biblic încă îi mai multumeau pe unii, totuși faptul că alții îl foloseau pentru a se opune unei doctrine a predestinării pe care ei o considerau arbitrară, nevrednică de Dumnezeu, dar și de om, i-a obligat pe apărătorii predestinării să găsească o explicație mai satisfăcătoare pentru contradicția dintre voința lui Dumnezeu, așa cum era exprimată în acest pasaj, și voința lui Dumnezeu, cum era împlinită prin predestinare și osîndire. Căci una era să spui "Dumnezeu voiește ca toți oamenii să se mîntuiască", și alta să spui "Dumnezeu voiește [hotărăște] că toți oamenii trebuie să fie mîntuiți"; "căci prima afirmație este adevărată potrivit vointei anterioare a lui Dumnezeu, însă cea de-a doua este falsă, fiindcă sugerează că toți oamenii au împlinit poruncile și prin urmare vor fi mîntuiți". Deși, potrivit puterii absolute a lui Dumnezeu, este posibil ca toți oamenii să dobîndească fericirea vieții veșnice, "totuși este împotriva voinței predestinate a lui Dumnezeu ca toți oamenii să dobîndească fericirea vesnică și tot astfel este imposibil pentru cei prestiuti ca osîndiți să dobîndească fericirea vesnică, la fel cum este imposibil să fie sporit numărul celor din Biserica biruitoare". Contextul în care fuseseră rostite cuvintele din Epistola întîi către Timotei 2,4 era determinat de îndemnul "de a face cereri, rugăciuni, mijlociri, multumiri pentru toți oamenii"; însă chiar și acest

Brad. Caus. 1.25 (Savile 250) Aug. Civ. 21.24 (CCSL 48:789-790)

Brad. Caus. 1.23 (Savile 242)

Vezi vol. 3, pp. 134-135

Wil. Oc. Praed. 1; 2.1; 2.2 (FIP OPh 2:517-518; 520; 522)

Wil. Oc. Praed. 5 (FIP OPh 2:539)

Wil. Oc. Praed. 1 (FIP OPh 2:514)

Wil. Oc. Praed. 1 (FIP OPh 2:519)

Wil. Oc. Praed 4 (FIP OPh 2:537)

Wil, Oc. Praed, 1 (FIP OPh 2:519) îndemn trebuia explicat. "Oamenii obișnuiți" care se roagă pentru toți oamenii cred că pot schimba voința lui Dumnezeu prin rugăciunile lor; pentru aceasta ei sînt iertați, date fiind neștiința și bunele lor intenții. Căci așa cum spusese Augustin, Biserica se roagă pentru toți oamenii, dar este ascultată doar pentru cei predestinați.

Combinația dintre predestinare și voluntarism și, prin urmare, cristalizarea unei doctrine care reusea să pară în același timp deterministă și pelagiană, și-a găsit expresia în gîndirea lui William Ockham și a discipolilor săi. Tratatul lui Ockham, Predestinare si prestiința lui Dumnezeu, asemenea lucrării De ce s-a făcut Dumnezeu om, scrisă de Anselm cu două secole înaințe, era o abordare filozofică a doctrinei Bisericii, relevantă aici mai mult pentru semnificația ei dogmatică decît pentru analiza ei logică; căci, asemenea lui Anselm, Ockham a luat ca punct de pornire și ca normă învățăturile Părinților și autoritatea credintei. "Întreaga dificultate în acest subject" al predestinării consta în contradicția dintre infailibilitatea preștiinței divine, indiferent dacă ea ținea de mîntuire și osîndire sau de aspecte pur vremelnice, și o voință liberă a omului, care putea, dacă era cu adevărat liberă, să anuleze această prestiință. Termenii "predestinare" și "osîndire" nu se refereau la realități distincte și separate prin ele însele, ci la Dumnezeu, care acorda viață veșnică sau impunea condamnarea, Însă acest lucru nu trebuie interpretat, asa cum era de altfel, în sensul că Dumnezeu care predestina impunea o necesitate asupra celor predestinați; căci "voința creată nu urmează porunca sau determinarea divină în mod necesar, ci în mod liber și contingent, fără însă a rezulta de aici că «din această cauză voința divină poate fi împiedicată»". Prin urmare, se putea trage concluzia că atît în cazul celor predestinați, cît și în al celor osîndiți există o "cauză" a destinului lor final – nu în sensul că "un lucru are ca efect un alt lucru", de vreme ce în acest sens Dumnezeu este adevărata "cauză", ci în sensul unui lucru care are "prioritate... în legătură cu o afirmație" referitoare la persoană.

Deși pentru teologii scolastici aceste aspecte privind predestinarea, contingența și harul vor fi avut un loc însemnat, poate chiar dominant, în prezentarea doctrinei mîntuirii, pînă și un teolog predestinaționist precum Wycliffe era nevoit să recunoască faptul că "principala" componentă a mîntuirii se află în altă parte, anume în "apropierea de Hristos prin imitație", care trebuie să fie

Wyc. Serm. 1.59 (WLW 8:385-386)

Wyc. Serm. 4.38 (WLW 13:315)
Wyc. Serm. 3.15 (WLW 11:117)
Wyc. Serm. 4.33; 4.49; 1.23 (WLW 13:284; 13:394; 8:158)
Wyc. Civ. dom. 1.17 (WLW 4:122)

Ub. Cas. Tr. scel. (AFH 10: 158); Ub. Cas. Arb. vit. 2.1 (Davis 81); Wyc. Serm. 1.23 (WLW (8:159) Vezi infra, pp. 134-138

Wyc. Serm. 4.41; 4.45 (WLW 13:342; 368)

Vezi vol. 1, p. 160-164 Vezi vol. 3, p. 155-157

Vezi vol. 3, p. 174

Ub. Cas. Arb. vit. 5.6 (Davis 447-449); Bart. Pis. Quad. 34; 17 (1498: K8r-K8v; E8r-E8v)

Alv. Pel. Ep. 26.6; 26.10 (Meneghin 174; 181) Hs. Post. ad. 142 (Ryšánek 13:527); Gers. Serm. 208 (Glorieux 5:17-18)

Tom. Kemp. Im. Chr. 3.58 (Pohl 2:256-257)

urmată de ascultarea cuvintelor lui Hristos și de împlinirea lor prin fapte. "Căci cine se va mîntui dacă nu îl imită pe Hristos în virtute?", adăuga el, trăgînd concluzia că "doar cel ce are virtute va fi mîntuit prin credință, și nici un creștin nu poate avea virtute dacă nu îl imită pe acest cîrmuitor". Imitarea lui Hristos era adevărata regulă de viață, care avea să aducă mîntuire tuturor celor care o urmau (cu referire, desigur, la cei predestinati). Exemplul lui Hristos era cel mai cunoscut și cel mai demn de încredere dintre toate, iar "fiecare faptă a lui Hristos este o pildă pentru noi". Hristos a propovăduit prin cuvinte ceea ce a realizat în fapte. Dacă acest principiu se aplica sau nu, precum și modul cum se aplica, în cazul atitudinii lui față de ideea de proprietate, era un aspect extrem de controversat. În mod frecvent, fără însă a deveni o regulă, astfel de afirmații cu privire la primatul imitării lui Hristos ca mijloc de dobîndire a mîntuirii aveau drept context o prezentare mult mai cuprinzătoare a lucrării mîntuitoare a lui Hristos: imitarea era al doilea dintre cele trei mijloace, primul fiind amintirea pătimirii lui Hristos ca satisfactie divino-umană pentru păcat, iar al treilea fiind venerarea lui Hristos sau rezistenta în fata ispitelor viitoare.

Imitarea lui Hristos și ascultarea învățăturilor lui fuseseră desigur văzute încă de la început ca o componentă a mîntuirii. Presupusa supralicitare a acestei componente de către Abelard a servit drept avertisment pentru gîndirea ulterioară, însă nu i-a împiedicat nici măcar pe cei mai înverșunați critici ai săi să folosească din plin această temă. Totuși, de-a lungul veacurilor al XIV-lea și al XV-lea, evlavia față de Hristos ca om și imitarea exemplului său au sporit în intensitate, în parte prin evlavia față de Francisc de Assisi, iar reprezentanți ai Bisericii, care în alte probleme puteau să nu fie de acord, au acceptat ideea că "încununarea religiei creștine este imitarea celui căruia ne închinăm" și că "întreaga viață creștină constă în urmarea lui Hristos". Cartea devoțională cea mai citită în epocă – de fapt una dintre cele mai citite cărți din toate timpurile - era Urmarea lui Hristos, apărută la începutul secolului al XV-lea și atribuită de obicei lui Toma de Kempis.

Aici, contemplarea lui Hristos și a suferinței sale era pusă în antiteză cu speculația pe tema predestinării, cu încercarea de a răspunde la întrebarea de ce o persoană ar trebui să fie mîntuită, iar alta nu. În loc să facă speculații Tom, Kemp. Im. Chr. 2.1 (Pohl 2:61)

Tom. Kemp. Vit. Chr. 1.2.18 (Pohl 5:116)

Tom. Kemp. Vit. Chr. 1.1.24 (Pohl 5:52) Tom. Kemp. Disc. cl. 13 (Pohl 2:309-311); Tom. Kemp. Spir. ex. 4 (Pohl 2:339)

Tom, Kemp. Mort. vit. (Pohl 2:385)

Tom. Kemp. Vit. Chr. 1.2.30 (Pohl 5:188) Tom. Kemp. Im. Chr. 1.25 (Pohl 2:54) Tom. Kemp. Cant. 20 (Pohl 4:268-272); Gers. Ep. 83 (Glorieux 2:331-333)

Tom. Kemp. Soliloq. 11 (Pohl 1:244) Henr. Lang. Tel. 34 (Pez I-II:545-546); Petr. Lut. Lig. Frat. 1 (BPIR 10:44-45) Vezi vol. 1, pp. 142-150

Mat. 3.2

pe teme înalte și cerești, credinciosul ar trebui să-și găsească pacea sufletească în pătimirea lui Hristos, ceea ce însemna că nu trebuie să ne încredem în propriile noastre merite, ci doar în meritele crucii lui Hristos, "prin care se acordă iertarea păcatelor, din care izvorăște bogăția meritelor. prin care vine răsplata celor drepți". În felul acesta imitarea lui Hristos nu era un substitut al mîntuirii prin crucea lui și prin adăugare de merit, dar totuși accentul principal cădea pe urmarea exemplului lui Hristos în pătimirea sa, acest lucru fiind posibil prin iertarea păcatelor. Contemplarea pătimirii și urmarea modelului întregii vieți a lui Hristos constituiau sursa celei mai profunde mîngîieri, iar contemplarea morții sale era sursa unei "vieți lăuntrice spirituale, plină de har și virtute". Urmarea lui Hristos care își ia crucea însemna a interpune suferința și moartea Lui între propria persoană și judecata lui Dumnezeu, dar însemna totodată a păstra tot timpul în fața ochilor imaginea lui Hristos răstignit și a-i lua crucea.

Uneori, acest imperativ al lui Hristos de a-L imita era însotit de avertismentul: "Se apropie ceasul venirii mele. Îngrijește-te ca să te găsesc pregătit. Iată, ți-am dat de veste". În acele veacuri era foarte răspîndit sentimentul că atunci se trăjau vremurile din urmă. Încă de la transformarea viziunii apocaliptice a Bisericii primare, elementele componente ale acestei viziuni rămăseseră prezente în Scriptură și în crezurile Bisericii. Desi păruseră mai mult sau mai puțin latente de-a lungul unor perioade îndelungate, aceste elemente iesiseră la suprafață în repetate rînduri, atunci cînd o criză istorică a găsit un profet care să dea alarma și să rostească vechiul avertisment: "Pocăiți-vă, că s-a apropiat împărăția cerurilor". Pentru unii credinciosi din epoca medievală (deși nu atît de mulți pe cît presupun adesea autorii moderni) un asemenea moment apocaliptic fusese sfirsitul primului mileniu crestin. O astfel de redesteptare a viziunii apocaliptice în secolul al X-lea - ori în veacurile al XIV-lea și al XV-lea nu ar apartine în mod normal istoriei dezvoltării doctrinei crestine, de vreme ce, strict vorbind, doctrina despre vremurile din urmă a fost dintotdeauna prezentă, iar accentul apocaliptic nu era altceva decît aplicarea doctrinei la o epocă anume. Ceea ce a făcut ca apocalipticismul din Evul Mediu tîrziu să fie important din punct de vedere doctrinar a fost credinta, tot mai pronuntată în această perioadă, că "omul păcatului, fiul pierzaniei", Antihristul, a cărui venire avea să fie principalul semn al sfîrșitului,

nu era vreun împărat (Nero sau Frederic al II-lea), și nici vreun fals profet (Arie ori Mahomed), ci însuși cîrmuitorul văzut al creștinătății. De această credință tot mai pronunțată ne vom ocupa în capitolul următor, ca parte din dezbaterea secolului al XV-lea pe tema catolicității Bisericii și a apostolicității papalității.

Vezi infra, p. 154

#### Comunicarea harului

Porțiunea de doctrină creștină care a avut parte de cele mai importante contribuții în epoca medievală a fost cea legată de comunicarea harului prin sfinți (cu precădere prin – și către – Fecioara Maria) și prin sfintele taine (mai ales prin Euharistie). Totuși, este elocvent pentru pluralismul doctrinar al veacurilor al XIV-lea și al XV-lea faptul că aceste două căi de comunicare a harului, și în special prima dintre ele, au predominat în controversele și în dezvoltările constructive ale epocii. Ambele doctrine au implicat de asemenea și un efort de a identifica autentica învățătură augustiniană.

De-a lungul veacurilor al XII-lea si al XIII-lea, cinstirea Fecioarei Maria își găsise expresia într-un număr vast de lucrări teologice și poetice; totuși, expresia doctrinară a acestei dezvoltări nu fusese cîtuși de puțin definitivă. Bernard de Clairvaux, recunoscut drept cel mai înflăcărat dintre închinătorii Fecioarei Maria și un fin cunoscător al celor mai adînci taine ale ei, lăsase nerezolvată problema legată de compatibilitatea dintre sfințenia ei singulară și universalitatea păcatului originar. La moartea lui Toma de Aquino și a lui Bonaventura, în 1274, problema era încă departe de a fi lămurită; iar legenda potrivit căreia Duns Scotus se născuse în acel an, deși inexactă din punct de vedere istoric, poate fi considerată totuși ca o expresie a contributiei lui istorice la cristalizarea doctrinei despre Fecioara Maria, căci el a fost cel care "a însuflețit Franța pentru Maria cea fără pată". Dogma care avea să se oficializeze în cele din urmă în 1854 încă nu căpătase contur la începutul perioadei de care ne ocupăm în volumul de fată, iar pînă la sfîrsitul acestei perioade nu aveau să se adauge prea multe elemente în plus. Inspirîndu-se din ideile lui Scotus, și mai puțin din ale maestrului lor Bonaventura, teologii franciscani au devenit sustinătorii noii mariologii, în vreme ce mulți dintre dominicani, în parte pentru a-si apăra maestrul, Toma de Aquino, i se

Vezi vol. 3, pp. 186-200 Chauc. Cant. 15.497-98; Ub. Cas. Sanct. ap. (ALKGMA 2:403); Henr. Lang. Concept. 1.3 (1516:1v); Tom. Kemp. Serm. nov. 25 (Pohl 6:237)

Vezi vol. 3, p. 197

Vezi supra, p. 65

Hpk. Pms. 44 (Gardner 84)

Ambr. Cath. Immac. 2 (1542:52); Ambr. Cath. apud CTrid. Act. 16.xii.1546 (CT 5:720)

Vezi vol. 3, pp. 97-102; 142-150 Aug. Rom, Serm, mag. 6 (Zumkeller 131); Gabr. Bl. Fest, Mar. 1; 13 (1499: A1v.-A2r; G2v) Hs. Sent. 3,4.5 (Flajšhans 2:404); Ub. Cas. Arb. vit. 1.11 (Davis 68) Nicol, Cus. Serm, 6.1; 8; 13-15 (Heidelberg 16:106; 144-174; 252-260); Jac. Mis. Zjev. 12:1 (Pram. 18:453) Tom, Kemp. Vit. Chr. 1,2.25 (Pohl 5:153); Tom. Kemp. Serm. Dom. 6; 7 (Pohl 3:96; 104-105) Ps. Alb. M. Mar. 162 (Borgnet 37:237) Aeg. Rom. Quodlib. 6.18 (1646:413,415); Gers. Magn. 4 (Glorieux 8:222) Ps. Alb. M. Mar. 142 (Borgnet 37:201)

Tom. Kemp. Epit. mon. 5 (Pohl 4:147-148) Joh. Rup. Serm. 8 (FIP Txt 12:17)

Lc. 1,28 (Vulg.)
Gers. Magn. 11 (Glorieux
8:480); Tom. Kemp. Tr.
tabern. 2 (Pohl 1:37,42);
Tom. Kemp. Serm. frat. 4
(Pohl 1:101-102)
Vall. Volup. 3.18-19 (MPPR
5:984)
Gabr. Bl. Sanct. 6
(1499:BB4r); Gabr. Bl. Fest.
Mar. 21 (1499:L2v); Wyc.
Serm. 2.11 (WLW 9:76)

Bar. Pis. Quad. 56 (1498: R4r); Ps. Alb. M. Mar. 34; 164 (Borgnet 37:71-74; 241); Gers. Magn. 5 (Glorieux 8:246) Ioan 3,34 (Vulg.)

Vezi vol. 3, pp. 205-208
Tom. Kemp. Soliloq. 23; 24
(Pohl 1:32; 326)
Tom. Kemp. Vit. Chr. 1.2.26
(Pohl 5:165)
Tom. Kemp. Orat. 7 (Pohl 3:356)
Tom. Kemp. Disc. cl. 14
(Pohl 2:312-313); Tom.
Kemp. Sem. Dom. 9; 10
(Pohl 3:116; 128)

opuneau, deși aveau și ei să o accepte pînă la sfîrșitul acestei perioade, explicînd că era necesar ca în această chestiune să fie depășiți și Toma, și Bernard și Bonaventura.

Așa cum se poate demonstra printr-o simplă enumerare, temele tradiționale ale mariologiei patristice și medievale au continuat să fie omniprezente în această perioadă: vechea paralelă între Eva și Maria (care a permis inversiunea "Eva/Ave"): definirea Fecioarei Maria ca Theotokos; identificarea Fecioarei Maria (ca și a Bisericii) cu "femeia înveșmîntată cu soarele" din Apocalipsa 12.1. Între multele ei apelative – cum ar fi, de pildă, "preacinstita maică a lui Iisus, Regina cerurilor, Împărăteasa lumii" - "Regina milostivirii" pare să fi ocupat un loc special datorită accentului pus pe grija ei pentru neamul omenesc. Asemenea predecesorilor lor, și autorii din această perioadă au luat în discuție relația dintre fecioria și maternitatea Mariei, trăgînd concluzia că maternitatea ei divină reprezintă un bine cu mult mai mare chiar decît desăvîrșita ei feciorie. Ave Maria, care era considerată cea mai sfîntă dintre rugăciuni, alături de Rugăciunea Domnească, continua să servească drept un text în care îi erau prezentate prerogativele. Printre cele enumerate în Ave Maria, sintagma "plină de har" sugera calitatea care o deosebea chiar și de cei mai mari dintre ceilalți sfinți; ea se deosebea de fapt de toti îngerii ca și de întregul neam omenesc. Cu toate că și Ștefan fusese numit "plin de har" în Faptele Apostolilor 6,8, Fecioara Maria se bucurase de această plinătate "în cel mai înalt grad cu putință pentru un muritor", poate încă din timpul vieții, dar cu siguranță la sfîrșitul ei. Pe de altă parte, era de asemenea necesar să se accentueze faptul că plinătatea harului afirmată în legătură cu Hristos în pasaje precum Ioan 1,14 îl deosebea si de mama sa, de vreme ce harul ei era unul care trebuia primit înainte de a fi fost dat celorlalți, în timp ce harul Lui provenea de la El și era "fără măsură", datorită firii sale dumnezeiești.

Necesitatea absolută a unei distincții calitative între Hristos și Fecioara Maria a îngrădit tendința care se manifestase deja în atribuirea titlului de "mijlocitoare". Toma de Kempis era un susținător elocvent al acestui titlu, numind-o pe Maria "ispășitoarea tuturor păcatelor pe care le-am săvîrșit" și "singura mea nădejde"; prin mijlocirea ei era arătată toată milostivirea și erau ascultate toate rugăciunile. Deși în ultimele sale clipe de suferință Hristos nu căutase mîngîierea la ea, muritorii trebuiau să facă

Tom. Kemp. Vit. Chr. 1.2.27 (Pohl 5:168-169)
Tom. Kemp. Vall. lil. 33 (Pohl 4:127)
Tom. Kemp. Disc. cl. 8 (Pohl 2:297); Tom. Kemp. Spir. ex. 3 (Pohl 2:335); Tom. Kemp. Serm. nov. 21; 22 (Pohl 6:204; 217) Gers. Magn. 11 (Glorieux 8:486)

Vezi vol. 1, pp. 211-217

Nicol. Cus. Serm. 9.1 (Heidelberg 16:176); Gabr. Bl. Fest. Mar. 12 (1499:F7v)

Rich. S. Laur. Laud. Mar. 4.19.6 (Borgnet 36:225)

Gabr. Bl. Fest. Mar. 4 (1499: B4r) Vezi vol. 1, pp. 265-268 Ang. Clar. Ep. 4.2 (ALKGMA 1:558) Bar. Pis. Conform. 13.2.2 (AnalFranc 5:21)

Gabr. Bl. Fest. Mar. 4 (1499:B4r) Gers. Magn. 12 (Glorieux 8:527) All. Leg. (Du Pin 1:666); Ub. Cas. Arb. vit. 4.27 (Davis 343); Joh. Brev. Tract. 1.3; 3.2 (Du Pin 1:832; 888); Tom. Kemp. Vit. Chr. 1.2.26 (Pohl 5:159) Ioil 3,1 Fapte 2,17 Gers. Serm. 247; 249 (Glorieux 5:523-524; 553) Ps. Alb. M. Mar. 119 (Borgnet 37:173-174) Hs. Post. ad. 30 (Ryšánek 13:125); Gers. Magn. 9 (Glorieux 8:382-384) Joh. Rup. Serm. 8 (FIP Txt 12:23) Ps. Alb. M. Mar. 79 (Borgnet 37:136); Gers. Magn. 2; 6, 9; 11 (Glorieux 8:191; 277; 413; 481); Tom. Kemp. Serm Dom. 34 (Pohl 3:303); Gabr. Bl. Fest, Mar. 5,2 (1499:C4v) Gers. Magn. 12 (Glorieux 8:528-529) Nicol. Cus. Serm, 12.1 (Heidelberg 16:243-244); Ub, Cas. Arb. vit. 4.29 (Davis 351-352); Tom. Kemp. Vit. Chr. 2.1.6 (Pohl 5:252-253); Wyc. Serm. 1.25 (WLW 8:166) Ub. Cas. Arb. vit. 4.34 (Davis 367)

acest lucru. De aceea, spunea el, "nu-l căutați numai pe Iisus", ci "Iisus la dreapta voastră și Maria la stînga". Diferite titluri, prerogative, roluri și pasaje scripturale care apartinuseră inițial lui Hristos erau acum, prin extensie, "transferate" Fecioarei Maria. Unul dintre cele mai importante pasaje biblice folosite în dezbaterile din primele veacuri crestine pe tema Treimii fusese cel din Proverbe 8,22-31, un loc dificil pentru doctrina ortodoxă. datorită faptului că Înțelepciunea personificată este desemnată aici ca fiind cea mai desăvîrsită dintre făpturile zidite de Dumnezeu: dar acum pasajul acesta era interpretat ca făcînd referire la Fecioara Maria, care era încununarea creației. Transpunînd cuvintele din Evanghelia după Ioan 3,16, un teolog din veacul al XIII-lea spunea: "Maria asa de mult a jubit lumea, adică pe păcătoși, încît pe singurul său Fiu l-a dat pentru mîntuirea lumii". Pasajul din Evanghelia după Matei 20,28, în care se vorbește despre faptul că Hristos își dă viața pentru mîntuirea celor multi, era interpretat și în legătură cu Fecioara Maria, la fel cum pasaje hristologice precum cele din Filipeni 2,5-11, Evrei 1,1-2 și chiar Matei 11,27 erau interpretate în legătură cu Francisc.

Insă Fecioara Maria nu a preluat doar rolul lui Hristos, ci după înălțarea lui la cer "Fecioara rămîne pe pămînt, și împreună cu Duhul Sfînt ca Mîngîietor și Învățător, ea însăși devine mîngîietoare și învățătoare a apostolilor". Ea fusese învățătoarea lui Iosif cu privire la detaliile întrupării; iar în momentul răstignirii, cînd toti apostolii sovăiau în credința lor, numai ea întruchipase "întreaga Biserică și credința de neclintit a Bisericii creștine". Făgăduința "fiii și fiicele voastre vor profeți", împlinită la Cincizecime, sugera că Fecioara Maria s-a alăturat apostolilor în lucrarea lor de profetire. De aceea se putea spune că ea dobîndise apostolatul, depășindu-i în cunoaștere pe toți apostolii, profeții și filozofii. Ca "învățătoare a adevărului", ea le dezvăluise evanghelistilor, în special lui Luca, acele părți din istoria evanghelică pe care le stia doar ea. Ea îndeplinise de asemenea și funcția de "consultant" pentru întocmirea Crezului apostolilor. Căci, după înviere, înainte de a li se arăta celorlalți, Hristos i se arătase "fără îndoială" Fecioarei Maria, apariție nemenționată însă în Noul Testament. "Fiind cu desăvîrsire plină de Duhul Sfînt", a slujit ca învătătoare a apostolilor și a întregii Biserici. De fapt, Fecioara Maria era "depozitara tuturor cărtilor Vechiului Testament și a Evangheliilor, cunoscîndu-le în

Rich, S. Laur, Laud, Mar, 10.18 (Borgnet 36:497) 1Cor, 14,34; 1Tim. 2,12 Gers. Ex. doct. 2.2 (Glorieux 9:467-468)

Gers. Magn. 11; 3 (Glorieux 8:505; 215)

Thos. Wal. Comp. serm. 3 (Charland 354)

Rich. S. Laur. Laud. Mar. 2.1.17 (Borgnet 36:38)

Gabr. Bl. Fest. Mar. 5.1 (1499: C2r-C2v); Gers. Magn. 4 (Glorieux 8:233-235)

Ub. Cas. Arb. vit. 3.6 (Davis 168-169)

Gers. Vit. spir. 3 (Glorieux 3:147-148)

Gers. Magn. 11 (Glorieux 8:486) Gers. Serm. 230; 215; 248 (Glorieux 5:325; 124; 542)

Ps. Alb. M. Mar. 162 (Borgnet 37:237)

Ub. Cas. Arb. vit. 4.38 (Davis 398); Nicol. Cus. Serm. 9.1 (Heidelberg 16:187)

Tom. Kemp. Cant. 91 (Pohl 4:378)

Ub. Cas. Arb. vit. 2.6 (Davis 125)

întregime pe toate". De vreme ce Noul Testament interzicea femeilor să vorbească în biserică sau să propovăduiască și să aibă autoritate asupra bărbaților, nici măcar Fecioarei Maria nu îi fusese îngăduit să facă aceste lucruri. Atunci cînd a dezvăluit faptele vieții lui Hristos apostolilor și evangheliștilor, ea nu a propovăduit în public și nici nu a încălcat statutul sacerdotal, însă calitatea ei de mijlocitoare a fost "mai puternică" decît cea a oricărui apostol ori preot. Traducînd numele Maria prin cuvîntul "luminătoare", un manual de retorică sacră din veacul al XIV-lea o descria ca mijlocitoarea care a luminat ochii predicatorului pentru a-l ajuta să înțeleagă și să interpreteze Scriptura mai bine.

Prin urmare, "asa cum Fiul este Mijlocitorul între Dumnezeu și oameni, tot astfel și Maica Domnului este mijlocitoarea către Fiul". Dar aceasta însemna că fiind "cea mai binecuvîntată dintre toate făpturile create, ea este. alături de Fiul ei, cu adevărat mijlocitoare între toate făpturile create și Dumnezeu, așa încît este pe bună dreptate numită Regina cerurilor și Împărăteasa lumii". Căci Hristos a pus toate lucrurile în mîna maicii sale, asa cum a primit și el toate lucrurile de la Tatăl său. Prin comunicarea însușirilor între cele două firi ale lui Hristos, Fecioara Maria primise "autoritatea maternă asupra lui Dumnezeu". Dumnezeu fiind astfel supus ei, asa cum un fiu este supus mamei sale. De aceea nu era o exagerare cînd se spunea că Fecioara Maria trebuie "adorată" și slăvită ca "zeită a iubirii, nu a iubirii impure, ci a celei divine". Motivul invocat pentru neatribuirea titlului de "zeiță a zeițelor" era că acest epitet ar putea părea că îi scoate pe păcătoși și pe demoni de sub autoritatea ei. Cel putin doi autori din această perioadă, citînd o sursă altfel necunoscută, identificată doar ca "Dionisie", au mers atît de departe încît au declarat că dacă autoritatea credinței nu ar fi interzis, Fecioara ar fi fost "adorată ca Dumnezeu grație magnitudinii slavei sale". Această slavă devenise atît de transcendentă încît chiar și mama ei, Ana, era invocată ca "apărătoare", iar Fecioara Maria, în calitatea ei de mediatrix între Hristos Mijlocitorul si neamul omenesc, era ea însăși implorată printr-un mijlocitor, sotul ei Iosif, căruia îi era adresată rugăciunea: "Fă ca soția ta, preasfînta Fecioară, să se arate binevoitoare față de noi si cere-i ca noi, asa nevrednici precum sîntem, să fim înfiați ca fiii ei preaiubiți". La posibila obiecție că o astfel de accentuare a rolului Fecioarei Maria ar aduce

Ioan D. F.o. 4.16 (Kotter 2:208) Henr. Wrl. Immac. 177 (FIP Txt 10:71-72)

Ub. Cas. Tr. scel. (AFH 10:124); Ub. Cas. Arb. vit. 2.5 (Davis 443)

Ub. Cas. Arb. vit. 2.5 (Davis 103)

2Cor. 6,10

Ps. Alb. M. Mar. 71 (Borgnet 37:127-128)

Colasanti (1959) 63

Tom. Kemp. Cant. 21 (Pohl. 4: 272)
U. Cas. Arb. vit. 4:25
(Davis 336)

Ub. Cas. Arb. vit. 1.7 (Davis 25); Gers. Consid. Jos. (Glorieux 7:79)

Ub. Cas. Arb. vit. 4.12 (Davis 318); Ps. Brd. Clr. Pass. Chr. (PL 182:1134-1142); Serm. conc. Const. (Finke 2:532-534)

Luca 9,51; 22,44 Vezi vol. 1, pp. 255-267

Vezi supra, pp. 71-74

Gabr. Bl. Fest. Mar. 11 (1499:F6r); Ub, Cas. Arb. vit. 4.33; 4.38 (Davis 362; 397-402) Joh. Rup. Serm. 15 (FIP Txt 12:52); Vit. Furn. Quodlib. 2.12.2 (Delorme 86) Nicol. Cus. Serm. 8.1 (Heidelberg 16:166); Tom. Kemp. Cant. 28; 84 (Pohl 4:293; 373) Val. Volup. 3.29 (MPPR 5:995-996) Bart, Bon. Assump. 3 (Opettex 9b: 78); Ub. Cas. Arb. vit. 4.41 (Davis 406) Tom. Kemp. Soliloq. 23 (Pohl 1:319); Tom. Kemp Serm. nov. 24 (Pohl 6:227) Vezi vol. 3, pp. 190-191

"prejudicii Fiului" se răspundea printr-un citat din Ioan Damaschinul care spunea că "cinstirea Maicii se răsfrînge asupra Fiului".

Multi dintre acești adepți ai unei doctrine care exalta rolul Fecioarei o considerau, alături de Fiul ei, drept exemplul suprem al sărăciei desăvîrsite. Renunțarea ei la bunurile lumești a fost totală, dovadă fiind faptul că a împărțit imediat săracilor darurile aduse de Magi. "Ca unii care n-au nimic, dar toate le stăpînesc", ea a renuntat la uzufructul bogățiilor pe care le avea prin Fiul ei, preferînd să împartă cu el sărăcia la fel cum a împărțit și suferința. În literatura devoțională legată de Postul Paștelui a acestei epoci, iar ulterior si în reflectarea ei doctrinară, grija principală era "să se contemple mai presus de toate durerea din inima Mariei si să se accentueze unirea ei în suferință cu inima lui Hristos". Stabat Mater, care a apărut probabil pe la începutul acestei epoci, este cel mai cunoscut exemplu de literatură religioasă avînd în centru plîngerea Fecioarei, așa cum este Pietà în portretizarea ei din artele plastice. În doctrina lor despre Fecioara Maria, aceste reprezentări, fie ele artistice ori teologice, sugerau un echilibru între rolul ei de mijlocitoare, care înțelege pe deplin misiunea Fiului și semnificația crucii, pe de o parte, și îndoiala ei pur omenească și suferinta din momentul contemplării pierderii ei tragice, pe de altă parte - echilibru care, încă de pe vremea alcătuirii Noului Testament, caracterizase interpretarea teologică și devoțională a suferințelor lui Hristos însusi. Accentul pus pe experientele Fecioarei Maria au contribuit la cristalizarea unei noi subiectivități asociate cu devoțiunea franciscană și cu atenția tot mai mare acordată lui Augustin cel din Confesiuni.

Slava transcendentă a Fecioarei Maria încă "din lumea aceasta" (in via) apărea în mod frecvent ca un corolar al slavei ei transcendente "din lumea ce va să fie" (in patria) după ce a fost ridicată cu trupul la cer la sfîrșitul existenței ei pămîntești. Se cuvenea ca mijlocitoarea dintre Dumnezeu și om să participe nu numai la răstignirea Fiului, ci și la slava lui. Ea a fost încoronată în ceruri mult deasupra tuturor celorlalți sfinți, deasupra cetelor de îngeri, deasupra întregii creații, căci i-a condus pe toți în slava cerului. Ea a fost ridicată mai presus de ceruri, avînd la picioare întreaga lume, iar de dragul Fiului ei este înconjurată cu toată cinstirea și preaslăvirea. Totuși, rămîneau încă fără răspuns două întrebări legate de doctrina ridicării cu trupul la cer: pe de o parte, moartea și

Wil. Oc. Corp. 36 (Birch 444); Gr. Arim. Sent. 2.30-33.2.1 (1522-II:114v); Gabr. Bl. Fest. Mar. 11 (1499; E8v); Nicol, Cus. Serm. 8.1 (Heidelberg 16:160) Nicol. Cus. Doct. ign. 3.8 (Heidelberg 1:142); Nicol. Cus. Serm. 8.1 (Heidelberg 16:161-162) Barth, Bon, Assump. 1 (Opettex 9b:42; 61) Barth, Bon, Assump. 2 (Opettex 9b:68) Wyc. Apost. 16 (WLW 12:221-222); Wyc. Serm. 4.48 (WLW 13:389); Hs. Sanct. 33.1 (Flajšhans 3:132)

Gabr. Bl. Fest. Mar. 11 (1499: F5v)

Henr. Lang. Concept. 3.9 (1516; 12v)

Petr. Aur. Tract. 6 (BFS 3:92)

Ps. Ans. Concept. BVM (PL 159:303) Ps. Alb. M. Mar. 125 (Borgnet 37:178) Luca 1,5-20; Gen. 18,9-15; Jud. 13,2-24 Apud Val. Enc. Thos. Aq. (MPPR 6:348)

Nicol. Cus. Serm. 9.1 (Heidelberg 16:180) Andr. Brd. Utraq. 2 (Hardt 3:394); Jac. Mis. Utraq. 1.2 (Hardt 3:431); Gers. Magn. 9 (Glorieux 8:380-381); Ps. Alb. M. Mar. 38 (Borgnet 37:77) Gers. Magn. 6 (Glorieux 8:284) In. 19,25-27

Vezi infra, pp. 168-169

Gers. Serm. 232 (Glorieux 5:344); Gers. Ep. 56 (Glorieux 2:269); Gers. Magn. 9 (Glorieux 8:380); Gers. Jos. pr. (Glorieux 4:33) Henr. Lang. Concept. 3.7 (1516:11r)

posibila ei înviere, iar pe de altă parte, dacă a fost ridicată la cer cu trupul, ca si cu sufletul. Teologi de diferite orientări erau de acord cu faptul că Fecioara a murit înainte de a fi fost ridicată la cer, deși anterioritatea cronologică a învierii lui Hristos fată de cea a oricăruia dintre sfinti făcea dificilă credinta în învierea ei, oricît de irezistibilă ar fi fost ideea. Cei care sustineau învierea Fecioarei Maria o făceau pentru a afirma că a fost ridicată la cer și cu trupul. Altii, mai putin înclinați către speculație, preferau să lase problema deschisă, Argumentul tăcerii, potrivit căruia, dacă Fecioara nu ar fi fost ridicată la cer și cu trupul, moaștele ei s-ar fi aflat pe pămînt, așa cum s-a întîmplat cu alți sfinți mai mici, continua să fie folosit în sprijinul ideii ridicării la cer atît cu trupul, cît și cu sufletul (așa cum se va spune în definiția oficială a doctrinei ridicării cu trupul la cer din 1950).

Mai exista, desigur, încă o problemă în ceea ce privește ridicarea cu trupul la cer: Scriptura nu mentiona nimic în legătură cu ea. Dar Scriptura nu precizează nimic în legătură cu multe alte detalii din viața Fecioarei Maria, care se aflau totuși în centrul doctrinei și cultului cu privire la Fecioară. Nu se face, spre exemplu, nici o referire în Scriptură la vreo vestire a nașterii ei; însă, de vreme ce există vestiri ale nașterii unor "sfinți mai mici", precum Ioan Botezătorul, Isaac și Samson (și chiar, după părerea unora, a lui Toma de Aguino), se considera că este posibil ca și părinții Fecioarei să fi primit o revelație specială. Nu se precizează în Noul Testament nici dacă Fecioara Maria a fost prezentă la instituirea Cinei Domnului si nici dacă a primit sau nu împărtăsania. Biblia păstra aceeași tăcere și în legătură cu viața Fecioarei după ce a fost lăsată în grija apostolului Ioan. Astfel, doctrina despre Fecioara Maria era un exemplu cît se poate de surprinzător al relației dintre învățătura scripturală explicită și tradiția nonscripturală. Căci în multe dintre aceste aspecte mariologice, în care Scriptura nu preciza absolut nimic, teologii aveau de-a face, după cum recunoștea Gerson, "mai mult cu un fel de probabilitate ipotetică decît cu necesitatea credinței..., mai mult cu ce s-ar fi putut întîmpla decît cu ceea ce s-a întîmplat". Era necesar în această situație să se evite "cutezanța" și să se recunoască faptul că se proceda pe baza "opiniei probabile" ori a "credinței evlavioase". Altii erau mai putin prudenti, afirmînd o revelatie progresivă a adevărurilor divine cu privire la Fecioara Maria de-a lungul unor perioade succesive ale

Ub. Cas. Arb. vit. 1.8 (Davis 33); Dns. Scot. Quaest. (BFS 3:16-17); Henr. Wrl. Immac. 186 (BFS 3:16-17)

Petr. Aur. Tract. 6 (BFS 3:92)

Vezi vol. 3, pp. 197-198; 321 Gers. Consid. Jos. (Glorieux 7:71); Gers. Serm. 232 (Glorieux 5:361) All. Serm. 12 (1490:Z1r-Z1v); Gab. fest. Chr. 39 (1499:V3v); Robt. Bas. Form. praed. 29 (Charland 267)

Petr. Aur. Reper. 8 (BFS 3:150)

Petr. Aur. Tract. 5 (BFS 3:73-74)
Vezi infra, p. 98
Sixt. IV. Cum. praeex. (Corp. Jur. Can.: Extrav. 3.12.1: Friedberg 2: 1285)
Sixt. IV. Grav. (Corp. Jur. Can.: Extrav. 3.12.1: Friedberg 2: 1285)
Petr. Verb. Brd. (1490: E6r-E6v)

Ps. Ans. Concept. BVM (PL 159:301-303)

Henr. Wrl. Immac. 167 (FIP Txt 10:64); Joh. Vit. Concept. 3 (Du Pin 3:1344)

Henr. Lang. Concept. 1.8; 3.12 (1516:4v; 13r-13v)

Gr. Arim. Sent. 2.30-33.2.3 (1522-II: 115v); Aeg. Rom. Quodlib. 6.20 (1646: 418-420) istoriei Bisericii și considerînd drept o axiomă hermeneutică faptul că Scriptura trebuia interpretată în așa fel încît să reflecte desăvîrșirea Fecioarei, astfel încît din sintagma "Maica Domnului" Biserica să poată "deduce toată sfințenia, toată slava și toate atributele" Fecioarei Maria.

Pe de altă parte, ridicarea cu trupul la cer avea un loc în calendarul Bisericii, ceea ce era suficient pentru Bernard să o afirme, în ciuda lipsei unor mărturii biblice explicite, tot asa cum, dimpotrivă, absența unei sărbători închinate imaculatei concepții fusese un motiv pentru a nu o declara ca doctrină. Erau autori care recunoșteau că "sărbătoarea nașterii Maicii Domnului a fost stabilită cu mult după cea a Adormirii", iar că sărbătoarea zămislirii ei era o inovație și mai recentă, așa cum erau Duminica Sfintei Treimi<sup>1</sup> și diferitele sărbători locale închinate sfinților. La începutul veacului al XIV-lea, cel mai bun lucru pe care îl putea face un sustinător al imaculatei concepții era să afirme că, "deși Biserica Romei nu sărbătorește zămislirea..., totusi ea nu dezaprobă această sărbătoare", dar nota de asemenea că "toate Bisericile Angliei și Franței sărbătoresc zămislirea". Conciliul de la Basel (pe atunci în schismă față de papă) s-a declarat în favoarea unei astfel de sărbători la 18 decembrie 1439, iar Biserica Romei a acceptat în cele din urmă această practică în 1477 și a confirmat-o în 1483; însă cu mult înaintea confirmării oficiale, permisiunea de a sărbători a fost luată drept aprobare. Un tratat scris sub pseudonimul Anselm sustinea chiar faptul că sărbătoarea era de fapt foarte veche, dar că dușmanii ei o aboliseră pentru o vreme, fiind acum reinstaurată. Însă dacă absența unei astfel de sărbători însemnase pentru Bernard faptul că doctrina imaculatei concepții era cel putin nesigură, instituirea (sau reinstaurarea) sărbătorii însemna negreșit că doctrina era stabilă. Cei care încă se mai opuneau doctrinei erau îndemnați să respecte totuși sărbătoarea; ei nu aveau altă soluție decît să afirme, în fața schimbării liturgice, că sărbătoarea nu celebra zămislirea Fecioarei, ci sfințirea care i-a urmat la scurt timp.

Criticile formulate de Bernard – nu doar cele liturgice, ci mai ales cele de substanță – au continuat să se afle la

Este vorba de sărbătoarea care în Ortodoxia modernă e prăznuită a doua zi după Duminica Rusaliilor. În Occident, este celebrată în prima duminică după Cincizecime (n. trad.).

Petr. Cand. Immac. 2.C.16 (Emmen 101); Aug. Rom. Serm. mag. 21 (Zumkeller 136); Joh. Pol. Immac. 1.1a.18 (Bibl. Mar. 1:11-12); Dom. Domen. Pot. pap. 1 ad 2 (Smolinsky 84)

Vezi vol. 1, p. 325 Aug. Nat. et grat. 36.42 (CSEL 60: 263-264) Joh. Pol. Immac. 1.2.a.2 (Bibl. Mar. 1:14); Petr. Cand. Immac. 2.B.3 (Emmen 84); Henr. Wrl. Immac. 69-71; 162 (FIP Txt 10:19-20; 63); Petr. Aur. Tract. 4; 5 (BFS 3:57-58; 75-76) Dns. Scot. Quaest. (BFS 3:13); Gualt. Cast. Assump. 1.17 (Opettex 9b: 32-33) Joh. Vit. Concept. 2-3 (Du Pin 3:1341-1344); Gers, Ep. 80 (Glorieux 2:325) Aug. Jul. 5.15.52 (PL 44:813) Gr. Arim. Sent. 2,30-33.2.1-3 (1522-II: 114r-115r) Joh. Rup. Serm. 16: 25 (FIP Txt 12:57:92)

Petr. Aur. Reper. 8 (BFS 3:142-143)

Mat. 6,12

Gabr, Bl. Can. miss. 72.K (Oberman-Courtenay 3:193) Henr. Lang. Concept. 2.8 (1516:7r)

Gabr. Bl. Fest. Mar. (1499)

Gabr. Bl. Can. miss. 32.A-F (Oberman-Courtenay 1:328-334)

Gabr. Bl. Can. miss. 80.C (Oberman-Courtenay 4:3)

Petr. Ven. Brd. (1490:E6r-E8r); Henr. Wrl. Immac. 20-22; 164 (FIP Txt 10:5-6; 63-64)

Henr. Lang. Concept. 3,3; 3.5 (1516:9r; 10v)

Vezi vol. 3, pp. 196; 326

Brd. Clr. Ep. 174.9 (Leclercq-Rochais 7:392)

baza pozițiilor împotriva imaculatei concepții, atît pentru adversarii, cît și pentru susținătorii ei, atunci cînd enumerau obiecțiile cărora trebuiau să le răspundă. De cealaltă parte se aflau diferite voci autorizate, în primul rînd cea a lui Augustin care o considera pe Fecioara Maria ca fiind excepția de la regula cu privire la starea universală de păcat. Această afirmație, venind din partea celui care formulase în mod definitiv doctrina despre păcatul originar, părea să întărească argumentul în favoarea imaculatei concepții. Încă din secolul al XIII-lea se obișnuia alăturarea celor două pasaje din Bernard și din Augustin pentru ca, în funcție de punctul de vedere, să fie explicate unul pe baza celuilalt. Astfel, citînd alte pasaje din Augustin în care Hristos era prezentat ca singura exceptie de la universalitatea păcatului originar, Grigore de Rimini spunea că în pasajul în cauză Augustin trebuie să se fi referit doar la păcatul prezent, de care Fecioara Maria nu era atinsă, așa cum de altfel toți erau de acord, inclusiv Bernard. Însă această explicație nu îi mulțumea pe cei care interpretau sintagma lui Augustin "învingerea păcatului sub toate chipurile" (ad vincendum omni ex parte peccatum) ca făcînd referire atît la păcatul prezent, cît și la cel originar, asa încît dintre toți sfinții Fecioara era singura care nu avea nevoie să rostească cuvintele din Rugăciunea Domnească: "Şi ne iartă nouă greșelile noastre".

Controversata scrisoare adresată de Bernard preotilor din Lyon era cu atît mai problematică dată fiind poziția lui de "purtător al făcliei" pentru Fecioara Maria. Așa de pildă, cu excepția uneia singure, toate Predicile închinate sărbătorilor Preasfintei Fecioare Maria scrise de Gabriel Biel, un susținător înfocat al imaculatei concepții, includeau cel puțin un citat din Bernard, la fel cum în prezentarea doxologiei mariane din cadrul liturghiei, Biel îl cita pe Bernard în fiecare paragraf; tot din concepția lui Bernard s-a inspirat și în ceea ce privește doctrina despre lucrarea mijlocitoare a Fecioarei. În fața unei asemenea autorități incontestabile, o respingere directă, punct cu punct, a scrisorii lui Bernard era un demers dificil, dar s-au găsit cîțiva care s-au angajat în acest demers. Alții au găsit o justificare în numărul mare de autori patristici și medievali care împărtășiseră ideile lui Bernard, sau afirmau că ambele condiții stipulate de Bernard pentru acceptarea doctrinei (o sărbătoare închinată zămislirii Fecioarei și o confirmare din partea scaunului Romei) fuseseră îndeplinite acum. Se născuse chiar și o legendă,

Petr. Aur. Tract. (BFS 3:94); Petr. Aur. Reper. 8 (BFS 3:153); Joh. Neap. Immac. 1 ad 4 (Bibl. Mar. 1:89)
Petr. Cell. Ep. 2.172 (PL 202:623)
Guil. War. Quaest. (BFS 3:3,9)
Henr. Lang. Concept. 1.4; 1.6 (1516:2r;3r)

Thos. Sut. Quodlib. 3,15 (Schmaus 441)

2Cor. 5,14

Gr. Arim. Sent. 2.30-33.2.1 (1522-II: 114v)

Petr. Aur. Tract. 6 (BFS 3:79); Gers. Ep. 79 (Glorieux 2:324)

Henr. Wrl. Immac. 37 (FIP Txt 10:10) Ps. 115,2

Oberman (1963) 289

Dns. Scot. Quaest. (BFS 3:14); Henr. Wrl. Immac. 89 (FIP Txt 10:29)

Balić (1941) 84

Dns. Scot. Quaest. (BFS 3:19)

Wil. War. Quaest. (BFS 3:3,10)

Bart. Pis. Quad. 37 (1498:L7v) la scurt timp după moartea lui Bernard, potrivit căreia acesta ar fi avut pe piept un semn negru făcut de Dumnezeu drept pedeapsă pentru că a scris "ce nu s-ar fi cuvenit a fi scris despre zămislirea Maicii Domnului". Legenda era folosită pentru discreditarea doctrinei sale despre Fecioara Maria în general, chiar dacă se mergea prea departe prin recursul la astfel de mijloace.

Argumentul cel mai solid pe care Bernard de Clairvaux si Toma de Aquino, precum si urmasii lor, l-au adus împotriva imaculatei concepții era afirmația potrivit căreia dacă Maria s-ar fi născut fără păcatul originar, atunci ea nu ar mai fi avut nevoie de mîntuire - ceea ce ar fi diminuat "demnitatea lui Hristos ca Mîntuitor Universal". Dacă Hristos a murit pentru cei ce erau morți, atunci faptul că a murit pentru Fecioară implica în mod necesar ideea că și ea fusese moartă prin păcatul originar. În temeiul versetului din Psalmul 50,6, Augustin afirmase nevoia universală a întregului neam omenesc de a primi mîntuirea adusă de Hristos. Dacă ar fi fost inclusă si Fecioara, i s-ar fi aplicat și ei această afirmație universală? La această obiecție se putea replica spunîndu-se că Fecioara era exceptată și de la alte afirmații universale ale Scripturii, cum ar fi "Tot omul este mincinos!". Însă replica fundamentală față de acest întreg raționament era "marea inventie a lui Scotus, [care] avea să folosească tocmai acest argument pentru a apăra doctrina în discuție". Pe baza "desăvîrsirii Fiului ei ca Mîntuitor", Scotus insista asupra faptului că cel mai desăvîrsit dintre Mîntuitori trebuie să fi avut "cel mai desăvîrșit grad de mijlocire față de o anumită făptură", iar cea mai potrivită pentru această onoare era mama sa. Cea mai desăvîrșită metodă de mîntuire era ca ea să fie păstrată neatinsă și nu salvată din robia păcatului originar. Dacă în cazul altora "harul salvator al mîntuirii spală păcatul originar", în cazul Fecioarei Maria "harul salvator nu spală păcatul originar, ci [îl] împiedică". Din această perspectivă se putea chiar spune că "Fecioara Maria avea nevoie de Hristos ca Mîntuitor mai mult decît oricine", căci "ea avea nevoie de suferința lui Hristos, nu din cauza păcatului prezent în ea, ci din cauza păcatului care ar fi fost prezent dacă Fiul ei nu ar fi păstrat-o neatinsă prin credință". Se putea vorbi așadar de o imaculată concepție, întrucît ceea ce nu îi dăduse natura împlinise în ea harul special al lui Dumnezeu. În ciuda reducerii la absurd prin care s-ar fi putut spune că în această situație, cea mai bună metodă dintre toate ar fi

Gr. Arim. Sent. 2,30-33,2,1 (1522-II: 114v)

Petr. Aur. Tract. 4 (BFS 3:54-55)

Gers. Magn. 9 (Glorieux 8:427)

Apud. Petr. Aur. Reper. 8 (BFS 3:141); Gr. Arim. Sent. 2,30-33.2,3 (1522-II:115r)

All. Tract. 12 (1490:M4r); Gabr. Bl. Fest. Mar. 7 (1499:D3r)

Gers. Br. int. (Glorieux 7:208) Gers. Ep. 56 (Glorieux 2:266)

Aug. Rom. Serm. mag. 25 (Zumkeller 137); Henr. Wrl. Immac. 65 (FIP Txt 10: 17) Brd. Clr. Laud. Mar. 4.3 (Leclercq-Rochais 4: 49-50) Rich. S. Laur. Laud. Mar. 12.2.5 (Borgnet 36: 639-640) Luca 1,28 (Vulg.)

Lc. 1,35

Bart. Pis. Quad. 38 (1498: M2r)

Rich, S. Laur. Laud. Mar. 4.28.1 (Borgnet 36: 251)

Ub. Cas. Arb. vit. 1,6 (Davis 18)

fost ca toți oamenii să fie păstrați neatinși de păcatul originar, totuși numai în cazul ei a fost considerată această metodă de mîntuire ca fiind "cea mai potrivită" (decentissimum), și, prin urmare, "restaurarea [ei] nu a fost un act de adăugare a ceva ce fusese pierdut, ci un act de sporire a ceva ce [ea] avea deja".

Una din principalele cauze ale deosebirii dintre Fecioara Maria și restul omenirii era aceea că nu a existat niciodată un păcat prezent în ea - o exceptie de la regula universală pe care toti erau nevoiti să o recunoască, indiferent dacă acceptau sau nu că a fost zămislită în păcatul originar. Paradoxul acestei excepții îl făcea pe Pierre D'Ailly să i se adreseze astfel Mariei: "Nu prin dreptatea ta, ci prin harul divin ai binemeritat să fii singura făptură neatinsă de suferința păcatelor, mai mici sau mai mari, și, așa cum se crede, nici de cea a păcatului originar". Discipolul său, Gerson, mergea pînă la capăt cu rationamentul, parafrazînd Crezul apostolilor în franceza medievală: "Cred că prin taina botezului Dumnezeu acordă fiecărei făpturi care este vrednică să o primească, iertarea de păcatul originar, în care este zămislită orice persoană născută din femeie, cu excepția Mîntuitorului nostru Iisus Hristos și a preasfintei Maicii Sale Fecioare". Aceasta nu o așeza, explica el cu altă ocazie, pe același nivel cu Hristos. În cazul lui Hristos absența păcatului era "de drept", în cazul Fecioarei Maria era "printr-un privilegiu". Un alt paradox, care de altfel fusese deja remarcat de către Bernard, apărea în scena evanghelică a Buneivestiri, în care îngerul o salută pe Maria numind-o "cea plină de har", ceea ce implica faptul că nu are nevoie de har în plus, însă continuă cu explicația: "Duhul Sfînt Se va pogorî peste tine". Se putea foarte bine pune întrebarea dacă Fecioara avea sau nu nevoie de sfințire sau, mai precis, cînd a primit-o. O modalitate de a rezolva paradoxul era să se spună că Maria "așa plină de har cum era, a fost întărită în har".

Paradoxul – sau ambiguitatea – lua astfel forma afirmării într-unul și același paragraf a faptului că ea a fost sfințită în pîntece "și de atunci încolo (ex tunc) s-a păstrat în curățenia virtuții", dar și a faptului că "în însăși clipa consimțirii, odată cu zămislirea Mîntuitorului, ea a fost întărită, cu alte cuvinte, întărită în virtute, așa încît nu a mai putut păcătui pentru tot restul vieții (de caetero)". Această teorie a sfințirii încă din pîntece a generat și alte dificultăți. În primul rînd, nu era atestată în Scripturile canonice, ci doar în tradiția Bisericii; dar această problemă

Ier. 1,5
Luca 1,28 (Vulg.)
Ef. 2,3
Nicol. Cus. Serm. 5.2
(Heidelberg 16:83); Wyc.
Serm. 2.14 (WLW 9:97)
Gers. Consid. Jos. (Glorieux 7:67); Gers. Serm. 232
(Glorieux 5:349)
Hs. Sanct. 2.3 (Flajšhans 3:6); Hs. Sent. 3.3.4
(Flajšhans 2:399-400)

Joh. Rup. Serm. 25 (FIP Txt 12:91-92)

Ub. Cas. Arb. vit. 4.34 (Davis 367)

Nicol, Cus. Serm. 8.1 (Heidelberg 16:164); Rich. S. Laur. Laud. Mar. 4.28.1 (Borgnet 36:251)

Vezi supra, p. 78

Dns. Scot. Quaest. (BFS 3:16-17)

Henr. Lang. Concept. 3.11 (1516:13r)

Petr. Cand. Immac. 2.B.1 (Emmen 76-77); Henr. Wrl. Immac. 91; 178 (FIP Txt 10:31; 72)

Petr. Aur. Tract. 1 (BFS 3:34)

Gr. Arim. Sent. 2.30-33.2.1 (1522-II: 114r) Henr. Wrl. Immac. 240 (FIP Txt 10: 101-102)

era valabilă și în cazul altor aspecte legate de doctrina despre Fecioara Maria. Cert este că Scriptura nu relevă în nici un fel unicitatea Fecioarei. Există mărturii scripturale explicite cu privire la sfințirea încă din pîntece a proorocului Ieremia, iar despre Ioan Botezătorul se putea spune că "era «plin de har»... căci nu s-a născut ca «fiu al mîniei», chiar dacă a fost astfel zămislit, ci a fost sfințit în luna a şasea". Pe lîngă Ieremia și Ioan Botezătorul, Iosif, soțul Mariei, a primit și el acest atribut special. Din aceste exemple se putea deduce sfințirea în pîntece a Mariei printr-un argument a fortiori, dar chiar și atunci, diferența dintre Maria și ceilalți sfinți consta în gradație mai curînd decît în tipologie, în sensul că ea a primit "harul într-o măsură mult mai mare" decît ei, "atît cît putea primi cineva din Duhul Sfînt în această viată nefiind unit ipostatic cu Dumnezeu", așa cum fusese doar firea omenească a lui Iisus. Chiar dacă diferența s-a manifestat în afirmatia potrivit căreia Fecioara Maria "nu doar că nu a păcătuit niciodată, ci îi era cu neputintă să păcătuiască", acest argument era, în ochii multora, insuficient fără un răspuns mai complet la întrebarea cum și de ce era așa, dacă în momentul zămislirii și al nașterii ea nu se deosebise de restul neamului omenesc.

În conceptia sa despre Fecioara Maria, la fel ca în cea despre întrupare, Duns Scotus se baza pe o metodă teologică a "maximalismului". Dumnezeu putea fie să o păstreze complet neatinsă de păcatul originar, fie să o salveze de sub robia acestui păcat în clipa zămislirii ei ori să o spele de acest păcat după un anumit timp. "Care dintre acestea trei... s-a întîmplat", continua el, "Dumnezeu știe. Dar dacă nu contrazice autoritatea Scripturii sau autoritatea Bisericii, este de preferat să-i atribuim Mariei o desăvîrșire mai mare și nu una mai mică". Sau, așa cum spunea un alt gînditor "Prefer să greșesc prin exagerare, atribuindu-i mai multe prerogative, decît prin inadecvare, lipsind-o de slava pe care o are". O altă componentă a acestei metode era formula des întîlnită: "Ceea ce era atît posibil, cît și pe deplin potrivit ca Dumnezeu să facă, a făcut" (potuit, decuit, fecit). Apărătorii formulei recunoșteau că aceasta părea să fie indispensabilă doctrinei imaculatei concepții, iar criticii ei obiectau spunînd că problema nu era "dacă a fost posibil ca ea să fie zămislită fără păcatul [originar], ci dacă a fost într-adevăr zămislită fără acesta". S-a ajuns chiar la extreme "inutile" precum teoria potrivit căreia, de la începutul creației Dumnezeu pusese

Joh. Vit. Concept. 1 (Du Pin 3:1336) Gers. Joh. Mont. (Glorieux 10:16-17)

Gers. Ep. 56 (Glorieux 2:267-268)

Ambr. Cath. Immac. (1542-1569)

Hug. Man. 17.ix,1439 (CB 6:589)

Vezi *supra*, p. 105 CBas. (1431-1439).36 (Mansi 29:183)

Vezi infra, p. 121

Gabr. Fl. Fest. Mar. 1 (1499:A2v); Joh. Rag. Auct. conc. 3 (DRTA 15:212)

Vezi vol. 3, p. 230

Dns. Scot. Ox. 4.1.2.9 (Wadding 16:109); Ioan. Par. Pot. 12 (Leclercq 208) deoparte o bucățică specială din "materia primordială" pentru a fi prezentă în Maria în momentul zămislirii trupului lui Hristos, sau teoria potrivit căreia, nefiind sub robia păcatului originar, Maria rămînea neatinsă de orice posibilă consecință a acestuia, inclusiv oboseala fizică. Chiar și din rîndul susținătorilor doctrinei erau voci care precizau că există anumite daruri și privilegii, ca de pildă o cunoaștere totală a viitorului, pe care Hristos ar fi putut să le acorde mamei Sale, dar totuși nu a făcut-o. Cu toate acestea, metoda a avut cîștig de cauză, iar în veacul al XVI-lea chiar și urmașii lui Toma de Aquino o foloseau pentru a argumenta doctrina imaculatei concepții.

Cea de-a treizeci si sasea sesiune a Conciliului de la Basel a hotărît că imaculata concepție este o "doctrină cucernică, în acord cu practica liturgică a Bisericii, cu credința catolică, cu dreapta judecată și cu Sfînta Scriptură" și recomanda ca doctrina să fie "acceptată, susținută și pusă în practică de către toți catolicii", interzicînd totodată orice propovăduire ori învătătură contrară ei. Totuși, în momentul sesiunii, Conciliul de la Basel era el însuși pus sub semnul întrebării din cauza declarațiilor și acțiunilor sale cu privire la relația dintre autoritatea papei si cea a unui conciliu general. De aceea, hotărîrea privind imaculata concepție nu a căpătat statut canonic. Cu toate acestea, unii sustinători ai imaculatei conceptii din veacul al XV-lea foloseau această hotărîre în sprijinul afirmației potrivit căreia, desi existase o vreme cînd se îngăduia ca imaculata concepție să fie pusă la îndoială, acum Biserica se pronunțase definitiv în această chestiune și era "o nesăbuintă și o nerusinare" ca cineva să i se opună în continuare. Cu sau fără autoritatea Conciliului de la Basel, doctrina devenise general acceptată în creștinătatea apuseană, crezută de credincioși și propovăduită de învățați, cu mult timp înainte ca, în cele din urmă, ea să fie mărturisită în mod oficial de către Papa Pius al IX-lea în bula papală Ineffabilis Deus, din 8 decembrie 1854.

Cealaltă componentă principală a comunicării harului, doctrina despre sfintele taine, a continuat și ea să se afle în centrul atenției de-a lungul veacurilor al XIV-lea și al XV-lea. Definiția sau mai curînd definițiile medievale ale tainei, însoțite uneori de un citat corespunzător din Augustin, continuau să aibă valoare de normă. Scotus o definea ca "un simbol vizibil, care, prin instituirea divină, semnifică în mod eficace harul lui Dumnezeu sau acțiunea gratuită a lui Dumnezeu și are ca scop mîntuirea unui om care încă se află în viața aceasta". Alte definiții vorbeau

Robt. Orf. Corr. 60 (Bibl. Thom. 31:223); Hs. Coll. 12 (Ryšánek 7:86); Ub. Cas. Arb. vit. 4.36 (Davis 376) Dom. Domen. Pot. pap. 1.con.3 (Smolinsky 75)

Hs. Sent. 4,3.11 (Flajšhans 2:531-532) Mars. Pad. Def. min. 15.9 (Brampton 51-52); Thos. Sut. Quodlib. 3.19 (Schmaus 461); Aeg. Rom. Eccl. pot. 2.12 (Scholz 106-107); Ub. Cas. Sanct. ap. (ALKGMA 2:390)

Wyc. Euch. 5 (WLW 16:158) Gl. Ord. Eph. 5:32 (PL 114:599)

Guil, Mar. Corr. Thom. 60 (Bibl. Thom. 9:243)

Robt. Orf. Corr. 60 (Bibl. Thom. 31:223)

Corr. "Quare" 60 (Bibl. Thom. 9: 245)

Ioan, Par. Corr. 57 (SA 12:279-280)

Ub. Cas. Arb. vit. 2.6 (Davis 123) Gers. Consid. Jos. (Glorieux 7:63-64); Gers. Cant. 5 (Glorieux 8:615); Gers. Desp. 1 (Glorieux 7:11); Gers. Nupt. (Glorieux 6:197)

Gabr. Bl. Fest. Chr. 13 (1499: F3v); Gabr. Bl. Can. miss. 14.E (Oberman-Courtenay 1:117)

despre "un simbol al unui lucru sfint" și despre "forma văzută a unui har nevăzut". La fel ca în veacurile anterioare, validarea unei taine prin instituirea ei de către Hristos era ambiguă în cazul cîtorva dintre ele. Din relatările evanghelice nu era clar, de pildă, cînd anume a instituit Hristos botezul, care fusese practicat de Ioan Botezătorul încă înainte ca Iisus să-și înceapă activitatea de propovăduire publică. Însă cea mai evidentă ambiguitate continua să fie legată de instituirea căsătoriei, în care părea să nu fie "nimic eminamente spiritual". Toma de Aquino învătase că înainte de venirea lui Hristos cununia nu fusese o taină, nici chiar pentru poporul lui Israel. Ca multe alte afirmații ale lui Toma, și aceasta a devenit subject de controversă pentru generația care i-a urmat. Wycliffe nu a fost nicidecum singurul care spunea în domeniul teologiei sacramentale: "Nu înseamnă neapărat că dacă Toma afirmă acest lucru, trebuie să-l și propovăduim oamenilor". Citînd din Glossa Ordinaria, adversarii lui Toma susțineau că încă din Grădina Edenului semnificația sacramentală a cununiei era unirea spirituală a lui Hristos cu Biserica. Apărătorii lui Toma replicau printr-o clasificare a diferitelor funcții ale cununiei instituite de Dumnezeu, atît în legea naturii, cît și în legea harului. Dintre aceste funcții, cea specific sacramentală nu a fost instituită pînă în momentul patimilor lui Hristos, de unde derivă toate tainele. Într-o altă replică se spunea că Glossa Ordinaria se referă strict la cununia în starea de inocentă de dinaintea căderii, și că prin urmare cununia în cadrul poporului lui Israel nu fusese altceva decît o prefigurare a tainei. Consecventă cu această insistență asupra stării de inocentă era ideea potrivit căreia căsătoria Fecioarei Maria cu Iosif a fost "cea mai autentică dintre căsătorii", în ciuda faptului că nu s-a consumat, fiind totodată "o mare taină, închipuind unirea lui Dumnezeu cu Biserica".

Regula care spunea că o taină trebuia să fi fost instituită de Hristos ridica probleme nu doar pentru taine precum botezul și cununia, care precedaseră momentul patimilor, ci și în cazul celor care își intraseră în drepturi abia după înălțare. "Nici îngerii, nici apostolii, nici Biserica, și cu atît mai puțin un membru al Bisericii, nu puteau institui taine", explica Biel, adăugînd însă imediat că "o excepție este confirmarea, despre care nu există mărturii că ar fi fost instituită de Hristos, potrivit materiei și formei folosite pentru conferirea ei"; de aceea, trebuia să se creadă "fără urmă de îndoială, în temeiul tradiției orale a apostolilor transmise Bisericii, că El a instituit-o în felul acesta".

Dom. Domen. Pot. pap. ad 14 (Smolinsky 119)

Wil. Oc. Ben. 3.3 (Sikes 3:230-231); Wyc. Serm. 3.16 (WLW 11:125); Joh. Rag. Utraq. (Mansi 29:735) Dns. Scot. Rep. Par. 4.14.4.14 (Wadding 24:224) Jac. Vit. Reg. chr. 2.2 (Arquillière 168-169); Aeg. Rom. Eccl. pot. 3.9 (Scholz 193) Ioan. Par. Pot. 10 (Leclercq 195)

Vezi infra, pp. 147-155 Vezi vol. 1, pp. 200; 225

Nicol. Cus. Ep. 2 (Faber 2-II:6r)

Dns, Scot. Rep.Par. 4.8.1.3 (Wadding 24:9-10) Ub. Cas. Arb. vit. 4.5 (Davis 283)

Jac. Mis. Utraq. 1.2 (Hardt 3:421-422)

Gers. Magn. 9 (Glorieux 8:414); Jac. Mis. Zjev. 12:4 (Pram. 18:459)

Maglione (1941) 5

Sedlák (1918) 1

Dincolo de statutul confirmării ca taină discretă era nevoie să se stabilească cine avea autoritatea de a declara drept taină un simbol sau un act despre care Evanghelia nu spune în mod explicit că ar fi fost instituit în istorie de Hristos: Biserica în calitatea ei de trup al lui Hristos, tradiția văzută ca o continuare a revelației lui Hristos, ori papa, ca vicar al lui Hristos. Teologi cu vederi diferite au căzut de acord în privința faptului că, suveran fiind chiar și asupra propriilor mijloace ale harului, care sînt eficiente datorită "legămîntului" (pactum) său, Hristos nu este legat de tainele pe care le-a instituit; însă El nu a împărtășit nimănui această suveranitate, nici măcar papei. Această îngrădire interzicea Bisericii ori papei să "instituie noi taine".

Dintre toate cele sapte taine, taina pocăintei si cea a preotiei în trepte ierarhice<sup>1</sup> au fost cele care s-au dovedit problematice pentru viata Bisericii de-a lungul Evului Mediu tîrziu. Însă ca o continuare a evoluției teologice a Evului Mediu Euharistia a continuat să ocupe primul loc în rîndul sfintelor taine, dînd substantă și semnificație tuturor celorlalte. Euharistia era "taina fiecăreia dintre celelalte taine"; căci dacă trupul lui Hristos nu ar fi prezent în Euharistie, nici una dintre celelalte taine nu ar mai avea vreo valoare, iar evlavia în Biserică ar înceta să mai existe. "Instituirea acestei preacinstite taine" era cea mai însemnată dintre toate lucrările lui Hristos. În timp ce în botez Hristos este prezent prin puterea sa, în Euharistie El este prezent nu doar prin puterea, ci prin însăși "substanța" Sa. Și în felul acesta, la întrebarea de ce nu există în crezuri nici o referire la Euharistie (chiar dacă se mentionează "un botez spre iertarea păcatelor" în crezul de la Niceea) se putea răspunde citîndu-se sintagma "comuniunea celor sfinte" (communio sanctorum) din Crezul apostolilor: cu toate că sintagma putea să însemne și "comuniunea sfintilor", ea includea modalitatea prin care s-au ivit sfinții și, prin urmare, putea fi redată prin "comuniunea sfintelor taine". Faptul că se acorda în continuare însemnătate Euharistiei în această perioadă reiese din felul în care "toți marii gînditori ai veacului al XIII-lea [și ai veacurilor următoare l încearcă să elucideze dogma euharistică"; de fapt, "în istoria intelectuală cehă de la sfîrșitul secolului al XIV-lea și din secolul al XV-lea, Euharistia ocupă primul loc".

În original, holy orders, sintagmă care se referă la cele trei trepte ale preoției sacramentale (n. trad.).

Wil. Oc. Corp. 1 (Birch 164)

Wil. Oc. Sacr. alt. pr. (Birch 2); Wil. Oc. Corp. 21 (Birch 274-276)

Wil. Oc. Corp. 5 (Birch 182) Tom. Kemp. Im. Chr. 4.18 (Pohl 2:136); Gers. Magn. 9 (Glorieux 8:395); Wil. Oc. Corp. pr. (Birch 158) Wil. Oc. Ben. 3.10 (Sikes 3:240)

Jac. Mis. Corp. 2 (Hardt 3:885); Ier. Prag. apud. Fill. Gest. conc. Const. 5.vii.1416 (Finke 2:61)

Radb. Corp. 7 (CCCM 16:37-40)

Jac. Mis. Corp. 3; 9 (Hardt 3:892-893; 903-904); Jac. Mis. Com. parv. (Ryba 156) Jac. Mis. Rem. 1; 2 (Vooght 321-323; 337-338)

Vezi vol. 3, p. 200 Corp. Jur. Can: Decr. Grat. 3.2.42 (Friedberg 1:1328-1329) Turr. Vot. avis. (Mansi 30:601)

Hs. Corp. 2.1-2 (Flajšhans 1-II:10-11); Hs. Sent. 4.12.3 (Flajšhans 2:577); Chel. Repl. 30 (Petru 197)

Nu doar în rîndul celor mai radicali dintre cehi, care negau adevărata prezență, ci chiar și în rîndul celor care acceptau dogma Bisericii a continuat să existe "o diversitate de opinii" cu privire la învățătura euharistică, și aceasta mai ales datorită faptului că anumite întrebări nu fuseseră lămurite nici de concilii, nici de Scriptură și de Părinți. Clasificarea pe care o făcuse Ockham teoriilor despre preschimbarea pîinii sacramentale în trupul lui Hristos includea trei alternative, doar a doua fiind considerată ortodoxă: că aceeași substanță care fusese pîine era acum trupul lui Hristos; că substanța pîinii înceta să mai existe, iar substanta trupului lui Hristos începea să existe acolo, sub accidentele pîinii; și că substanța pîinii rămînea, împreună cu trupul lui Hristos, în același loc. Însă nici chiar această listă nu epuiza toate posibilitățile. În plus, așa cum nota chiar Ockham, "catolicii care acceptă această a doua opinie au păreri diferite în ceea ce privește modalitatea" prezenței. Astfel, în ciuda reiterării avertismentelor împotriva "cercetării minuțioase și fără rost a acestei taine profunde" și în ciuda respingerii teoriilor bizare cu privire la Euharistie, cei ce erau preocupați de doctrina crestină în această perioadă nu au putut să nu abordeze tema euharistică.

Convingerea, împărtășită chiar și de teologii husiți, că exista o "credință a întregii Biserici catolice și universale în adevărul acestei chestiuni" a făcut necesară consultarea trecutului recent și îndepărtat, ca ghid pentru corectarea doctrinei euharistice. O recapitulare a dezvoltării medievale anterioare a doctrinei din veacurile al IX-lea si al XI-lea a servit drept modalitate de abordare a acestei doctrine în veacurile al XIV-lea si al XV-lea. Unul dintre acesti teologi husiti cita formula lui Paschasius Radbertus despre "cele două moduri ale trupului natural al lui Hristos" precum și alte pasaje din lucrările acestuia pentru a-și dovedi propria lui ortodoxie substanțială cu privire la prezența reală. El cita de asemenea respingerea lui Berengarius din 1059, care fusese inclusă în dreptul canonic, așa încît Berengarius devenise, aproape ironic, un reprezentant al ortodoxiei euharistice, precum și un susținător al autorității conciliului de a judeca eretici. Și alți teologi husiți, inclusiv Hus, se foloseau de mărturisirea lui Berengarius pentru a se disocia de erezia acestuia și pentru a-și justifica opiniile. Se pare că declarația lui Berengarius a fost un loc potrivit pentru a începe o revizuire a învătăturilor Bisericii cu privire la Cina Domnului; căci cele trei

loan, Par, Corp. (1686:95-96); Wil. Oc. Jn. 40 (Sikes 3:145); Wil. Oc. Corp. 21 (Birch 278); Wyc Serm. 2.48; 2.61; 3.51 (WLW 9:349-350; 9:454-455; 11:446-447); Wyc. Euch. 1; 2;5;7;9(WLW 16:25-26; 30-32; 117; 125; 225; 279); Wyc. Apost. 5; 6; 9; 16 (WLW 12:68; 79; 108; 229); Joh, Rag. Utraq. (Mansi 29:848-849); Joh. Rag. apud. Laur. Reich. Diurn. 11,ii,1433 (MC 1:308); Gabr. Bl. Can. miss. 80.N (Oberman-Courtenay 4:16-18) Vezi infra, pp. 239-240, 250 Aug. Ev. In. 80,3 (CCSL 36:529)

Petr. Lomb. Sent. 4.3.1 (Quaracchi 4:61)
Aeg. Rom. Ren. pap. 16.1 (1554:22r); Gabr. Bl. Can. miss. 48.C (Oborman-Courtenay 2:233)
Petr. Lomb. Sent. 4.9.1 (Quaracchi 4:199)
Aug. Ev. In. 25.12 (CCSL 36:254)
Tom. Kemp. Im. Chr. 4.10 (Pohl 2:118-119); Wyc. Serm. 2.61 (WLW 9:455)

Gabr. Bl. Can. miss. 29.E (Oberman-Courtenay 1:292-293); Gabr. Bl. Fest. Chr. 19 (1499:H8r) Alv. Pel. Ep. 9.5 (Meneghin 51-52)

Chel. Repl. 25 (Petrů 180)

Wyc. Apost. 16 (WLW 12:220)

Andr. Brd. *Utraq.* 4 (Hardt 3:399); Gers. *Utraq.* (Glorieux 10:57; 67); Joh. Rag. *Utraq.* (Mansi 29:815; 867)

Jac. Mis. Rem. 2 (Vooght 328) Dns. Scot. Ox. 4.8.1.3 (Wadding 17:7-8)

Apud. Ioan. Par. Corp. (1686: 109) Pfib. Tract. 5 (Sedlák 74); Gers. Magn. 9 (Glorieux 8: 395) Wyc. Serm. 1.13 (WLW 8: 90-92); Wyc. Euch. 3;9 (WLW 16: 62-63; 316-318); Chel. Repl. 12 (Petrù 152) reinterpretări euharistice din secolul al XIV-lea de care ne vom ocupa – ale lui Ioan de Paris, William Ockham și John Wycliffe – toate luau ca autoritate "confesiunea lui Berengarius", așa cum au făcut și adversarii lor din secolul al XV-lea, care apărau transsubstanțierea. Iar în veacul al XVI-lea, Berengarius avea să fie readus în centrul noilor dezbateri pe tema prezenței euharistice.

Deasupra și în spatele acestor autorități medievale mai recente se aflau Părinții Bisericii, și în special Augustin. Formula augustiniană, "Cuvîntul se adaugă materiei și devine o taină, echivalentul unui cuvînt văzut", care avea să joace un rol important în gîndirea sacramentală a multora dintre reformatorii protestanți din veacul al XV-lea, apărea în Sentințele lui Petru Lombardul, de unde a trecut nu doar în comentariile pe marginea Sentințelor, ci și în alte lucrări. Poate cea mai nelinistitoare dintre afirmatiile lui Augustin, citată și ea în Sentințe, "De ce vă pregătiți dinții și stomacul? Credeți și veți fi mîncat deja", putea servi la stabilirea unei distincții între "hrana spirituală" a credinței și "hrana sacramentală" a Sfintei Euharistii. În felul acesta, ea oferea o bază pentru rezolvarea problemei pastorale a unui credincios care se afla în imposibilitatea fizică de a consuma împărtășania. Însă deprecierea "hranei sacramentale" în favoarea "celei spirituale" putea de asemenea să semnifice faptul că "în realitate (v pravdě) mănîncă doar cel ce crede în Hristos", transformînd astfel realitatea prezentei într-un corolar al credinței mai curînd decît într-un fapt objectiv. Putea chiar să devină o apărare a practicii de a interzice împărtășirea laicilor din potir, pe motiv că adevărații credinciosi nu au nevoie să primească taina sub ambele specii; căci dacă ei cred înseamnă că au primit deja trupul lui Hristos (și în mod implicit, sîngele lui).

Așa cum în Evul Mediu timpuriu "regula credinței" cu privire la prezența reală fusese în mare măsură un corolar al "regulii rugăciunii" exprimate în evlavia personală și în liturghia publică, tot astfel, prin reciprocitate, doctrina avea să stimuleze evoluția liturgică și a vieții de cult. "Practic, întreaga viață de cult a Bisericii", nota Duns Scotus, "este legată (in ordine) de această Taină", a cărei adorare era, la rîndul său, una dintre cele mai puternice dovezi ale prezenței reale, de vreme ce o astfel de cinstire, dacă ar fi adresată unui simplu simbol al trupului lui Hristos, ar fi idolatră, adică exact ceea ce reprezenta acest tip de venerare în viziunea criticilor doctrinei medievale.

Andr. Brd. Orig. Hs. (FRA 6:335; 339); Přtb. Tract. 1 (Sedlák 58-59); Joh. Rag. Bas. conc. 41 (MC 1:82); apud Joh. Rag. Boh. 155 (MC 1:269); Laur. Reich. Diurn. 21.i.1433 (MC 1:294); Jac. Mis. Zjev. 13:12 (Pram. 18:545); Jac. Mis. Corp. 6-7 (Hardt 3:917-921); Jac. Mis. Ven. sacr. 13 (Vooght 401-402)

Gers. Sup. (Glorieux 10:141)

Dns. Scot. Quodlib. 20,13 (Wadding 26:313)

Dns. Scot. Quodlib. 20,2 (Wadding 26:298); Ub. Cas. Arb. vit. 4,5 (Davis 291-292)

Aeg. Rom. Ren. pap. 20 (1554:26v)

Jac. Vit. Reg. chr. 1.5 (Arquillière 136); Alv. Pel. Planc. eccl. 1.63 (1560:77v)

CLater, (1215) Const. 1 (Alberigo-Jedin 230)

ln. 111. Sacr. alt. 4.7 (PL 217:860-861)

Opoziția lor față de această "idolatrie" a generat acuzații de nelegiuiri comise împotriva Tainei și împotriva icoanelor reprezentîndu-i pe sfinți, dar și pledoarii teologice în sprijinul practicii de adorare a pîinii euharistice în temeiul legăturii inseparabile dintre Taină și persoana Dumnezeu-omului. Chiar și un susținător al doctrinei transsubstanțierii și al adorării s-a văzut nevoit să lanseze un avertisment împotriva diferitelor abuzuri superstitioase legate de jertfa euharistică, încurajate de predicatori mult prea zeloși. Aceste aspecte nu au diminuat însă semnificația euharistică a liturghiei și nici practica de a pune jertfa în relație cu o anumită intenție. Ca jertfă, liturghia folosea nu doar preotului care o oferea, ci întregii Biserici, în numele căreia preotul aducea această ofrandă. Relația acestei jertfe cu jertfa de pe Golgota continua să fie o problemă mult dezbătută. Căci toți acceptau faptul că "nici o jertfă nu urma și nici nu putea să urmeze jertfei lui Hristos", singura jertfă adevărată și singurul preot adevărat. Însă, asa cum afirmau doi autori din secolul al XIV-lea, "această jertfă a fost oferită odată pentru totdeauna (semel) ca pret [al mîntuirii], dar este vesnic amintită (recolitur iugiter) în Biserică prin taina care este sfintită si oferită prin slujirea preotilor".

Totuși, așa cum am precizat, mai ales natura prezenței euharistice era cea care continua, în ciuda dogmei transsubstanțierii, să se afle în atenția teologilor. Evident că transsubstanțierea nu fusese chiar soluția perfectă și nici nu lămurise pe deplin problema, în ciuda a ceea ce lăsase să se înțeleagă limbajul hotărîrii celui de-al patrulea Conciliu de la Lateran. În pofida acestei hotărîri și a sprijinului de care s-a bucurat din partea unei figuri atît de proeminente precum papa Inocentiu al III-lea, transsubstantierea continua să suscite aprige dispute. Existase încă de la început riscul ca această dogmă să fie luată drept o "explicație" raționalistă care face oarecum mai plauzibilă doctrina prezenței reale. Cum termenii "substanță" și "accident" au ajuns să capete tot mai mult o semnificație tehnică în vocabularul filozofiei și apoi al teologiei, s-a deschis calea schimbărilor filozofice care aveau să influențeze teoria euharistică a unuia sau altuia dintre teologi. Dar, ca în multe alte privințe, "schimbarea importantă vine odată cu Scotus, fiindcă la Scotus doctrina transsubstantierii devine mai mult o problemă a autorității Bisericii postapostolice decît una legată de înțelegerea Euharistiei". Definiția lui Scotus potrivit căreia

Dns. Scot. Ox. 4.11.1.2 (Wadding 17:319) Aeg. Rom. Corp. 3; 47 (1481: 2v; 38r); Aeg. Rom. Quodlib. 4.6 (1646: 212); Thos. Sut. Quodlib. 4.8 (Schmaus 546); Vit. Furn. Rer. princ. 3.1.3 (Wadding 4: 290); Wil. Oc. Sacr. alt. pr. (Birch 2-4); Wyc. Euch. 2 (WLW 16:48)

Vezi vol. 3, p. 243

loan, Par. Corp. (1686:85)

Vall, Euch. (MPPR 6:67); Vall. Volup. 3,25 (MPPR 5:990)

Petr. Lomb. Sent. 4,12,1 (Quaracchi 4:267)

Ioan Par, Corp. (1686:96-97)

Vezi vol. 2, pp. 105-108

loan Par. Corp. (1686:86-87) loan Par. Corp. (1686:102-103)

Vit. Furn. Quodlib. 2.9 (Delorme 79-80); Wyc. Euch. 7 (WLW 16:221-222, 228-230)

Joh, Lutt, Guil. Oc. 34 (Hoffmann 79)

Buescher (1950) 156

Wil, Oc. Corp. 12 (Birch 218); Wil, Oc. Sacr. alt. 3 (Birch 96)

Wil, Oc. Corp. 40 (Birch 476) Wil. Oc. Corp. 6 (Birch 188); Wil, Oc. Sacr. alt. 3 (Birch 150)

Wil. Oc. Corp. 31; 41 (Birch 370-372; 500)

transsubstanțierea este "deplina preschimbare a unei substanțe în altă substanță", era desigur prezentă aproape ad litteram la mulți alți teologi din veacul al XIV-lea, chiar dacă în unele cazuri definiția îi servea teologului, la fel ca și lui Scotus, drept pretext pentru propria lui reconstrucție idiosincratică. Aceste propuneri teologice individuale sînt importante aici doar în măsura în care ele reflectă continua distincție dintre transsubstanțiere și doctrina despre "adevărata și reala prezență a trupului lui Hristos, [care] ...poate fi apărată în alt fel" decît prin folosirea transsubstanțierii. Căci, așa cum avea să observe Lorenzo Valla, minunea euharistică nu era mai greu de crezut decît minunea întrupării, dar din anumite motive ea încă mai provoca "neliniști" chiar și celor pentru care întruparea era mai presus de orice îndicială.

Ceea ce aveau în comun cei mai multi era preocuparea pentru starea elementelor euharistice, pîinea și vinul, după preschimbarea lor în trupul și sîngele lui Hristos. Astfel, Ioan de Paris sustinea, pornind de la teoria lui Petru Lombardul, că autoritatea credinței nu presupune în mod obligatoriu negarea faptului că substanta pîinii rămîne. El făcea o analogie între substanța pîinii și firea umană a lui Hristos, care, potrivit doctrinei ortodoxe, își are ființa doar în ipostasul Său, fără să fie însă anihilată prin unirea ipostatică; era dispus însă să folosească termenul "impanație" pentru a descrie relația dintre pîine și trupul lui Hristos. Pentru diferiții lui opozanți, aceasta nu însemna altceva decît a spune "că substanța pîinii rămîne cu adevărat și că este cu adevărat pîine și trupul lui Hristos". William Ockham era și el acuzat de a fi sustinut ideea "că substanța pîinii este cu adevărat anihilată în Taina Euharistiei". Punînd accentul, cînd vorbea de prezența euharistică, "pe voința lui Dumnezeu, care, de potentia absoluta, poate împlini orice nu implică o contradictie", el interpreta uneori transsubstantierea pe baza puterii lui Dumnezeu de a separa substanța de accident si ca pe o modalitate prin care credința să capete merit, crezînd ceva fără dovada experienței sau a rațiunii. Prezența trupului lui Hristos în Taina Euharistiei nu trebuie considerată ca fiind "circumscrisă locului", și prin urmare se impunea o distincție clară între o preschimbare în substanța trupului și o preschimbare în "cantitatea trupului lui Hristos". Căci, cu toate că "acea cantitate care este, sau a fost, substanță" nu rămîne după preschimbarea pîinii în trupul lui Hristos, totuși "cantitatea" de

Wil. Oc. Sacr. alt. 3 (Birch 156)

Wil, Oc. Corp. 31 (Birch 372)

Maglione (1941) 72

Aeg. Rom. Corp. 34; 40 (1481: 23v; 29v); Henr. Gnt. Quodlib. 9.9; 11.1.4 (1613-11:97r-98v; 194r) Dns. Scot. Quodlib. 10.21 (Wadding 25:430)

Wyc, Civ. dom. 1,36 (WLW 4:260)

Wyc. Euch. 2; 7 (WLW 16:52; 199) Wyc. Ben. inc. 11 (WLW 7:190-191)

Wyc. Serm. 3.58 (WLW 11:507); Wyc. Euch. 7 (WLW 16:216); Wyc. Euch. 5 (WLW 16:148)

Wyc. Serm. 3.51 (WLW 11:445) Wyc. Euch. 8; 9 (WLW 16:271; 303)

Wyc. Euch. 1 (WLW 16:15) Wyc. Euch. 7 (WLW 16:230-231)

Wyc, Serm. 2.61; 4.42 (WLW 9:463; 13:351); Wyc, Euch. 4 (WLW 16:87)

Wyc, Euch. 4 (WLW 16:83-84); Wyc, Euch. 5 (WLW 16:123)

Wyc. Serm. 2.61 (WLW 9:453); Wyc. Serm. 3.54 (WLW 11:471); Wyc. Euch. 5 (WLW 16:121)

culoare, gust și volum rămîne. Distincția între substanță și cantitate era o modalitate de a "păstra cu ușurință întregul adevăr despre Taina Euharistiei". Indiferent dacă acuzațiile de erezie euharistică îndreptate împotriva lui Ioan de Paris și William Ockham erau sau nu adevărate, reiese clar din gîndirea lui Aegidius de Roma că era posibil chiar și pentru un teolog ortodox să propună "un nou concept... de «trup» ...mai în armonie cu credința" decît păreau a fi cel puțin unele dintre versiunile transsubstanțierii. El încerca să evite noțiunea de anihilare a substanței pîinii în preschimbarea euharistică, sugerînd că ea rămîne potențial în materia trupului lui Hristos, idee pe care Scotus o considera inacceptabilă, chiar dacă nu eretică.

Reiese încă și mai limpede din gîndirea lui John Wycliffe cum ideea "remanenței" pîinii putea de asemenea să ducă un teolog de la apărarea transsubstanțierii la respingerea ei totală. La început, el a afirmat că "preotul creează trupul lui Hristos<sup>1</sup>, adică, prin lucrarea lui face ca trupul lui Hristos să existe sub forma accidentelor prin cuvintele sfinte"; totuși, în cele din urmă a ajuns să considere neîntemeiată această explicație. Substanța și accidentul nu puteau fi despărțite, și prin urmare substanța pîinii se păstra. De fapt, "substanță" și "accident" nu erau termeni scripturali; și nici nu era potrivit să se vorbească despre o "preschimbare" a elementelor. Ceea ce este în Euharistie este "trupul lui Hristos în natura pîinii, de vreme ce acolo este natura pîinii, și nu natura trupului lui Hristos, așa cum este în ceruri". Este în ceruri potrivit dimensiunilor sale, iar în pîine "potrivit puterii (virtualiter) sale", unde este "prezent ascuns". Atît timp cît se afirma continuitatea pîinii ca pîine, Wycliffe nu a insistat asupra nici unei teorii a prezenței, ci a vorbit despre ea ca fiind "într-un fel sau altul" (quodammodo). Insista însă asupra faptului că, deși folosite în mod figurat, cuvintele de instituire sînt totuși unice, nefiind doar o binecuvîntare între multe altele. În felul acesta, trupul și sîngele erau în Taina Euharistiei "cu adevărat și în mod real, dar în sens figurat" sau "în chip spiritual și real" sau "într-un simbol, dar nu fără a fi acolo cu adevărat și în mod real". Dintre discipolii husiți ai lui Wycliffe, cei mai radicali l-au urmat în această accentuare a remanenței pîinii, ca și a calității ei unice,

În original, confects the body of Christ. Expresia mai apare în acest volum și sub forma confects the Eucharist, tradusă prin "săvîrşeşte Euharistia" (n. trad.).

Joh. Z. Tract. (Sedlák 4) Joh. Z. Tract. (Sedlák 19-20) Joh. Z. Tract. (Sedlák 62-63)

Chel. Repl. 10 (Petrů 149)

Chel. Repl. 17 (Petrů 163)

Jac. Mis. Rem. 1; 3 (Vooght 319; 347) Jac. Mis. Ven. sacr. 4 (Vooght 392)

Jac. Mis. Corp. 5 (Hardt 3:913-914); Jac. Mis. Corp. 10 (Hardt 3:925-927)

Ioan Par. Pot. 3 (Leclercq 181); Jac. Vit. Reg. chr. 2,5 (Arquillière 212); Joh. Rag. Utraq. (Mansi 29:713)

Jac. Vit. Reg. chr. 1.3 (Arquillière 111-112); Alv. Pel. Planc. eccl. 1.63 (1560:76r); Joh. Pal. Quaest. par. (Döllinger 435) Aeg. Rom. Err. phil. Conc. (Koch-Riedl 66); Nicol. Cus. Pac. fid. 4 (Heidelberg 7:11); Wil. Oc. Jn. 5 (Sikes 3:46); Seg. Sept. not. 1-2 (Krämer 430-431) Joh. Brev. Tract. 1.3 (Du Pin 1:829)

Gers. Mat. fid. 6 (Glorieux 6:158); Gers. Nupt. (Glorieux 6:206) Gers. Ex. doct. pr. (Glorieux 9:458) Apud Joh. Pal. Quaest. par. (Döllinger 418); Seg. Eccl. 1,21 (Krämer 402)

Bart, Pis. Quad. 27 (1498: J1v)

deosebită de orice altă pîine; însă această dublă accentuare, pe care conservatorii o denunțau drept ambiguă, părea să reducă Euharistia la statutul de "nimic mai mult decît un simplu simbol" (jedině púhé znamenie)", fără nici un fel de prezență a "adevăratului și substanțialului trup al lui Hristos", ci doar a "harurilor" sale. Totuși, cei mai moderați, deși au început prin a învăța o doctrină a remanenței și a prezenței "spirituale" inspirată din gîndirea lui Wycliffe. au renunțat în cele din urmă la ideea "limbajului figurat" în Euharistie și chiar și la doctrina remanenței și au încercat să-l reinterpreteze pe Wycliffe în acelasi sens. Într-o măsură mai mare decît celelalte concepții asupra Euharistiei pe care le-am prezentat, teoriile husite au prevestit soarta doctrinei euharistice în ultimele două secole ale perioadei de care se ocupă acest volum; căci în epoca tîrzie a Reformei, ca și în cea a Reformei husite, diferite doctrine cu privire la sfintele taine aveau să devină principii definitorii pentru diferite Biserici, care se vor trezi profund divizate de ceea ce, așa cum recunoșteau cu toții, trebuia să exprime unitatea credinciosilor cu Hristos și unul fată de celălalt.

## Una și adevărata credință

Cel mai grav pericol la adresa unității "unicei și adevăratei credințe" în veacurile al XIV-lea și al XV-lea se datora pierderii unicității în "Biserica una și adevărată", dat fiind că cele două erau percepute ca inseparabile. Preocuparea din ce în ce mai intensă privind unitatea Bisericii era totodată o dorință de a păstra - sau de a reface - "unitatea credinței, prin care se înțelege unitatea doctrinei". Aceasta era adevărata credință catolică, una și aceeași pretutindeni. A fi catolic însemna a avea credință explicită, dar și implicită: credință implicită în autoritatea universală a Scripturii și a Bisericii, dar și credință explicită în adevărurile Scripturii și ale Bisericii mărturisite în Crezul apostolilor. În ceea ce priveste aceste adevăruri de credință, nu se permitea nici o deviere sau "diversitate a doctrinelor", chiar dacă este posibil ca acest lucru să fi fost îngăduit înainte ca Biserica să-și formuleze mărturisirea de credință pe o anumită temă, așa cum fusese necesar ca în perioada Vechiului Testament să se stie si să se mărturisească anumite articole de credință doar implicit. Însă era necesar să se facă distincția între

All. Trin. (Du Pin 1:627) Ang. Clar. Alv. Pel. 16 (AFH 39:99); Nicol. Cus. Conc. cath. 1.5 (Heidelberg 14:49)

Wil. Oc. Corp. 36 (Birch 440)

Dns. Scot. Ox. 3.24.q.un.16 (Wadding 15:46) Dns. Scot. Quodlib. 7.10 (Wadding 25:291)

Dns. Scot. Ord. pr. 204 (Balić 1:138)

Dns. Scot. Ord. pr. 123 (Balić 1:87)

All. Pot. eccl. 3.1 (Du Pin 2:950)

Joh. Brev. Tract. 1.3 (Du Pin 1:840); Gers. Union. eccl. (Glorieux 6:15) Gers. Ex. doct. 2.5 (Glorieux 9:472)

Chel. Boj. (Petrů 97); Hs. Coll. 88 (Ryšánek 7:517)

Ub. Cas. Declar. (ALKGMA 3:178)

Ub. Cas. Rot. 16; 23 (ALKGMA 3:118; 127) Ub. Cas. Sanct. vest. (ALKGMA 3:72; 75) Eben. Consid. 9 (DRTA 15:829); Thdrc. Nm. Int. Pac. (Finke 3:125)

Henr. Lang. Concept. 1.7 (1516:3v); Gers. Cons. 4.4 (Glorieux 9:237-238)
Univ. Par. Avis. conc. 3; 21 (Finke 1:133; 139); Vall. Prof. rel. (MPPR 6:288-289); Thdrc. Nm. Mod. (QMR 3:116); Wil. Oc. Op. XC. dier. 71 (Sikes 2:596)

Robt, Orf. Repr. Aeg. 1 (Bibl. Thom. 38:34)

Ramb. Bol. Apol. ver. 6.1 (ST 108:50)

aceste doctrine și alte opinii teologice, care nu erau propovăduite în mod explicit ca adevăruri catolice, și față de care puteau exista diferite poziții; căci o astfel de "diversitate de opinii" nu amenința unitatea Bisericii și a doctrinei sale. De aceea, episcopii Bisericii nu trebuiau să condamne acest tip de "diversitate", chiar dacă era datoria lor să respingă devierea de la doctrina catolică explicită.

Potrivit lui Duns Scotus, era sarcina teologilor să aibă în vedere atît doctrina Bisericii, cît și opinia teologică, "să expună Scriptura și să explice concluziile" trase din aceasta. nu numai pe cele "necesare", ci și pe cele doar "posibile"; astfel, el sustinea că "teologia noastră nu se ocupă de fapt cu altceva decît cu lucrurile care sînt cuprinse în Scriptură și cu concluziile care pot fi trase (elici) de aici", acestea din urmă fiind "potențial (virtualiter) conținute în Scriptură". Prin urmare, era esențial ca "disputa [teologilor] să nu fie înăbușită", mai ales în cazul dezbaterilor din cadrul unui conciliu general al Bisericii, căci această dublă sarcină le era încredințată în primul rînd lor, mai curînd decît prelatilor Bisericii, iar teologii meritau să fie sprijiniți, nicidecum ridiculizați și criticați. Ținta frecventă a criticilor era presupusa erudiție excesivă a multora dintre ei, care îi făcea să neglijeze una și adevărata credință a credincioșilor simpli în favoarea polemicilor savante. Franciscanii spirituali sustineau că urmează exemplul lui Francisc atunci cînd puneau rugăciunea mai presus de studiu, considerînd-o ocupația principală a teologului, și denuntau atentia excesivă îndreptată către teologia filozofică, mai ales atunci cînd erau preferați autorii păgîni în dauna Bibliei. Pe de altă parte, Henric Heinbuche de Langenstein, considerat "în zilele noastre fără pereche în sfințenia vieții și în cunoștințe", îi critica pe cei care nu studiaseră Scriptura cum se cuvine (referindu-se aici și la anumiți franciscani) și pe Părinți, dar se aventurau să critice un teolog de anvergura lui Bernard. O asemenea ignorantă teologică, care unora li se părea că devenise contagioasă, era, desigur, cu atît mai respingătoare cînd era descoperită la un papă.

Adevărul fundamental al teologiei consta în articolele de credință. Acestea trebuiau crezute și acceptate prin credință, ceea ce nu însemna că nu puteau deveni obiect al "cunoașterii" (scientia), din moment ce tocmai acest lucru făcea din teologie o "știință". Expresia "articol de credință" se putea referi la un anumit adevăr catolic, afirmat explicit în crez sau adăugat în crez de către

Seg. Gl. Eug. 4 apud Seg. Hist. conc. Bas. 18.42 (MC 3:1165) Joh. Brev. Tract. 1.3 (Du Pin 1:834-835) Wil. Oc. Dial. 2.5 (Goldast 2:415-416); Ps. Alb. M. Mar. 132 (Borgnet 37:187); Henr. Oyt. Ver. cath. 3 (Opettex 16:10-11); Joh. Brev. Tract. 1.3; 3.4 (Du Pin 1:831; 900-901)

Gers, Ex. doct. 1.1 (Glorieux 9:459-460)

Gabr. Bl. Fest. Mar. 11 (1499: F6v)

Wil, Oc. Ben. 2,2 (Sikes 3:214-215); Wil. Oc. Dial. 2.2 (Goldast 2:411-412)

Wil. Oc. Op. XC. dier. 124; 82 (Sikes 2:847; 643); Wil. Oc. Jn. 34 (Sikes 3:130)

Turr. Aug. Rom. (Mansi 30:1008-1009) Vezi vol. 3, p. 200 Hs. Sent. 4.13,5 (Flajšhans 2:586-587); Hs. Svat. 1 (Hrabák 21) Chel. St. vr. 1.5 (Com. 22:15)

Chel, Crk. (Petrů 104) Jac. Mis. Purg. (Walch 1-111:3)

Jac. Mis. Utraq. 1.30 (Hardt 3:490-491)

Mars. Pad. Def. pac. 2.25,20 (Previté-Orton 397); Joh. Par. Pot. (Leclercq 250); Dom. Domen. Pot. pap. 1.con. 3 (Smolinsky 70-71)

Dns. Scot. Prim. princ. 4.10 (Roche 142)

Dns. Scot. Prim. princ. 3 (Roche 38)

Vezi vol. 3, pp. 321-322

autoritatea Bisericii de-a lungul secolelor: sau se putea referi la "adevărul catolic în întregul lui", care era deja complet și nu suferea nici o adăugire din partea nimănui. Articolele de credință includeau acele adevăruri care erau propovăduite explicit în Scriptură, precum și adevăruri care puteau fi deduse în mod necesar din Scriptură: asupra acestui fapt exista un consens, nu însă și asupra întrebării dacă erau și unele articole de credință nemenționate în Scriptură, dar transmise prin tradiția autentică. Totuși, pe lîngă articolele de credință de orice fel, existau și învățături pe care Biserica le îngăduia ca apartinînd "evlaviei credinței", dar nu le impunea ca obligatorii, cum erau de pildă diferitele credințe populare cu privire la Fecioara Maria. Chiar și în rîndul articolelor de credință, nu toate aveau aceeași importanță ca doctrinele fundamentale despre Treime si persoana lui Hristos. Un "adevăr catolic", potrivit definiției lui Ockham, era acela "considerat catolic de către toate neamurile creștine și catolice"; iar erezia era dimpotrivă "ceva contrar Scripturii divine sau doctrinei Bisericii universale" dacă era susținută cu obstinație. Aceasta era o definiție a ereziei cu care cei mai mulți erau de acord, inclusiv Jan Hus, care, folosind o interpretare medievală, includea simonia în rîndul ereziilor. Dintre sustinătorii lui Hus, Chelčický deplîngea faptul că adevărata credintă era numită acum erezie și invers, în vreme ce Jakoubek ze Stříbra, pe care Chelčický îl considera eretic, se pronunta împotriva inovațiilor eretice, opunîndu-se doctrinei purgatoriului, dar totodată pretindea că luptă împotriva inovației și atunci cînd se opunea practicii de a nu permite laicilor împărtășirea din potir. Şi alți critici ai papalității recurgeau la argumentul standard împotriva inovației, considerînd o "insolență" și o "născocire" pretenția papei de a avea "plinătatea puterii" asupra legii divine și umane precum și dreptul unilateral de a declara pe cineva eretic.

Însă pentru a fi "catolic", teologul avea nu doar sarcina de a promova articolele de credință și de a respinge ereziile, ci și de a aborda teologic acele adevăruri divine "care le erau cunoscute și filozofilor" și de a "demonstra prin rațiune ceea ce el știe [deja] printr-o credință absolut sigură". Pentru a-și îndeplini această sarcină, Toma fusese nevoit să se apere împotriva celor care îl acuzau că prin includerea creației ex nihilo în rîndul articolelor de credință, și nu în rîndul celor care trebuiau dovedite, el cedase prea mult în fața susținătorilor doctrinei despre

Corr. "Quare" 6 (Bibl. Thom. 9:37-38)

Ramb. Bol. Apol. ver. 6,2 (ST 108:60)

Ramb. Bol. Apol. ver. 6.3 (ST 108: 109)

Ramb. Bol. Apol. ver. 6,2 (ST 108:76); Robt. Orf. Corr. 6 (Bibl. Thom. 31:52-53)

Gers. Lull. (Glorieux 10:122); Gers. Cur. st. 1 (Glorieux 3:231-232) Gers. Magn. 7; 9 (Glorieux 8:314; 392)

Vezi vol. 3, p. 283

Nicol. Cus. Dir. spec. 4 (Heidelberg 13: 8); Nicol. Cus. Apol. (Heidelberg 2: 8) Dns. Scot. Quodlib. 1.4 (Wadding 25: 9); Dns. Scot. Prim. princ. 4.9 (Roche 122, 124); Petr. Aur. Sent. 1.1.6.56 (FIP Txt 3: 348)

Robt. Orf. Repr. Aeg. 11 (Bibl. Thom. 38:66) Dns. Scot. Prin. princ. 4.9 (Roche 122, 124)

Dns. Scot. Ord. 1.42,6-9 (Balić 6: 342-343)

Dns. Scot. Quodlib. 7.3 (Wadding 25:284); Dns. Scot. Prim. princ. 4.9 (Roche 130) Dns. Scot. Rep. Par. pr. 2.4 (Wadding 22:34-35)

Dns. Scot. Quodlib. 7.23 (Wadding 25; 302)

Gilson (1955) 463

Gers, Cant. 3 (Glorieux 8:601)

veșnicia lumii; potrivit apărătorilor lui, el dimpotrivă "demontase argumentele sofiste [ale acelor sustinători] cu o mai mare eficacitate" decît ar fi făcut-o vreodată criticii lui. Rambert de Bologna, care fusese discipolul lui Toma, a scris *Pledoarie pentru adevăr* în sprijinul poziției tomiste nu doar cu privire la vesnicia lumii, ci si cu privire la întregul demers al maestrului de a găsi o armonie între credință și rațiune; Toma arătase "că lucrurile pe care le spune credința nu sunt cu neputință, însă nu spune niciodată că acestea sînt demonstrații" ale faptului că asemenea lucruri ar fi adevărate prin rațiune. Rambert a îndreptat această afirmație mai ales împotriva acelora dintre criticii lui Toma care sustineau că nici un articol de credință nu poate fi dovedit. Așa cum observa un gînditor de după el, Toma evitase să încerce să dovedească acele lucruri care nu pot fi cunoscute decît prin credință sau să folosească dovezi "sofiste și neadevărate", chiar și pentru acele lucruri care puteau fi demonstrate.

Această ultimă referire era o critică la adresa argumentului ontologic al lui Anselm în favoarea existenței lui Dumnezeu; însă definiția care se afla la baza acestui argument, si anume că Dumnezeu este "acela în comparație cu care nu poate fi conceput nimic mai mare", era, așa cum observa Nicolaus Cusanus, o definiție pe care o acceptau "toți teologii" din ambele tabere ale controverselor epocii – Duns Scotus și Petrus Aureolus, precum și Aegidius de Roma si opozantul său tomist, Robert de Orford (pentru a menționa doar cîțiva). Şi cu toate că Scotus, în calitate de filozof, și-a expus propria versiune a argumentului ontologic, el insista de asemenea, vorbind "într-o manieră strict teologică", asupra faptului că omnipotența lui Dumnezeu, asa cum o înțelegea credința catolică, nu putea fi dovedită "pornind de la ceea ce se știe în mod natural". Si desi exista, prin urmare, "o singură cunoaștere a lui Dumnezeu", și nu două, exista în același timp o antinomie între teologie și filozofie, întrucît anumite concluzii nu puteau fi nici confirmate, nici infirmate printr-un mod de cunoaștere filozofic. În felul acesta, dezbaterile legate de "Dumnezeu și căile de cunoaștere", din secolele al XIV-lea și al XV-lea, au avut "felurite consecințe filozofice", influentînd însă și cursul istoriei doctrinare. Căci pe parcursul acestor veacuri, pe măsură ce se deplasa accentul dinspre primatul intelectului (expus de Toma de Aquino) către primatul voinței (susținut de Augustin si Bonaventura), avea loc o miscare asemănătoare dinspre o Gers. Mont. cont. 4 (Glorieux 7:18)

Isa. 7,9 Vezi vol. 3, pp. 281-282

Guil, Mar. Corr. Thom. 6 (Bibl. Thom. 9:32)

Ramb. Bol. Apol. ver. 6.1 (ST 108:57-58; 47); All. Tract. 2.3.8 (1490:D2r)

Robt. Orf. Corr. 6 (Bibl. Thom. 31:50) Gers. Magn. 9 (Glorieux 8:387)

Gers. Lull. (Glorieux 10:123) Gers. Serm. 213 (Glorieux 5:92-93); Nicol. Cus. Doct. ign. 3:11 (Heidelberg 1:151-152)

All. Leg. (Du Pin 1:664)

Gers. Theol. myst. 1.5 (Combes 14)

Vezi vol. 1, pp. 351-356 Vezi vol. 2, pp. 279-295

Vezi vol. 3, pp. 171-184; 325-328

formă de reflecție creștină care "caută, prin argumente bazate pe credința adevărată, să înțeleagă natura lui Dumnezeu", către o formă care "ține în principal de iubirea lui Dumnezeu... fără întrebări savante", cu toate că la mulți dintre gînditorii epocii (inclusiv la autorul citatului de mai sus) erau prezente ambele forme.

Pe parcursul secolelor al XII-lea si al XIII-lea, justificarea biblică pentru prima dintre aceste două forme de reflectie crestină, metoda rațiunii, o reprezentaseră cuvintele proorocului Isaia: "Dacă nu credeți, nu veți înțelege". Aceste cuvinte au continuat să confere o astfel de justificare și în veacurile al XIV-lea și al XV-lea. Întrucît pasajul era folosit de criticii lui Toma de Aquino pentru a-si sustine obiecțiile împotriva gîndirii acestuia, discipolii maestrului, pentru a preciza limitele înțelegerii posibile în această viață, parafrazau versetul biblic în felul următor: "Dacă nu credeți, nu veți înțelege în nici un fel ; dacă însă credeți, veți înțelege într-o oarecare măsură, deși nu pe deplin". Corolarul acestei determinări a limitelor întelegerii temporale era o interpretare a promisiunii în așa fel încît să însemne că cei care au avut credință în viața aceasta vor primi cunoașterea deplină în viața de dincolo. Pasajul excludea orice efort de "a înțelege spre a crede" sau de a-i convinge pe necredinciosi de plauzibilitatea rațională a credinței; era mai degrabă destinat celor care "filozofează pe baza religiei ca presupoziție". Însă era necesar să se meargă mai departe cu promisiunea din Isaia 7.9, punînd-o în relație nu doar cu "înțelegerea mentală" a adevărului despre Dumnezeu, ci și cu acea înțelegere care "îl apucă" pe Dumnezeu prin iubire și dorință. Credinciosii vrednici erau cei dispuși să atingă prin credință și acest tip de înțelegere, înțelegerea care a luat forma "teologiei mistice".

Asemenea misticismului lui Pseudo-Dionisie Areopagitul, din care izvora această concepție în mare parte, sau a misticismului lui Simeon Noul Teolog și Grigore Palama, sau a misticismului lui Bernard de Clairvaux și Bonaventura, această "teologie mistică" din veacurile al XIV-lea și al XV-lea prezintă interes pentru lucrarea de față doar în măsura în care a influențat dezvoltarea doctrinei Bisericii. De-a lungul acestor două secole, teologia mistică a coexistat în mare parte cu doctrina oficială a Bisericii, fără să o modeleze și (după părerea criticilor) fără să fie modelată de aceasta în mod hotărîtor. Nu putem spune cu certitudine dacă cercetătorii care au văzut în

mistica medievală tîrzie o sursă pentru versiunile mai radicale ale teologiei Reformei au sau nu dreptate, însă cu siguranță nu greșim identificînd-o drept una dintre tintele anatemelor conciliare si confesionale din perioada Reformei si, prin urmare, drept una dintre ocaziile pentru formulările doctrinare adoptate atît de romano-catolicism, cît și de protestantismul conservator din veacul al XVI-lea. De aceea, în ciuda importanței sale istorice și a interesului intrinsec sporit, misticismul Evului Mediu tîrziu va figura în prezentarea noastră, în capitolul acesta precum și în cele următoare, într-o manieră oarecum expeditivă. Din acest motiv, Gerson și Nicolaus Cusanus, ca teologi și cardinali ai Bisericii, preocupați, în mod explicit și pe deplin constient, de relația dintre teologia mistică și teologia Bisericii, trebuie să ocupe aici un loc mai important decît vor ocupa alții care i-ar eclipsa în schimb în orice istorie a misticismului.

Luîndu-i ca modele pe Grigore cel Mare și Bernard de Clairvaux, Gerson a stabilit ca ideal teologul "ambidextru", capabil în aceeași măsură să ducă fie o viață contemplativă, fie una activă și în același timp să se angajeze ori într-o teologie "afectivă", ori într-una "speculativă". Însă așa cum Gerson prefera viața contemplativă celeia active, tot astfel îi îndemna pe "scolastici... să studieze cu mult sîrg scrierile de teologie mistică". Formele doctrinei Bisericii se ocupaseră mai mult cu "înțelegerea" (intelligentia) decît cu "simțirea" (affectus), care era lăcașul teologiei mistice. Or, așa cum nota Nicolaus Cusanus, trebuia să "laşi totul în urmă, să-ți depășești chiar propriul intelect", să treci "dincolo de orice simțire, rațiune, intelect către viziunea mistică". Desi era periculos ca evlavia să existe fără cunoaștere, așa cum se întîmpla în cazul anumitor secte eretice, era totuși necesar să se scoată în evidență faptul că teologia speculativă putea fi pusă în slujba unui scop imoral cu mai multă ușurință decît teologia mistică. Întrucît simplii credincioși erau uneori mai evlavioși decît învățații, după cum observase Toma de Aquino, aceștia "pătrund în adîncul teologiei mistice într-o manieră mai rapidă și mai sublimă decît cei care sînt instruiți în teologia scolastică și discursivă". Căci teologia mistică "nu are nevoie de tipul de scoală care poate fi numit «scoala intelectului», ci se dobîndeste la scoala simtirii", unde se învață practicarea virtuților morale și tipul de teologie care conduce la purificarea si iluminarea mistică. Obiectul teologiei speculative este Adevărul, obiectul teologiei mistice

Gm. S. Th. Ep. frat. 12 (Davy 74-75) Gers. Mont. cont. 3; 27 (Glorieux 7:17; 36); Gers. Myst. theol. prac. 9 (Combes 188) Gers. Ep. 57 (Glorieux 2:275)

Gers. Theol. myst. 1.8 (Combes 19) Gers. Theol. myst. 4.21 (Combes 51-52) Gers. Myst. theol. prac. 8 (Combes 172-173)

Nicol. Cus. Poss. 17; 15 (Heidelberg 11-II:22; 19)

Gers. Theol. myst. 1.8 (Combes 20)

Gers. Theol. myst. 4.32 (Combes 82); Gers. Magn. 7 (Glorieux 8:302-304)

Tom. Aq. S. T. 2.2.82.3 ad 3 (Ed. Leon. 9:190)

Gers. Schol, myst. 9 (Combes 229); Gers. Mont. cont. 8 (Glorieux 7:21)

Gers. Theol. myst. 4.30 (Combes 76-77)

Gers. Theol. myst. 4.29 (Combes 73-74)

Gers. Theol. myst. 4.30 (Combes 78) Gers. Cant. 1 (Glorieux 8:579) Gers. Glor. 1.8 (Glorieux 8:543)

Gers. Cant. pr. (Glorieux 8:576)

Gers. Magn. 7 (Glorieux 8:307); Gers. Schol. myst. 8 (Combes 228) Gers. Ex. doct. (Glorieux 9:474); Gers. Magn. 3 (Glorieux 8:208) Gers. Magn. 1 (Glorieux 8:173-174)

Gers. Ep. 55; Ep. 58 (Glorieux 2:263; 277)

Gers. Ex. doct. (Glorieux 9:475) Gers. Cur. st. 1 (Glorieux 3:231); Ger. Serm. 207:247 (Glorieux 5; 8; 523) Gers. Magn. 7 (Glorieux 8:295)

Vezi vol. 3, p. 121-122 Gers, Glor, 3.5 (Glorieux 8:553)

Vezi vol. 1, pp. 354-356; vol. 2, pp. 39-46

Hon. Aug. Oct. quaest. 2 (PL 172:1187); Bart. Pis. Quad. 51 (1498:P4r)

Ps. Brd. Cir. Laud. Vir. (PL 182: 1147)

este Binele. Astfel, în timp ce teologia speculativă căuta o "cunoaștere intelectuală despre (scientia)", teologia mistică se afla în căutarea unei "cunoașteri experiențiale despre (notitia)". Din această perspectivă teologia era mai aproape de tradiția lui Augustin decît de cea a lui Aristotel.

"Explicația doctrinară" a teologiei scolastice și speculative nu putea face dreptate teologiei mistice, fiindcă iubirea extatică ce "constă în trăirea experiențială a unirii sufletului cu Dumnezeu ca obiect și tel suprem, nu poate în nici un fel să fie comunicată (tradi) prin doctrină". Totuși, era esential să se amintească faptul că exista o "tradiție doctrinară a teologiei mistice" care în conținutul ei doctrinar "nu era opusă sau separată de teologia scolastică". "Doctrina teologiei mistice" și "experiența doctrinei" trebuie să meargă mînă în mînă, în ciuda deosebirilor dintre ele. Doctrina trebuia să fie însoțită de experientă. Alături de Grigore cel Mare și Bernard, un alt remarcabil teolog era Bonaventura, "cel mai profund în gîndire și, în același timp, cel mai cucernic în simtire", tocmai din acest motiv fiind un ghid de încredere. El îmbina trăinicia teologiei doctrinare cu profunzimea teologiei devotionale, fără să strecoare în prima idei filozofice neesențiale și nici în a doua notiuni nepotrivite. Ceea ce îl deosebea de alți teologi și mistici (și, din această perspectivă, de alți franciscani) era cu precădere concepția exprimată în *Iti*nenariul minții către Dumnezeu. Spre deosebire de el, Ioan Scotus Eriugena a atras asupra sa acuzatia de panteism fiindcă nu fusese suficient de atent atunci cînd vorbise despre relatia dintre Dumnezeu și lumea creată. Dar nici nu fusese primul și ultimul care a căzut în această capcană. Gerson acuza diferiti autori mistici din secolul al XIV-lea de a fi estompat distinctia dintre Creator si lumea creată atunci cînd vorbeau despre unirea dintre suflet si Dumnezeu.

Căci un punct vulnerabil al teologiei mistice era doctrina sa cu privire la "îndumnezeire". Această doctrină fusese mult timp o trăsătură specifică învățăturii ortodoxe, mai ales în Răsărit, aflîndu-se în centrul teologiei mistice a lui Dionisie Areopagitul. Inspirîndu-se din această sursă, precum și din autori creștini occidentali, teologia latină a continuat și ea să vorbească despre mîntuire ca îndumnezeire. De pildă, potrivit unei scrieri pseudonime din această perioadă, unirea dintre Fecioara Maria și Fiul ei a fost atît de strînsă, încît îngerii i-au putut venera "trupul îndumnezeit" în El, iar Gerson descria cu naturalețe

Gers. Theol. myst. 5.35 (Combes 94)

Gers. Theol. myst. 8.41 (Combes 105-106)

Nicol, Cus. Fil. 1 (Heidelberg 4:39-40)

Nicol. Cus. Fil. 2 (Heidelberg 4:42)

Nicol. Cus. Fil. 3 (Heidelberg 4:51-52)

Nicol. Cus. Doct. ign. 3.12 (Heidelberg 1:161)

Vezi vol. 2, p. 280 Ps. 81,6; In. 10,34

Gers. Ep. 13 (Glorieux 2:57,60)

Gers. Ep. 55 (Glorieux 2:261-262)

Gers. Cant. 2 (Glorieux 8:592-593); Gers. Schol. myst. 11 (Combes 230-231) Dion. Ar. Myst. 2 (PG 3:1025)

Gers. Magn. 7 (Glorieux 8:312-313); Nicol. Cus. Doct. ign. 1.26 (Heidelberg 1:54)

odihna sufletului în iubirea lui Hristos ca pe "o pace care îndumnezeiește". Aceasta nu însemna însă că atunci cînd spiritul înzestrat cu rațiune era dus către Dumnezeu, el era "cu totul îndumnezeit" și reabsorbit în "ideea" de el însuși<sup>1</sup> care existase din veșnicie în mintea lui Dumnezeu. pierzîndu-și identitatea și statutul de entitate creată. Nicolaus Cusanus definea filiația divină, conferită prin mîntuire, ca "îndumnezeire", care era o "împărtășire din puterea lui Dumnezeu" ce transforma mintea și îi permitea să se împărtășească din propria percepție a lui Dumnezeu asupra adevărului. Această transformare nu știrbea statutul de făptură creată al omului, ci însemna că "vom fi atunci într-un alt fel ceea ce sîntem acum în propriul nostru fel de a fi". Prin îndumnezeire, așadar, Dumnezeu și făpturile create vor deveni "una", în așa fel încît "toate lucrurile sînt ceea ce sînt" și vor fi unite în unimea lui Dumnezeu. Credincioșii vor "deveni Dumnezeu", dar totuși își vor "păstra realitatea propriei ființe", și astfel Dumnezeu va fi "tot în toate" prin Hristos. Contrar unui misticism aflat la granița cu erezia, "teologia mistică", bisericească și ortodoxă în același timp, își argumenta teoria despre îndumnezeire pe baza cuvintelor Psalmului, "Dumnezei sînteti", interpretate în sensul unei schimbări care nu era ontologică, ci "participativă și asimilativă".

Fundamentul pentru o falsă doctrină a unirii cu Dumnezeu și a "îndumnezeirii" era, potrivit lui Gerson, o interpretare gresită a lui Dionisie. Acesta nu propovăduise "o încetare a întregii activități intelectuale", ci o înălțare către "puterea mai bună a minții și rațiunii noastre", care recunostea că adevărul lui Dumnezeu transcende toate categoriile de înțelegere și exprimare, fiind, în acest sens, "inefabil". Această accentuare negativă sau "apofatică" a lui Dionisie nu avea nici să stea la baza unui agnosticism care să spună că "nu stim nimic despre Dumnezeu dacă nu îi cunoaștem toate însușirile". A-L cunoaște pe Dumnezeu însemna, potrivit lui Dionisie, a-L cunoaște atît prin negare (știind că nu este asemenea nici uneia dintre făpturile folosite pentru a-l simboliza), cît și prin "excelență" (știind că Dumnezeu este desăvîrșirea absolută a calităților cunoscute nedesăvîrșit la făpturile create); căci transcendența, calitatea prin care Dumnezeu

 <sup>&</sup>quot;«Ideea» de el însuşi se referă la faptul că în mintea lui Dumnezeu există un "proiect" din care ia ființă orice creatură, o "rațiune plasticizată", după cum o numeste Dumitru Stăniloae (n. trad.).

Gers. Glor. 1.6 (Glorieux 8:542)

Nicol. Cus. Dir. spec. 14 (Heidelberg 13: 29) Nicol. Cus. Poss. 40 (Heidelberg 11-11: 48); Nicol. Cus. Doct. ign. 1.19 (Heidelberg 1: 38); Nicol. Cus. Vis. 17 (Faber 1: 108r) Nicol. Cus. Apol. (Heidelberg 2: 11-12); Nicol. Cus. Doct. ign. 1.1 (Heidelberg 1: 6)

Ex. 3,14 Nicol, Cus. Gen. 4 (Heidelberg 4:120)

Aeg. Rom. Quodlib. 3.2 (1646:130; 133) Dns. Scot. Ord. pr. 152 (Balić 1;102-103)

Nicol. Cus. Quaer. 1 (Heidelberg 4:17); Nicol. Cus. Apol. (Heidelberg 2:10; 24)

Aug. Ps, 85,8 (CCSL 39:1186)

Dion, Ar. Div. nom. 2.3 (PG 3:840); Dion, Ar. Myst. 1.1 (PG 3:997)
Nicol, Cus. Serm. 20.1 (Heidelberg 16:304)
Nicol, Cus. Doct. ign. 1.4 (Heidelberg 1:11)
Nicol, Cus. Vis. 9-10; 11 (Faber 1:103v; 104v)

Nicol. Cus. Poss, 11 (Heidelberg 11-I1:14); Nicol. Cus. Dir. spec. 2 (Heidelberg 1:11)

se află "deasupra" (super) tuturor lucrurilor, era atît o afirmatie, cît si o negatie. Este marele merit al lui Nicolaus Cusanus de a fi adus această dimensiune "apofatică" a lui "Dionisie, acest mare teolog", în armonie cu "una și adevărata credință" a Bisericii, cu ajutorul doctrinei sale despre "ignoranța doctă". În manieră pur dionisiană, el spunea că Dumnezeu transcende toate conceptele, iar Treimea transcende toate numerele. Dumnezeu este obiectul cunoasterii și în același timp cel care transcende orice cunoaștere: aceasta era semnificația "ignoranței docte" și a numelui inefabil pe care Dumnezeu i l-a revelat lui Moise din rugul aprins. Una dintre presupozițiile teologice ale epocii era aceea potrivit căreia chiar dacă omul nu ar fi păcătuit, el tot nu l-ar fi putut cunoaște pe Dumnezeu prin mijloace pur naturale; căci, "prin fire, Dumnezeu este cunoscut doar de El însuși". Însă Cusanus recunoștea cît se poate de explicit, pe baza lecturilor sale din Pseudo--Dionisie, faptul că limbajul abstract și "spiritual" cu privire la Dumnezeu nu era mai puțin figurativ și "simbolic", si ca atare nu era mai literal sau mai exact decît erau metaforele concrete și fizice. Îmbinînd formula lui Augustin, "stim mai curînd ceea ce nu este Dumnezeu decît ceea ce este", cu cea a lui Anselm, "Dumnezeu este mai bun decît poate fi gîndit", el a găsit formularea cea mai potrivită adaptînd formula lui Dionisie: "Numele lui Dumnezeu nu este «cel mai bun», ci «dincolo de cel mai bun»" (superoptimus). În Dumnezeu "maximumul" și "minimumul" coincid, căci el este "armonia contrariilor". În acest sens nu avea importanță ce nume se folosesc pentru a-L desemna pe Dumnezeu, atît timp cît erau folosite "teologia negativă" sau "ignoranța doctă" pentru a feri acel nume de orice distorsiune.

Efortul acestor teologi din veacurile al XIV-lea și al XV-lea de a împăca limbajul misticismului dionisian legat de "îndumnezeire" și "cunoaștere negativă" cu credința comună a Bisericii era un exemplu extrem de grăitor cu privire la pluralismul doctrinar al epocii. Se vorbea în continuare de una și adevărata credință, ca și cînd încă ar mai fi fost în anumit fel "una", în ciuda diversității de opinii privind un articol de credință sau altul. Totuși, pluralism doctrinar existase dintotdeauna, și chiar într-o măsură mai mare decît erau dispuși să recunoască în mod oficial episcopii și teologii. Ceea ce reușise să țină în frîu pluralismul era afirmarea de către Augustin a unității catolice drept context nu doar pentru reforma morală, ci și pentru diversitatea

Aug. Sapt. 2.4-5 (CSEL 51: 179-181)

teologică: Augustin se deosebea de Ciprian în ceea ce privește învățăturile fundamentale, dar împărțea cu el atașamentul față de unitatea Bisericii catolice, în cadrul căreia puteau fi tolerate deosebirile dintre ei. Însă pluralismul doctrinar s-a acutizat în veacul al XV-lea – căpătînd accente dramatice în secolul al XVI-lea – cînd tocmai această presupoziție a unității catolice avea să-și piardă credibilitatea.

## Una, sfîntă, catolică și apostolică?

Bon. VIII. Un. sanct. (Lo Grasso 211)

Hs, Eccl. 1,A (Thomson 1)

Bon. VIII, Un. sanct. (Lo Grasso 213)

Hs. Eccl. 1.B (Thomson 2) Gers. Pot. eccl. 12 (Glorieux 6:237-238)

Gers. Nov. pos. (Glorieux 6:147) Gers. Serm. 210 (Glorieux 5:43)

Tdrc. Nm. Mod. (QMR 3:6) Gers. Serm. 209 (Glorieux 5:37)

Gers. Petr. Lun. 1.1; 1.3 (Glorieux 6:265)

Henr. Crem. Pot. pap. (KRA 8:460); Aeg. Per. Infid. (BPIR 10:108-109); Petr. Pal. Pot. pap. 1.2.A.1; 2. pr (Stella 125; 203); Turr. Auct. 1.89 (1563:50v)

Alv. Pel. Planc. eccl. 1.60 (1560:65r-66r)

În 1302, papa Bonifaciu al VIII-lea îsi începea celebra bulă papală, Unam Sanctam, cu următoarele cuvinte: "Prin ceea ce ne cere credința, avem datoria să credem și să apărăm una, sfîntă, catolică și cu adevărat apostolică Biserică"; în 1413, Jan Hus, reformatorul ceh, îsi începea celebrul său tratat, Biserica, prin următoarele cuvinte: "Fiecare pelerin ar trebui să creadă cu tărie în sfînta Biserică catolică". Însă Bonifaciu se referea la Biserica al cărei conducător văzut era "pontiful roman, [căruia] trebuie să i se supună fiecare ființă umană spre a se mîntui", așa cum spunea în încheierea bulei papale, în timp ce Hus se referea la "totalitatea celor care au fost predestinati". după cum explica el peste cîteva paragrafe. Iar adversarul lui Hus la Conciliul de la Constanz, Gerson, desi nu era cu siguranță un susținător al papei Bonifaciu, cita formula Crezului de la Niceea, din care citau atît Bonifaciu, cît și Hus, ca argument împotriva lui Hus și Wycliffe, că un conciliu bisericesc avea dreptul să condamne nu doar erezii doctrinare, ci și erori care țineau de implicațiile morale ale credinței. Într-o predică rostită la Constanz cu cîteva luni înainte de executia lui Hus, Gerson oferea o scurtă definiție a fiecăruia dintre atributele Bisericii, enumerate în Crezul de la Niceea (pe care îl numea Crezul apostolilor, în timp ce unul dintre contemporanii lui atribuia fraza respectivă Crezului atanasian). El mai cita articolul din acest crez și într-o altă predică rostită la Constanz, ca și cu alte ocazii, avînd în minte învățăturile lui Hus interpretate ca devieri de la adevărata credință privind Biserica.

Pretențiile lui Bonifaciu al VIII-lea au determinat o reanalizare mai profundă a formulei crezului, "una, sfîntă, catolică și apostolică". Pentru Henric de Cremona această declarație, ca și altele, era o dovadă că Bonifaciu fusese "trimis de Dumnezeu, ca unul care refuza să dea slavă și cinstire altuia", iar lui Alvaro de Pelayo *Unam Sanctam* îi servea drept bază pentru o prezentare a doctrinei Bisericii,

Alv. Pel. Ep. 13.23 (Meneghin 109)

Mars. Pad. Def. pac. 2.20.8 (Previté-Orton 323)

Tdrc, Nm. Mod. (QMR 3:6-7)

Tierney (1972) 197 Wil. Oc. Op. XC. dier. 80 (Sikes 2:639)

Zab. Schism. (Schard 692); Nicol. Cus. Conc. cath. 3.41 (Heidelberg 14:461-462)

Jac. Vit. Reg. chr. 1.2 (Arquillière 105)

Landgraf (1952) 1-II:30

Joh. Pal. Quaest. par. (Döllinger 421-423) Dant. Mon. 3.3.9 (Ricci 227-228); Wil. Occ. Op. XC. dier. 8.37; 96 (Sikes 2:380; 515; 734-735); Wil. Oc. Brev. 2.12 (MGH Sch 8:75-79); Guib. Tour. Scand. (AFH 24:36); Mars. Pad. Def. pac. 2.26.2 (Previté-Orton 398)

Vezi vol. 3, p. 286

pe care o punea în antiteză cu cea a "noului creator de erezii", Marsilius de Padova. Marsilius etichetase învătătura lui Bonifaciu drept "eronată... și [plină de] toate greșelile posibile". Dietrich de Nieheim îl ataca pe Bonifaciu pentru faptul că nu reusise să facă deosebirea dintre "Biserica apostolică", al cărei conducător era papa de la Roma, și "Biserica catolică" din întreaga lume, al cărei conducător era doar Hristos: în afara acestei Biserici catolice nu exista mîntuire, și nu în afara Bisericii romane. William Ockham, care "probabil a influențat ecleziologia Evului Mediu tîrziu mai mult decît oricare alt gînditor", cita formula crezului într-o dispută pe tema infailibilității papei. Însă formula nu era doar o armă eficientă în războaiele dintre diferitele facțiuni ecleziastice sau dintre apărătorii pretențiilor absolute ale papalității și cei ai drepturilor independente ale imperiului. Ea avea de asemenea un rol important în organizarea aspectelor doctrinare și organizatorice care se aflau în centrul controverselor, si care în esență puteau fi "reduse la patru, mai precis, cele patru enumerate în crez, unde se spune: «și într-una, sfîntă, catolică și apostolică Biserică»".

Desi chestiunile legate de Biserică nu fuseseră niciodată cu totul absente din dezbaterile doctrinare ale epocilor anterioare, primii ani ai veacului al XIV-lea au fost într-adevăr martorii unei intensificări bruste a interesului față de problemele ecleziologice : pe lîngă bula papală Unam Sanctam, scrisă de Bonifaciu al VIII-lea în 1302, mai erau tratatele Guvernarea crestină, scris de Iacob de Viterbo, între 1301-1302, Puterea Bisericii, scris de Aegidius de Roma tot între anii 1301-1302 (care se afla într-o oarecare măsură la baza bulei Unam Sanctam) și Puterea regală și papală, scris de Ioan de Paris între 1302-1303. "În perioada de început a scolasticii, rareori fusese luată în discuție vreo problemă legată de doctrina Bisericii" și nu existase nici un set de "întrebări" pe tema Bisericii în tratatul lui Toma de Aquino Summa Theologica, deși afirmațiile lui ecleziologice puteau fi desigur compilate din alte scrieri ale sale; nu era nici un capitol special rezervat acestei chestiuni în Sentințele lui Petru Lombardul și nici în sutele de comentarii pe marginea Sentințelor. Definițiile naturii Bisericii veniseră mai degrabă de la autorii de drept canonic decît de la teologi situație pe care polemisti ai acestei perioade precum Dante si William Ockham o deplîngeau, invocînd adesea avertismentul lui Bernard de Clairvaux adresat papei Eugeniu

Brd. Clr. Cons. 4.3.6 (Leclercq-Rochais 3:453)

Heimpel (1932) 111 Grégoire (1985) 330; Arquillière (1926) 10

Jac. Vit. Reg. chr. pr. (Arquillière 86-87)

Joh. Rag. *Utraq*. (Mansi 29:727-728); Seg. *Mod.* 78 (Ladner 60)

Krämer (1980) 69

Gers. Unit. eccl. (Glorieux 6: 136-145)

Gers. Unit. eccl. (Glorieux 6: 136-137)

potrivit căruia în preocuparea sa exagerată față de litigii el se afla în pericol de a deveni mai curînd urmasul împăratului Constantin decît al apostolului Petru. Căci, desi "nu se poate spune, cum se spune adesea, că doctrina despre Biserică în Evul Mediu tîrziu s-a dezvoltat doar din punct de vedere juridic, nu si teologic - ca de pildă la Toma - se poate totuși afirma că definiția cristalizată în Evul Mediu... era prea slabă pentru vremuri de criză ca aceea a schismei". De aceea, Iacob de Viterbo, în "primul tratat despre Biserică", nota că "mărturisirea credinței este legată în primul rînd de două lucruri, de Hristos, ca Rege si Cap, si de Biserica văzută ca împărătie si trup", însă aceste două aspecte nu se bucuraseră de o atentie egală din partea învățaților Bisericii, pînă cînd "în vremea noastră, si nu fără un motiv întemeiat, se cuvine ca propovăduitorii sfintei doctrine să vorbească mai ales despre" doctrina Bisericii.

Odată ce a ajuns parte integrantă a dezbaterii doctrinare de la începutul secolului al XIV-lea, Biserica a devenit. cu precădere în veacul al XV-lea, un subiect privilegiat, sau subiectul privilegiat, "primul și cel mai important aspect al doctrinei si stiintei credintei", de care depindeau toate celelalte doctrine. Așa se face că la Conciliul de la Basel "atît teologii conciliului, cît și conducătorii cehilor s-au văzut nevoiți să pună conceptul de Biserică la baza discutiilor pe marginea tuturor punctelor din program". Din multitudinea de lucrări de primă importantă dedicate doctrinei Bisericii de-a lungul veacului al XV-lea, titlurile a patru dintre ele pot constitui titlurile subcapitolelor în care vom analiza polemicile pe marginea celor patru atribute ale Bisericii enumerate în Crezul de la Niceea: iar întîmplarea face ca ordinea cronologică a acestor texte să corespundă cu cea a atributelor mentionate în crez.

## Unitatea Bisericii

În 1409, Jean Gerson scria un tratat intitulat *Unitatea Bisericii*, în care susținea că aceasta "se păstrează veșnic", dar în același timp afirma că "această unitate trebuie să fie împlinită... prin unire". Doi autori din secolul anterior făcuseră deosebirea între trei tipuri de unitate în sînul Bisericii; o "unitate a totalității", alcătuită din fiecare credincios în parte; o "unitate a armoniei", prin care membrii Bisericii se aflau în armonie unul față de celălalt

Jac. Vit. Reg. chr. 1,3 (Arquillière 109-111); Alv. Pel. Planc. eccl. 1.63 (1560:74r-74v)

Ang. Clar. Alv. Pel. 90 (AFH 39; 131-132)

Mat. 16,19

Wil. Oc. Ben. 1.8 (Sikes 3:191)

All, Serm. 19 (1490: B5v); Gers. Mod. hab. (Glorieux 6:29); Ambr. Trav. Or. Sig. (Mansi 30:973)

Gers. Union. eccl. (Glorieux 6:7; 9)

Eben, Consid. 1 (DRTA

15:801) Fill. Gest. conc. Const. pr. (Finke 2:13); Gers. Mod. hab. (Glorieux 6:30-31); All. Ep. Jo. XXIII. 1 (Du Pin 2:880) Avis. Sig. (Finke 3:73); All. Emend. eccl. 1 (Du Pin 2:905); Seg. Eccl. (Krämer Henr. Lang. Cons. pac. 2 (Hardt 2:3-4) Joh. Rag. Ep. 13.ii.1437 (CB 1:380) Gers. Serm. 214; 225; 239 (Glorieux 5:115; 258, 455); Gers. Mat. schism. (Glorieux 6:72-73); Gers. Prop. Ang. (Glorieux 6: 128) Joh. Var. Ep. Ben. XIII (Du Pin 2:849) Nicol, Cus. Conc. cath. 2.19 (Heidelberg 14:205) loach. Apoc. Int. (1527: 22v) All. Serm. 2 (1490: S5v)

Gr. XII. Mod. (Finke 1:51)

Tok. Neutr. 3. A (DRTA 16:561)

Seg. Gl. Eug. 6 ap. Seg. Hist. conc. Bas. 18.44 (MC 3:1173)

Tdrc. Nm. Mod. (QMR 3:5; 32); Tdrc. Nm. Int. pac. (Finke 3:128)

cu ajutorul darurilor harului pe care le împărtășeau; și o "unitate a atribuirii", grație țelului și fundamentului comune Bisericii reprezentate de Hristos, conducătorul ei. Biserica era una, iar diversitatea ordinelor și ritualurilor religioase nu știrbea această unitate. Chiar și atunci cînd Ockham nega faptul că papa deține unica autoritate de a lega și a dezlega păcatele, care îi fusese promisă lui Petru, el explica, în continuare, că, de vreme ce autoritatea aparținea tuturor credincioșilor, ei alcătuiau împreună Biserica cea una.

Toate acestea deveniseră problematice la sfîrșitul secolului al XIV-lea ca o consecintă a schismei dintre Roma si Avignon. Deși nu putem discuta aici efectele generale ale schismei asupra situației morale și politice a societății europene sau asupra vietii și instituțiilor Bisericii, ea a ridicat desigur întrebări fundamentale și în ceea ce privește doctrina; căci, așa cum spunea în 1441 un apărător al unui conciliu, "cauza acestei schisme nu se află în legislație, ci în practică și în diversitatea doctrinei cu privire la credință". Nu părea să existe vreun precedent istoric, cel puțin în Apus, pentru o astfel de schismă. Însăși ortodoxia "întregii credințe catolice" era pusă în primejdie, iar apostazia de masă devenise o reală amenințare; pe de altă parte, o reunificare a Bisericii putea să producă convertirea în masă a musulmanilor la creștinism. Schisma era, așa cum spunea în repetate rînduri Gerson, asemenea unui "cancer incurabil" care infectase trupul lui Hristos sau, cum îl numea unul dintre contemporanii săi, "molima cea mai cruntă pe care o putea arunca Dumnezeu asupra lumii". Ideea "deloc nepotrivită" a lui Ioachim de Fiore, potrivit căreia Biserica era o imagine a Sfintei Treimi, se realizase în sens negativ acum cînd erau trei pretendenți la scaunul papal, așa încît toți trei trebuiau să se reunească pentru a convoca un conciliu, presupunînd că unul dintre ei avea autoritatea legitimă de a face acest lucru. Astfel, refuzul de a alege pe vreunul dintre pretendenți li se părea unora ca fiind singura cale de a asigura unitatea Bisericii. Iar situatia devenea încă și mai critică, în opinia altora, atunci cînd, după mutarea Conciliului de la Basel la Ferrara, în 1438, nu mai erau două capete cu un trup, ci două trupuri. Devenise mai mult decît retorică întrebarea "Care Biserică are o singură origine [si prin urmare o unitate văzută]?", sau întrebarea "Cum putem ști sigur cine este vicarul lui Hristos cînd sînt doi sau chiar trei bărbati care își dispută vicariatul sfînt al lui Hristos?".

Zab. Schism. (Schard 688); Turr. Vot. avis. (Mansi 30:603)

Alv. Pel. Planc. eccl. 1.12 (1560:3r)

Seg. Neutr. 2.4 (DRTA 14:377)

Serm. conc. Const. 11.iii.1415 (Finke 2:404); Gers. Serm. 210 (Glorieux 5:44)

Gers. Serm. 209 (Glorieux 5:38)

Gers. Union. eccl. (Glorieux 6:1-21) Gers. Unit. eccl. (Glorieux 6:140)

Gers. Serm. 212 (Glorieux 5:86)

Ben, XIII. Ep.7.vii.1411 (Finke 1:43); Zab. Ben. XIII (Finke 2:473-475)

Ben. XIII. Ep. 18.vii.1415 (Finke 3:440-441)

Tdrc. Nm. Mod. (QMR 3:11)

Zab Schism. (Schard 700)

Car. Mal. fr. (Finke 1:29)

Apud Joh. Rag. Boh. 71 (MC 1:136)

Proporțiile schismei făceau dificilă orice încercare de a defini Biserica și unitatea ei fără a înrăutăți situația. Cei care se cramponau de autoritatea papei asupra conciliului afirmau că schisma nu făcea altceva decît să confirme necesitatea de a așeza adevărata Biserică "pe temelia scaunului apostolic prin succesiunea episcopilor", oricît de ambiguă ar fi fost acum această temelie. Însă confruntați cu scindările care apăruseră și care amenințau să submineze supunerea față de Biserică, susținătorii autorității conciliului asupra papei au considerat vital să definească unitatea Bisericii în primul rînd ca fiind legătura cu "unicul ei cîrmuitor, Hristos" și de-abia "în al doilea rînd" ca fiind unirea cu papa în calitate de "vicar al lui Hristos", dar și să accentueze faptul că "unitatea Bisericii presupune o unitate morală".

Cu toate acestea, înainte de a scrie Unitatea Bisericii, în 1409, Gerson lansase un alt apel în 1391, intitulat Unirea Bisericii, petrecîndu-și de altfel mare parte din viată luptînd pentru reunificarea crestinătătii latine. Chiar în Unitatea Bisericii el vorbea despre "lupta pentru unitate a Bisericii cu un vicar al lui Hristos incontestabil" si cita în acest sens mărturisirea lui Benedict al XIII-lea în care acesta spunea că era dispus să renunțe la scaunul papal sau chiar să-și jertfească viața "spre a dobîndi unirea Bisericii". Sigur că Biserica era deja una, într-un anumit sens, dar privind dintr-o altă perspectivă era nevoie de strădanie și rugăciune pentru a deveni una. Într-o lucrare din 1410, intitulată Căile de a uni și a reforma Biserica într-un conciliu universal, Dietrich de Nieheim se întreba: "De ce este nevoie să luptăm pentru unirea Bisericii universale dacă această Biserică este și a fost dintotdeauna nedespărtită, unită și neatinsă de schismă?". Două alte lucrări cam din aceeași perioadă se ocupau de această problemă argumentînd că, în timp ce adevărata Biserică nu putea fi distrusă de nici o schismă, era esential "să se lucreze pentru unirea Bisericii", chiar evitînd ambele părți aflate în conflict de dragul refacerii unității, și să fie continuată lupta pentru unitate chiar și după terminarea scandalului "triplei schisme" (triscisma). Iar Conciliul de la Basel, două decenii mai tîrziu, le adresa husiților următorul apel: "Să ne străduim din răsputeri să devenim una!".

Nu doar schisma dintre cei doi papi, de la Roma și de la Avignon, afecta presupusa unitate de nezdruncinat a Bisericii în secolul al XV-lea, ci mai erau cel puțin alte

Serm. conc. Const. xii. 1414 (Finke 2:387); Joh. Rag. Miss. CP (Mansi 31:265); Gers. Prop. Ang. (Glorieux 6:128); Eben. Or. Bas. 1 (DRTA 17:23); Jac. Parad. Sept. stat. (Goldast 2:1572) Iul. Ces. ap. Laur. Reich. Diurn. 28.i.1433 (MC 1:297) Apud Joh. Rag. Graec. (CB 1:357-358); Henr. Kalt. Err. Amed. 6 (Krämer 436-437) Stoeck. Ep. 3 (CB 1:64) Apud Joh. Rag. Boh. 149 (MC 1:255) ap. Joh. Rag. Miss. CP (Mansi 31:251)

Turr. Auct. 1.32 (1536:22r)

Apud Joh. Rag. Miss. CP (Mansi 31: 266); Stoeck. Ep. 18 (CB 1: 86); Joh. Pal. Quaest. par. (Döllinger 428-429)

Vezi supra, p. 103

Henr. Kalt. Lib. praedic. (Mansi 29:1049)

Mat. 16,18
Hs. Eccl. 7.B-C (Thomson
45); Hs. Post. ad. 73
(Ryšánek 13:294)
Wyc. Eccl. 17 (WLW
5:408-409); Wyc. Civ. dam.
1.39; 1.43 (WLW 4:287-288;
358)
Chel. St. vr. 2.51 (Com.
22:346)

Chel. Crk. (Petrů 99); Chel. Post. 9; 13; 13; 51 (Com. 14:117; 175; 186; 297)

Hs. Sent. 4.21.3 (Flajšhans 2:624)

Hs. Eccl. 5.G (Thomson 36)

două schisme care i se alăturau "batjocorind" Biserica și pretentiile ei de unitate: revolta husită și despărtirea dintre Răsărit și Apus. Președintele Conciliului de la Basel îi acuza pe husiți de faptul că se arătau părtinitori față de greci, iar alți critici descopereau și ei o seamă de afinități între ei. Atunci cînd husiții au solicitat conciliului să fie invitați și reprezentanți ai Răsăritului, Părinții conciliului au răspuns că deja aveau în intentie acest lucru, însă grecii de la Constantinopol au obiectat față de greșeala de a asocia numele lor cu cel al cehilor. Însă în mintea multor reprezentanți ai Bisericii apusene, schisma din sînul propriei lor Biserici și schisma față de cehi și cea față de greci erau strîns legate. Husiții, considerau ei, găseau un pretext în schisma dintre Răsărit și Apus pentru a persista în propria lor despărtire de Sfîntul Scaun; iar, vorbind cu împăratul bizantin, ambasadorii Bisericii din Apus declarau: "Cu ce ardoare, cu ce fervoare Biserica noastră a căutat și încă mai caută împăcarea și unirea Bisericilor! ...Prin înțelegerea dintre noi putem readuce pacea întregii creştinătăți și celor două Biserici; dar fără ea, propria noastră Biserică este sfîșiată, după cum vedeți, și neîndoielnic că nici a voastră nu-și va găsi pacea".

În ciuda importanței doctrinei Euharistiei în concepția teologică a husiților, probabil că aceștia ar fi fost de acord cu unul dintre adversarii lor care spunea că "întreaga schismă dintre noi" avea legătură cu relația dintre porunca lui Hristos și porunca Bisericii, așa cum reieșea mai ales din oprirea de la împărtășirea din potir a laicilor. În spatele acestei chestiuni se afla problema naturii Bisericii, a unității precum și a autorității ei. Căci Hus definea "Biserica" despre care îi vorbise Hristos lui Petru prin cuvintele, "Voi zidi Biserica Mea" nu ca fiind Biserica Romei, ci "adunarea celor predestinați". Definiția însăși, a cărei sursă imediată era Wycliffe, provenea de la Augustin și fusese folosită de-a lungul Evului Mediu; dar acum devenise un mijloc de a face deosebirea între "o întelegere fizică a Bisericii", caracteristică doctrinei papale, și o înțelegere a "sfintei Biserici ca mireasă a lui Hristos, adunarea alesilor lui Dumnezeu", care era singura definiție potrivită a Bisericii. Ceea ce însemna că cei predestinați continuau să aparțină adevăratei Biserici, în ciuda "unei excluderi vremelnice din sînul Bisericii", și că această apartenență la adevărata Biserică nu era cunoscută în ultimă instanță nici chiar de membrii ei. Astfel, una era să fii "în Biserică" (in ecclesia) în virtutea afilierii exterioare,

Hs. Eccl. 3.E (Thomson 15); Wyc. Serm. 2.54 (WLW 9:399)

Nicol. Cus. Ep. 6 (Faber 2-II: 15v-16r)

Nicol, Cus. Conc. cath. 1.4 (Heidelberg 14:44)

Gers. Ep. 35 (Glorieux 2:164)

Joh. Rag. *Utraq.* (Mansi 29:777); Turr. *Aug. Rom.* (Mansi 30:1011-15; 1020)

Wyc. Serm. 4.22 (WLW 13:193-194) Fapte 1,24-26 Ioan Rok. Ep. 22.viii.1432 ap. Joh. Rag. Boh. 138 (MC 1:241)

Ioan Rok, Sanct. com. 3.2 (Krämer 366-368)

Joh. Rag. Eccl. 1.1.2 (Krämer 372)

Fill, Gest. conc. Const. 25.ii.1418 (Finke 2:164-166) Vezi vol. 2, p. 295-305

Tel. Vet. Nov. (Du Pin 2:154)

și cu totul altceva să fii "al Bisericii" (de ecclesia) ca membru adevărat și ales.

Adversarilor husitilor, asemenea distincții între două Biserici și două tipuri de apartenență, "ca și cînd ați apartine celui de-al doilea tip, chiar dacă nu aparțineți primului", li se păreau o negare eretică a "Bisericii celei una" mărturisită în crez, deși era corect ca "acest trup al Bisericii", cu care Hristos se afla în armonie cosmică, să fie considerat ca fiind "alcătuit doar din cei predestinați". Era o eroare din partea lui Hus să declare "că doar Biserica alcătuită din cei predestinați și cei virtuoși este Biserica universală căreia i se datorează supunere, și nu Biserica [romană], pentru care denumirea «învățător al altora» este improprie". Căci, deși era adevărat că cei predestinați erau cei care făceau ca Biserica să fie "adevăratul trup al lui Hristos", totuși definiția husită distrugea orice certitudine în legătură cu Biserica și, odată cu ea, orice abilitate de a funcționa în cadrul Bisericii. Această acuzație pare să se fi născut din afirmații precum cele ale lui Wycliffe, potrivit cărora de vreme ce aleşii nu erau stiuți decît de Dumnezeu, un trup format din ființe umane nu avea dreptul să-l aleagă pe papă, ci numai "Dumnezeu putea să aleagă un astfel de conducător", cum s-a întîmplat în cazul apostolului Matia. Teologul husit Ioan de Rokycana, preocupat de problema Bisericii și a unității ei, recunostea acest "risc" functional în simpla definire a Bisericii ca fiind alcătuită exclusiv din cei predestinati. și, de aceea, el adăuga o altă definiție: Biserica era "un amestec al predestinaților cu osîndiții, sau mai precis, Biserica celor predestinați în care se amestecă cei osîndiți și blestemați". În replică, Johannes de Ragusa, care avea obiecții față de definiția husită din considerente functionale și doctrinare, vedea în aceasta din urmă o îmbunătățire, deși era încă departe de a fi adecvată.

Cu mult mai veche și mai adîncă decît schisma husită, sau chiar decît schisma dintre Roma și Avignon în Apus, era schisma care diviza Răsăritul de Apus. Aceleași concilii care luaseră în discuție celelalte două schisme și-au concentrat atenția și asupra schismei dintre Răsărit și Apus – Conciliul de la Constanz, din 1418, dar mai ales Conciliul de la Basel-Ferrara-Florența. Erau desigur voci în Apus pentru care despărțirea de Răsărit era atît de neînsemnată încît declarau că "de la nașterea lui Hristos pînă în anul 1316 nu a existat nici o schismă în sînul Bisericii lui Dumnezeu", însă o asemenea indiferență totală era totuși

Sig. Ep. v.1411 (Finke 1:392-393); Joh. Rag. Bas. conc. 18 (MC 1:31)

Ambr. Trav. Ep. 1.13 (Martène-Durand 3:22-25)

Nicol. Cl. Ruin. eccl. 42 (Coville 148)

Gers. Sub. schism. (Glorieux 6:22)
Gers. Serm. 221 (Glorieux 5:210)
Gers. Serm. 212 (Glorieux 5:88)
Gers. Conc. un. obed.
(Glorieux 6:52); Gers. Stat.
eccl. (Glorieux 6:35); All.
Inst. ut. (Finke 3:65); All.
Mat. 1 (Oakley 253; 264)

All. Emend. eccl. 1 (Du Pin 2:906); All. Mat. 3 (Oakley 321) Apud Joh. Rag. Graec. (CB 1:338; 354) 1:378) (CB 1:378)

Nicol. Cus. Conc. cath. 2.20 (Heidelberg 14:232); All. Serm. 19 (1490:B5v)

Seg. Gl. Eug. 9 ap. Seg. Hist. conc. Bas. 18.47 (MC 3:1192-1193)

Mars. Pad. Def. min. 12.4 (Brampton 36)

Joh. Rag. Bas. conc. 50 (MC 1:97); Joh. Rag. Graec. (CB 1:337)

Ambr. Trav. Ep, 1.13 (Martène-Durand 3:25)

Ambr. Trav. Ep. 12.12 (Martène-Durand 3:404) Ambr. Trav. Ep. 19.36 (Martène-Durand 3:636)

Ambr. Trav. Vers. Man. Cal. pr. (PG 152: 13-14)

întîlnită destul de rar. Mai semnificative erau declarațiile repetate potrivit cărora reconcilierea cu Biserica greacă era o conditie obligatorie pentru rezolvarea altor probleme care frămîntau Occidentul; sau recunoașterea de către Ambrozie Traversari a faptului că în ciuda "marii dificultăți" a problemei, grecii meritau să fie tratați cu cea mai mare înțelegere și răbdare; ori recunoașterea de către Nicholas de Clamanges pe la sfîrșitul secolului a faptului că "mîndria și lăcomia noastră" au fost responsabile pentru schisma cu grecii; sau avertismentul pe care îl lansa Gerson cam în aceeași perioadă că nici chiar o rezolvare a problemei autorității papale nu avea să fie suficientă pentru vindecarea rupturii dintre Biserica de Apus si cea de Răsărit. Recunoscînd cît de mult datora Apusul eruditiei si evlaviei Răsăritului, Gerson deplîngea faptul că "acum nimănui nu-i mai pasă" și interpreta ruptura ca pe o pildă care ilustra cum acțiunea unilaterală a unei părți implicate în orice schismă nu face decît să adîncească înstrăinarea. Amenințarea turcească asupra Constantinopolului a intensificat eforturile de reunificare si chiar a generat propunerea ca un conciliu să se reunească acolo tocmai cu acest scop, ceea ce era desigur imposibil din punct de vedere politic. Căderea cetății în 1453 l-a determinat pe unul dintre observatorii occidentali, care reflectase asupra faptului că acum creștinătatea era redusă la ramura ei apuseană, să analizeze în profunzime sursele ultime ale diferenței religioase. Conciliile reformatoare din veacul al XV-lea, chiar dacă nu au fost de acord cu viziunea extremă a secolului precedent, potrivit căreia nu putea exista un conciliu cu adevărat ecumenic fără participarea grecilor, au recunoscut totuși că participarea răsăritenilor ar reprezenta "un progres și o îmbunătățire" pentru un astfel de conciliu.

Un cîştig important din negocierile cu grecii a fost realizarea unor traduceri în latină din diferiți autori greci, mai ales de către călugărul umanist camaldolez Ambrozie Traversari. El împletea interesul față de Părinții greci cu dorința unei mai bune înțelegeri cu Biserica greacă, admițînd că o bună cunoaștere a operelor patristice avea să fie esențială pentru negocierile viitoare. Căci grecii aduceau cu ei o armată de învățați și o mulțime de cărți. De aceea, în prefața uneia dintre traducerile sale el adresa papei un apel la reunificarea dintre Biserica de Apus și Biserica de Răsărit. Necunoașterea limbii grecești de către latini a fost una dintre cauzele neputinței lor de a înțelege

Ambr. Trav. Ep. 3.13 (Martène-Durand 3:68-69) Ambr. Trav. Ep. 1.15 (Martène-Durand 3:31)

Ambr. Trav. Ep. 15.10; 12.9 (Martène-Durand 3:508; 402) Ambr. Trav. Ep. 15.10 (Martène-Durand 3:509)

Ambr. Trav. Ep. 15.6; 15.3 (Martène-Durand 3:503; 495) Ambr. Trav. Ep. 12.7 (Martène-Durand 3:399)

Ambr. Trav. Ep. 12.47 (Martène-Durand 3:436) Ambr. Trav. Vers. Pall. pr. (Martène-Durand 3:694); Ambr. Trav. Ep. 16.2 (Martène-Durand 3:526)

Ambr. Trav. Ep. 15.3 (Martène-Durand 3:495)

Ambr. Trav. Ep. 16.22 (Martène-Durand 3:551) Ambr. Trav. Ep. 15.11 (Martène-Durand 3:512)

Ambr. Trav. Vers. Man. Cal. pr. (PG 152:13-14) Alv. Pel. Ep. 10.4; 13.5 (Meneghin 56; 103) Petr. Pal. Pot. pap. 1.1.3.2; 2.3.3 (Stella 118; 247) Ang. Clar. Ep. Excus. (ALKGMA 1:523) Vezi vol. 2, pp. 285-286; 290-291 Gers. Theol. myst. 3.18 (Combes 42) Ub. Cas. Arb. vit. 4.36 (Davis 377) Gers. Utraq. (Glorieux 10:65); Hs. Sent. 4.11.7 (Flajšhans 2:575)

Vezi vol. 2, pp. 211-226; 305-309 Ub. Cas. Arb. vit. 1.3 (Davis 10) Dns. Scot. Ord. 1.11.1.9 (Balić 5:2-3) Petr. Lomb. Sent. 1.11.4 (Spic. Bon. 1-11:119-120) Mars. Pad. Def. min. 12.4 (Brampton 37)

Joh. Brev. Tract. 1.3 (Du Pin 1:834)

Vezi vol. 3, pp. 300-301

condițiile stabilite pentru negocieri. Era esential, îi spunea el papei, să fie studiate și traduse operele Părinților. "greci si latini deopotrivă". Asa a ajuns si el să citească, pentru prima dată în limba greacă, Istoria ecleziastică a lui Eusebiu, care "m-a fascinat atît de mult că îmi vine greu să cred". De asemenea îi venea greu să mai lase din mînă tratatele lui Atanasie, iar în urma lecturii comentariilor lui Grigorie de Nyssa la Cîntarea Cîntărilor, mărturisea că această lucrare este "mai mare decît cea a lui Augustin referitoare la Geneză". Cu toate că a tradus și cîteva lucrări ale lui Grigorie de Nazianz pentru a-si plăti o datorie, Ambrozie era cu precădere interesat de scrierile acestuia pe tema Sfintei Treimi datorită importanței lor pentru dezbaterile cu grecii. Traducerile lui din lucrarea martirologică Viața lui Ioan Gură de Aur a lui Palladius și din *Predici la Evanghelia după Matei* de Ioan Gură de Aur erau însotite de aprecieri elogioase la adresa lui Ioan Gură de Aur și a învătăturii lui. Însă probabil cea mai cunoscută traducere a lui Ambrozie era cea din Dionisie Areopagitul, pe care a întreprins-o "nu doar cu plăcere, ci și cu cea mai mare încîntare" și a încheiat-o în ciuda "dificultății extreme a acestei lucrări". El era în asentimentul multora dintre contemporanii săi latini din veacul al XV-lea cînd punea în antiteză "înțelepciunea și elocvența" acestor Părinți greci cu starea actuală de criză a Bisericii grecești.

Teologii occidentali, chiar și cei radicali, continuau totusi să vorbească despre "dezmătul" și "erezia grecilor" și afirmau că "Biserica de Răsărit este schismatică și fără valoare". Deşi combăteau învățături răsăritene precum identificarea luminii divine cu esenta lui Dumnezeu, sau valabilitatea mirungerii atunci cînd aceasta era administrată de un simplu preot si nu de un episcop, sau legitimitatea folosirii pîinii nedospite (a "azimei") în Euharistie, totusi cea mai mare eroare doctrinară a Bisericii grecesti rămînea negarea ideii de Filioque, pe care unii o considerau "curată blasfemie împotriva lui Dumnezeu Fiul". Duns Scotus și alții sugerau, pe baza teoriei lui Petru Lombardul, că diferența dintre greci și latini în această chestiune tinea mai curînd de terminologie decît de substantă; și chiar și atunci cînd negarea lui Filioque era etichetată drept erezie, această idee putea fi însoțită de observatia că nu fusese erezie (spre exemplu la Părinții Bisericii ortodoxe grecești) pînă cînd nu a fost condamnată ca atare de Biserica latină. Criticile lui Toma de Aquino la adresa doctrinei grecesti fuseseră la rîndul lor supuse

Robt. Orf. Repr. Aeg. 39 (Bibl. Thom. 38: 107)

Thos. Sut. Quodlib. 4.2 (Schmaus 506); Jac. Vit. Quodlib. 3.8 (Ypma 3:128; 134)

Vezi vol. 2, pp. 223-224

In. 15,26 All. Serm. 11 (1490: Y4r-Y4v); Gr. Arim. Sent. 1.14-16 (1522-I:83v); Wyc. Serm. 1.30 (WLW 8:201)

Jac. Vit. Reg. chr. 1.3 (Arquillière 107); Petr. Pal. Pot. pap. 1.2,B.5 (Stella 137)

Conr. Meg. Guil. Oc. 8 (BPIR 10:375)

Jac. Vit. Reg. chr. 1.3 (Arquillière 107); Alv. Pel. Planc. eccl. 1.63 (1560:73v) Nicol. Cus. Ep. 1 (Faber 2-II:3v); Turr. Aug. Rom. (Mansi 30:986) Nicol. Cus. Conc. cath. 1.1 (Heidelberg 14:29) Nicol. Cus. Doct. ign. 3.12 (Heidelberg 1,162)

Gers. Prop. Ang. (Glorieux 6:132)

Gers. Auct. conc. 9.2; 9.4 (Glorieux 6: 119) Gers. Ep. 49 (Glorieux 2:233) 1Cor. 12,11

Gers. Auct. conc. 1.4 (Glorieux 6:114) unor critici împotriva cărora a trebuit să se ridice apărătorii lui, iar teoria lui potrivit căreia doctrina despre Filioque era necesară spre a face deosebirea între Duhul Sfînt și Fiul a fost și ea reafirmată pentru a răspunde criticilor. La fel ca în etapele anterioare ale controversei, teologii occidentali continuau să folosească pasaje biblice precum cel în care Hristos vorbește despre lucrarea în timp a Duhului Sfînt, "pe care Îl voi trimite vouă de la Tatăl", spre a dovedi faptul că Duhul Sfînt purcede din vesnicie atît de la Tatăl, cît și de la Fiul.

Realitatea aspră și stînjenitoare a acestor trei schisme, la care se adăuga și pluralismul doctrinar tot mai evident în sînul "unicei și adevăratei credințe" a Bisericii, au obligat ecleziologia occidentală să lămurească atît natura, cît și locul unității Bisericii cu mai mare precizie și subtilitate decît ar fi fost necesar în veacurile anterioare. A spune că Biserica este "una... prin cele trei virtuti, credința, nădejdea și dragostea" era necesar, dar nu suficient, avînd în vedere starea fiecărei virtuți în condițiile epocii. Era oarecum mai eficient să se specifice că "Biserica catolică este una, nu pe baza unității ființelor umane, care sînt numeroase, ci pe baza unei unități de credință, a uniunii de intenție și a confirmării bunelor moravuri slujind credința unică"; fiindcă o asemenea definiție părea să îmbine multiplicitatea subiectivă a persoanelor din cadrul Bisericii cu unitatea obiectivă a credinței. Distincția dintre "unitate" și "uniune" putea fi dezvoltată în principiul potrivit căruia "unitatea exclude multiplicitatea, în timp ce uniunea constă în multiplicitate", așa încît unicitatea Bisericii "este mai potrivit numită «uniune» decît «unitate»". Prin urmare, Biserica era caracterizată printr-o "participare diversă în unitate", o armonie polifonică mai curînd decît o melodie monofonică. În felul acesta era oglindită unirea celor două firi, divină și umană, în ipostasul unic al lui Hristos, Existau, asa cum nota Gerson, elemente "trecătoare" precum și "permanente" în continuitatea Bisericii, însă pînă la sfîrșitul veacurilor va continua să existe o comunitate sau un individ care să poarte responsabilitatea conducerii și învățării Bisericii. "Deși religia creștină este una, ea se deosebește printr-o frumoasă diversitate", care este rezultatul lucrării Duhului Sfînt. Sau, cum se spunea într-o expresie, "Biserica creștină este una în multiplicitate" (multipliciter una).

În cadrul distincției pe care o făcea Gerson între elementele "trecătoare" și cele "permanente", "papa vine și pleacă,

Gers. Prop. Ang. (Glorieux 6:132) Gers. Vit. spir. 3 (Glorieux 3:155)

Aug. Tr. Dup. pop. (KRA 8:494)

Jac. Vit. Reg. chr. 1.3 (Arquillière 117)

Henr. Crem. Pot. pap. (KRA 8:469)

Ef. 4,5-6

Alv. Pel. Ep. 12.5; 13.7 (Meneghin 94-95; 105)

Jac. Vit. Reg. chr. 2.5 (Arquillière 205)

loan Par. Pot. 18 (Leclercq 230)

Ioan Par. Conf. 7 (Hödl 46)

Ioan Par. Pot. 3 (Leclercq 180)

Ioan Par. Pot. 6 (Leclercq 186)

All. Ext. schism. (Du Pin 2:112)

Gers. Aufer. 4 (Glorieux 3:296) Mat. 16,19 Aug. Bapt. 3.17.22 (CSEL 51:213) Gers. Pot. eccl. (Glorieux 6:217); Joh. Rag. Auct. conc. 3 (DRTA 15:210); Seg. Prop. sec., apud Seg. Hist. conc. Bas. 17.13 (MC 3:593)

Ioan Par. Pot. 18 (Leclercq 231)

însă papalitatea continuă". Cînd murea un papă, funcția papală rămînea, și, împreună cu ea, unitatea Bisericii. Legătura precisă între papalitate și unitatea Bisericii fusese totuși un subject de controversă încă din secolul al XIV-lea. Apărătorii prerogativei papale sustinuseră că Biserica nu putea fi una decît dacă toți ceilalți apostoli îsi dobîndiseră autoritatea doar prin mijlocirea lui Petru și că în afara acestei unități a Bisericii în persoana lui Petru nu exista har și nici iertarea păcatelor. Dacă Biserica era un singur trup, trebuia să aibă un singur cap, care era Hristos, iar papa conducea "în locul lui Hristos". Așa cum existau "o credință, un botez, un Dumnezeu", tot astfel trebuia să fie "unicul său vicar pe pămînt, care... este într-un anumit sens tatăl și dumnezeul meu pe pămînt. ... Nu mă voi despărți de el, fiindcă în afara Bisericii nu există nici un loc unde să fie Hristos". Întrucît Hristos și-a retras prezența fizică din lume și din Biserică, a încredințat lui Petru și urmașilor lui "guvernarea universală a Bisericii". Unui critic al teocrației papale, astfel de afirmații, deși valabile în anumite limite, i se păruseră exagerate. Biserica era "un trup mistic, nu în persoana lui Petru sau a lui Linus, ci în Hristos, care este singurul cap al Bisericii în sensul deplin și real al cuvîntului". Însă acesta nu era un motiv de a nega, așa cum făceau unii, faptul că papalitatea are autoritate acordată de Dumnezeu. Tocmai fiindcă "Biserica, ce are nevoie de o unitate de credință pentru propria ei unitate, putea fi divizată de o diversitate de opinii", ea avea nevoie de un unic membru care să-i păstreze unitatea; acel unic membru era ilustrat de "Petru și urmaşul său" – totuși nu ca "domn" (dominus), ci doar ca "administrator" (dispensator). Susținătorii autorității conciliare din veacul XV-lea au mers încă și mai departe cu limitarea pretențiilor papei de a fi garant al unității Bisericii. "Unitatea Bisericii", afirma unul dintre ei, "nu depinde în mod necesar de unitatea papei și nici nu provine de aici". Căci Duhul Sfînt, ca Duh al lui Hristos, este cel care conferă viată și unitate Bisericii. Puterea cheilor era dată, așa cum spusese Augustin, "unității", adică conciliului general ca reprezentant al unității Bisericii, și nu papei ca persoană.

Mare parte din dezbaterea pe tema unității Bisericii, inclusiv discuțiile pe marginea schismei, deveniseră necesare "datorită unor oameni însemnați care, de dragul unității ierarhiei ecleziastice, se străduiesc să arate că papa are ambele săbii", cea a Bisericii și cea a statului. Interesul nou manifestat față de doctrina Bisericii la începutul

Vezi supra, p. 119

All. Mat. 1 (Oakley 262); Gers. Pot. eccl. 9 (Glorieux 6:226-227)

Vezi vol. 2, p. 196

Seg. Mod. 88 (Ladner 63)

Kantorowicz (1957) 203

Wil. Oc. Op. XC. dier. 93 (Sikes 2:680) Vezi vol. 3, pp. 71-72 Wil. Oc. Pot. pap. 1.2; 1.10 (Sikes 1:17; 1:41-42) Inn. IV. Ep. Fred. II (Lo Grasso 195) Aeg. Rom. Eccl. pot. 1.4 (Scholz 12); Petr. Pal. Pot. pap. 2.2 (Stella 223)

Ier. 1,10

Jac. Vit. Reg. chr. 1.1 (Arquillière 89) Jac. Vit. Reg. chr. 1.1 (Arquillière 94); Alv. Pel. Planc. eccl. 1.62 (1560:69r)

Jac. Vit. Reg. chr. 1.1 (Arquillière 95) Jac. Vit. Reg. chr. 2.5 (Arquillière 207) Jac. Vit. Reg. chr. 2.3 (Arquillière 182)

secolului al XIV-lea și ilustrat prin apariția neașteptată a mai multor tratate pe această temă, fusese stimulat de disputele privind relația dintre Biserică și stat. În dezbaterile pe tema unității Bisericii din secolul următor, teologii aveau o preocupare similară, să arate că "credința unică" a "Bisericii unice" presupunea un singur conducător, acela fiind papa, prin opoziție față de spațiul lumesc, istoric, unde puteau și trebuiau să fie mai multi conducători. Prin urmare, pentru istoria gîndirii politice, aceste două secole ocupă un loc special, fiind epoca în care examinarea teoretică a naturii "statului" (sau a "puterii vremelnice", cum era adesea numit atunci) a dobîndit încă o dată statut de cercetare filozofică. La fel ca în discuțiile anterioare, privind relatiile dintre Biserică și stat, atenția noastră se va concentra asupra implicațiilor directe ale controverselor pentru ecleziologie, în ciuda interacțiunii complexe dintre doctrina Bisericii si teoria politică ce a apărut în mod ironic în momentul în care Biserica a fost "privită sub două aspecte, și anume ca trup mistic al lui Hristos și ca un fel de trup politic".

Doctrinele politice aveau ca echivalent o serie de doctrine despre Biserică. Cînd "Biserica era interpretată ca o formă de organizare asemenea oricărei structuri laice... ca un mijloc de confirmare a poziției papei-împărat", aceasta era o expresie a definirii Bisericii ca împărăție văzută a lui Dumnezeu pe pămînt. Pînă și un critic al acestei doctrine afirma că "Biserica este împărăția lui Hristos", căci acest termen, alături de termenul înrudit "cetate" (civitas), erau bine înrădăcinați în vocabularul augustinian al teologiei apusene. Însă ceea ce respingea acest critic era o interpretare a noțiunii de "împărăție", enunțată spre exemplu de un papă din veacul al XIII-lea și potrivit căreia "Biserica «a fost pusă peste popoare și peste regate»". Conform unei asemenea interpretări, definirea Bisericii ca împărăție era "cea mai corectă, mai adevărată și mai adecvată" și era "mai potrivit" să fie numită împărăție decît să fie desemnată prin oricare dintre ceilalți termeni posibili. De aici rezulta că "așa cum Biserica este numită împărăția lui Hristos, tot astfel ar putea fi pe drept cuvînt numită împărăția vicarului său, adică a suveranului pontif, care pe bună dreptate este numit rege. ceea ce și este". Căci nu era doar "regele tuturor regilor duhovnicești" și "păstorul păstorilor", ci era și "regele deopotrivă al regilor laici și al celor duhovnicești". "Întrucît Hristos este atît rege, cît și preot, vicarul său are atît

Jac. Vit. Quodlib. 1.17 (Ypma 1:210-211)

Aug. Tr. Dup. pot. (KRA 8:500)

Mat. 28,18

Henr. Crem. Pot. pap. (KRA 8:459-460)

Aeg. Per. Infid. (BPIR 10:106)

Mat. 16,19 Jac. Vit. Reg. chr. 2.5 (Arquillière 214-216)

Alv. Pel. Planc. eccl. 1.52 (1560:43v); Conr. Meg. Trans. imp. 24 (BPIR 10:327)

Ptol. Luc. Det. comp. 6 (MGH Jur. 5:16-17) Isa. 45,22 Ptol. Luc. Det. comp. 15 (MGH Jur. 5:33) Mat. 18.18

Guil, Crem, Rep. err, (BPIR 10:25-26)

Jac. Vit. Reg. chr. ep. ded. (Arquillière 85); Aeg. Rom. Ren. pap. 25 (1554:33v) Opic. Can. Spir. imp. (BPIR 10:93); Henr. Crem. Pot. pap. (KRA 8:461) Aeg. Rom. Eccl. pot. 1.5 (Scholz 15) Aeg. Per. Infid. (BPIR 10:116) Fac. 14,18-20 Petr. Lut. Pont. emin. (BPIR 10:31-32)

Tdrc. Nm, Mod. (QMR 3:22)
In, 18,36 (Vulg.)

puterea unui rege, cît și pe cea a unui preot, și prin el este instituită, rînduită, consfințită și binecuvîntată puterea regală", deși se preciza că deține această din urmă putere "în virtutea autorității principale, nu a execuției imediate".

Precizarea legată de "execuția imediată" era o încercare de a separa concepția moderată de cea extremistă cu privire la puterea papală. Un tratat în care era adoptată o astfel de poziție extremistă se deschidea cu afirmația lui Hristos, rostită chiar înainte de înăltare: "Mi s-a dat toată puterea, în cer și pe pămînt". Aceste cuvinte erau folosite pentru a da o replică celor "care spun că papa nu are jurisdicție asupra lucrurilor lumesti", căci ele dovedeau că "papa nu are doar putere, ci putere deplină (plenitudo potestatis) ...jurisdicție deplină și asupra lucrurilor lumești". Prin ultimele cuvinte rostite aici pe pămînt Hristos crease o ierarhie a autorității: toată puterea i s-a dat Lui, iar el la rîndul său i-a dat lui Petru "cheile împărăției cerurilor și orice vei lega pe pămînt va fi legat și în ceruri și orice vei dezlega pe pămînt va fi dezlegat și în ceruri". Pornind de la această mărturie fără echivoc, era clar că "această autoritate regală i-a fost dată în chip special și principal Sfîntului Petru, și în el fiecăruia dintre urmasii lui, cu adevărat întregii Biserici". Puterea de a lega si a dezlega păcatele semnifica faptul că "vicarului lui Hristos i-a fost acordată jurisdicție deplină" și că "împărăția se supune papei", în ale cărui mîini, ca viceguvernator al lui Dumnezeu, se aflau "toate marginile pămîntului". Desi Hristos adresase cuvinte similare si celorlalti apostoli. Petru era singurul pe care Hristos îl desemnase ca vicar al său si cap al Bisericii. Petru a avut autoritate asupra tuturor celorlalți apostoli și, de aceea, în calitate de urmaș al lui Petru, papa avea autoritate asupra tuturor celorlalti episcopi, precum și asupra tuturor celorlalți regi. Papa, și mai ales Bonifaciu al VIII-lea, era "sfîntul print al păstorilor și regilor pămîntului". Melchisedec, ca model al lui Hristos, posedase atît "stăpînirea preoțească", cît și "stăpînirea regală", care se împleteau în persoana sa. În felul acesta, Melchisedec "se afla pe aceeași poziție cu papa", în timp ce Avraam, care i-a adus ofrande lui Melchisedec, reprezenta regii pămîntului supuși papei.

Mai exista o altă zicere a lui Hristos care se referea la relația dintre împărăția sacră și cea istorică, o frază adresată nu lui Petru ca vicar al său ori celorlalți apostoli, ci "vicarului împăratului" însuși: "Împărăția Mea", i-a spus Hristos lui Ponțiu Pilat, "nu este din lumea aceasta" (non

Jac. Vit. Reg. chr. 2.10 (Arquillière 290-291) Aeg. Per. Infid (BPIR 10:116-117); Ptol. Luc. Det. comp. 28 (MGH Jur. 5:58) Aiv. Pel. Planc. eccl. 1.37 (1560:125)

Mars. Pad. Def. pac. 2.4.4. (Previté-Onton 130)

Wil. Oc, Imp. et pont. 5 (BPIR 10:450); Wil. Oc. Brev. 2.16 (MGH Schr 8:87-90)

Dant. Mon. 3.8.8 (Ricci 250); Tdrc, Nm. Med. (QMR 3:46); Seg. Ditt pot. 7 (Krämer 422) All. Reg. (Du Pin 1:676-677); Wil. Oc. Pot. pop. 1.12 (Sikes 1:56-57)

Mt. 28, 19-20 Mars. Pad. Def. min. 11.2 (Brampton 31-32); Wil. Oc. Brev. 5.2 (MGH Schr. 8:169-170)

Mars. Pad. Def. pac. 2.19.22 (Previté-Orton 455) 1Pt. 2,9 Wyc. Civ. dom. 1.11 (WZW 4:75) Mars. Pad. Def. pac. 2.4.13 (Previté-Orton 142); Wil. Oc. Brev. 2.6 MGH Schr. 8:64); Wil. Oc. Imp. et pont. (BPIR 10:461-462) Mt. 20,26

Ioan Par. Pot. 8 (Leclercq 190)

Ioan Par. Pot. 10 (Leclercq 199)

loan Par. Pot. 1 (Leclercq 178)

Ioan Par. Pot. 18 (Leclercq 229)

All. Domin. (Du Pin 1:643); All. Indoct. (Du Pin 1:653) est de mundo hoc). Cu toate că susținătorii autorității papale asupra lucrurilor lumești explicau această afirmație în sensul exercitării puterii mai curînd decît al deținerii ei, era totuși limpede faptul că, atunci cînd doctrina Bisericii și a relației dintre Biserică și stat lua acest text drept argument și trăgea concluzii radicale de pe urma lui, ecleziologia arăta oarecum diferit. Căci atunci Hristos spunea: "Eu nu am venit să domnesc peste o împărăție vremelnică, așa cum domnesc regii lumii". Cuvintele adresate lui Petru despre legare si dezlegare a păcatelor nu se doreau a fi "fără excepții", ci sugerau faptul că Petru primise autoritatea spirituală necesară pentru guvernarea credincioșilor în Biserică, nu autoritatea politică asupra regilor. Hristos nu stăpînea peste împărăția vremelnică potrivit firii Sale umane, ci potrivit firii Sale divine, Importanta misiune pe care Hristos le-a dat-o apostolilor înainte de înălțare i-a făcut pe aceștia "urmasii" lui, dar numai potrivit firii Lui umane, si de aceea nu le-a conferit "autoritatea totală" pe care o pretindeau acum "urmașii" lor; toate părțile erau de acord cu faptul că existau limite ale autorității conferite lui Petru de către Hristos. Iar Melchisedec, în calitate de rege si preot, era o prefigurare fie a lui Hristos în regalitatea Sa sacramentală. fie a tuturor credinciosilor ilustrînd "preoția regală", dar în orice caz nu a papei ca rege al regilor. În concluzie, "Hristos ca Rege al regilor și Domn al domnilor nu a transmis [apostolilor] autoritatea de a-i judeca pe printi si nici nu le-a conferit vreo putere de constrîngere; ci, dimpotrivă, le-a interzis în mod explicit acest lucru atunci cînd le-a spus: «Nu tot aşa va fi între voi»".

O ecleziologie mai puțin radicală putea de asemenea să ia drept punct de plecare cuvintele "Împărăția mea nu este din lumea aceasta", dar să ajungă totuși la concluzia că atît statul, cît și Biserica vin de la Dumnezeu și nu s-au format unul pe altul. Căci autoritatea dimensiunii spirituale venea din revelația divină, în timp ce autoritatea dimensiunii temporale, laice "deriva din legea naturală și din cea a popoarelor". Tipul de justiție necesară pentru buna orînduire a stăpînirii temporale putea fi dobîndit în afara lui Hristos și fără virtuțile supranaturale care nu puteau să vină decît cu ajutorul harului. Cu toate că orice stăpînire, chiar și în cazul stăpînirii temporale, venea prin darul lui Hristos, nu rezulta de aici că harul mîntuitor era necesar pentru a cîrmui. Prin urmare, era o reprezentare greșită a naturii și a misiunii Bisericii să

loan Par. Pot. 10 (Leclercq 198)

Monahan (1974) xxix

Vezi infra, p. 306

Wyc. Eccl. 16 (WLW 5:377-378); Serm. conc. Const. 21.ii.1417 (Finke 2:487)

Dan. 9,27 Mat. 24,15

Chel. Crk. (Petrá 99)

se pretindă că papa avea jurisdicție asupra lucrurilor vremelnice printr-un drept divin, prin autoritatea conferită de Hristos lui Petru. În loc să "orînduiască toate lucrurile sub un singur sceptru sau într-o singură linie de dezvoltare", această ecleziologie "plasează unitatea în afara acestei lumi, în Dumnezeu însuși" și conferă "sferelor temporalului și spiritului mai degrabă poziții de egalitate ierarhică decît de subordonare și superioritate una față de alta".

Aceeași preocupare pentru unitate în cadrul distincției dintre dimensiunea spirituală și cea temporală se manifesta și în cazul doctrinelor care puneau cele două dimensiuni împreună sub conducerea unică a papei. Papaliştii şi monarhiştii, conciliariştii şi husiţii - toţi luptau pentru unitatea Bisericii atît ca un dat, cît și ca țel. Așa cum "apărătorii credinței" din veacul al XVI-lea aveau să le reamintească protestanților, definiția augustiniană a Bisericii, de la care porneau cu toții într-un fel sau altul, considera unitatea ca fiind atributul fundamental al Bisericii, căruia i se subordona chiar și sfințenia Bisericii; căci sfințenia era adevărată referitor la Biserică în mintea lui Dumnezeu și în lumina eshatologică a veșniciei, însă unitatea constituia condiția necesară pentru ca Biserica și membrii ei să aspire spre o sfințenie mult mai mare. Eșuarea acestei soluții augustiniene pentru paradoxul harului și desăvîrșirii aplicată Bisericii a fost cea care a transformat schisma din veacul al XIV-lea si miscarea de reformă din veacul al XV-lea într-o criză majoră pentru doctrina despre Biserica una, sfîntă, catolică și apostolică.

## Sfinta Biserică

Scandalul unei Biserici divizate a accentuat sentimentul general de indignare datorat întinării sfințeniei Bisericii și le-a amintit cel puțin unora dintre contemporani de "urîciunea pustiirii" profețită de proorocul Daniel și de Hristos însuși. În primii ani din deceniul al treilea al secolului al XV-lea, Peter Chelčický scria o carte intitulată Sfînta Biserică, al cărei prim paragraf susținea definiția husită asupra Bisericii, ca adunare a celor predestinați, întrucît "doar prin aceste cuvinte putem vorbi despre o Biserică «sfîntă»" fără alte explicații sau adăugiri; căci, "în cazul sfinților, dreptatea poruncită de Dumnezeu și predestinarea merg mînă în mînă, și dacă o persoană

Chel. Crk. (Petri 100-101) Chel. Post. 9; 13; 14; 51 (Com. 14:117; 175; 186; 297)

Chel. Post. 42 (Com. 16:180)

All. Serm. 2 (1490; S5v); All. Inst. ut. (Finke 3:64)

Sig. apud Jac. Cerr. Lib. gest. 1.i.1415 (Finke 2:203)

Sig. Ep. 7.vii, 1431 apud Joh. Rag. Bas. conc. 47 (MC 1:89) Eug. IV. Ep. vii, 1434 (CB 1:330)

Joh, Pal. Dial. (CB 1:183)

Aeg. Carl. Pun. (Mansi 29:915)

Seg. Eccl. 1.28 (Krämer 411)

Jac. Parad. Sept. stat. (Goldast 2:1575)

Vezi vol. 1, p. 175

Chel. St. vr. 27 (Com. 22:80); Jac. Vit. Reg. chr. 1.5 (Arquillière 129) Seg. Eccl. 1.24-26 (Krämer 405-408)

Joh, Rag. Utraq. (Mansi 29:779)

Apud Henr, Lang, Cons, pac. 16 (Hardt 2:48)

predestinată păstrează dreptatea poruncită de Dumnezeu, ea este atunci membră a sfintei Biserici". Autorul avea să revină asupra acestei definiții în predicile lui de mai tîrziu, protestînd împotriva punerii semnului egalității între "apostolică" și "romană" în definiția Bisericii.

Însă nu doar husiții recunoșteau faptul că unitatea și sfințenia sînt inseparabile. Potrivit împăratului Sigismund, care l-a convocat, însuși conciliul care l-a condamnat pe Hus trebuia să aibă scopul de a dobîndi atît unitatea, cît si sfintenia, precum si de a apăra adevărata doctrină, de vreme ce "nu poate exista o adevărată unire fără reformă și nici o adevărată reformă fără unire", și nu se putea îngădui ca "aspecte minore" precum cazul lui Jan Hus să fie un obstacol în calea atingerii acestui scop. Un conciliu ulterior, în care husiții s-au aflat din nou în centrul atentiei, avea sarcina, potrivit lui Sigismund, de "a ridica starea morală și de a aduce întregul popor pe calea unității"; căci însuși papa recunoștea că întreaga Biserică, de sus pînă jos, avea o nevoie acută de reformă și, așa cum nota unul dintre participanți, "fără [reformă], celelalte... scopuri ori nu pot fi atinse, ori nu pot rezista". Una dintre acuzațiile îndreptate împotriva husiților în cadrul acestui conciliu era aceea că îngăduiseră ca zelul lor față de sfintenia Bisericii si revolta lor fată de păcatele publice ale Bisericii să fie pe punctul de a-i viola unitatea. Schisma din motive morale avea tendința de a genera noi și noi schisme, fiindcă nici măcar noua sectă nu era suficient de pură pentru unii și alții, care se despărțeau iarăși în căutarea unei Biserici cu adevărat sfîntă. Nici măcar refacerea unității sub un singur papă nu realizase adevărata reformă, se lamenta un autor în 1449. Cel mai important dintre cele patru atribute clasice ale Bisericii din vechile crezuri fusese cel al sfințeniei, iar teologii, pînă și Peter Chelčický si Iacob de Viterbo, erau de acord cu faptul că acest atribut impunea separarea de păcat și de orice stricăciune. Între numeroasele sensuri în care Biserica era sfîntă, unul dintre cele mai însemnate pentru apărătorii ei împotriva ereziei și schismei în veacul al XV-lea era acela că "Biserica nu poate gresi în acele lucruri care sînt necesare mîntuirii, fiindcă atunci cînd va greși în acele lucruri nu va mai fi sfîntă".

Cel puţin în unele dintre sensurile cuvîntului, era din ce în ce mai greu ca Biserica să poată fi numită sfîntă. Cei ce se întrebau: "[Dacă] Biserica este construită pe o piatră solidă. ...De ce spuneți atunci că are nevoie de reformă?" Gers. Serm. 212 (Glorieux 5:74)

Alv. Pel. Ep. 13.31 (Meneghin 129)

Jac. Parad. Sept. stat. (Goldast 2:1570) Brd. Clr. Cant. 33 (Leclercy-Rochais 1:243-244) All. Serm. 14 (1490: Alr); All. Mat. 3 (Oakley 315) Vezi vol. 3, pp. 255; 320 Tdrc. Nm. Invect. 14 (Hardt 2:310); Henr. Lang. Cons. pac. 18 (Hardt 2:56-57); Joh. Var. Ep. Ben. XIII (Du Pin 2:850); Nicol. Cl. Ruin. eccl. 12 (Coville 122) Ub. Cas. Arb. vit. 4.36 (Davis 379) Nicol. Cus. Conc. cath. 2.26-27 (Heidelberg 14:250-255)

Mars. Pad. Def. pac. 2.24.11 (Previté-Orton 374); Wyc. Serm. 1.40 (WLW 8:266)

Oberman (1966) 9 Trinkaus-Oberman (1974)

Ub. Cas. Sanct. vest. (ALKGMA 3:52-72); Ub. Cas. Decr. 5-7 (ALKGMA 3:132-133)

Bart. Pis. Conform. 6.2.1; 16.2. pr. (Anal. Franc. 4:139; 5:100)

se aflau în minoritate, cel puțin în rîndul oamenilor responsabili din cadrul Bisericii, ale căror întrebări erau mai degrabă de tipul: "Nu a devenit cumva întreaga stare a Bisericii oarecum brutală și monstruoasă?" sau "Care păstor din ziua de azi și-ar mai da viata pentru turma sa? De fapt, care păstor nu s-a preschimbat în lupul care le devorează sufletele?" sau "Dacă [papa] nu este în stare ori nu dorește să-și reformeze propria curie, pe care o ține sub aripa-i protectoare, ce motive am mai avea să credem că poate reforma Biserica atît de sfîșiată?". Citînd lamentațiile lui Bernard pe tema corupției Bisericii, ei adăugau un comentariu trist: "Si de atunci Biserica a mers din rău în și mai rău". Denunțarea de către Bernard a Bisericii pe care o numise "cuib de hoți" și-a găsit și ea numeroase ecouri în epocă. Cu excepția unei rămășite mîntuitoare, "pe care Duhul lui Iisus a păstrat-o pentru sămînță", întreaga Biserică se afla într-o stare de deformare și avea nevoie de reformare. Îndepărtarea de forma vieții Bisericii pe care o lăsaseră Părinții era răspunzătoare pentru "excesele și abuzurile" care au generat deformarea. Sau, cum spuneau criticii mai severi, "întrucît guvernarea Bisericii este atît de infectată, întregul trup mistic al lui Hristos este bolnav".

Cu toate acestea, trebuie mentionat că "a atribui unui predicator sau învățat medieval titlul de Precursor [al Reformei], pe motiv că a criticat virulent abuzurile ecleziastice sau a luptat pentru reformă, vine în contradicție cu felul cum era înțeles cuvîntul «reformă» atît în epoca medievală, cît și în cea a Reformei". Astfel de afirmații polemice țin mai curînd de "căutarea sfințeniei" din veacurile al XIV-lea și al XV-lea, care implica atît căutarea sfințeniei personale, cît și încercarea de a afla natura și locul sfințeniei Bisericii. Un aspect al acestei căutări era legat de controversa pe marginea definirii sărăciei apostolice. Mare parte din controversa din sînul ordinului franciscan - de pildă, privind distincția dintre folosire și posesiune în atitudinea față de proprietate - aparține istoriei spiritualității sau a eticii sociale sau chiar a economiei mai curînd decît istoriei doctrinei creştine. A devenit însă o controversă doctrinară atunci cînd s-a preluat interpretarea sărăciei apostolice ca fiind adevărata desăvîrsire creştină și, prin urmare, modelul cel mai potrivit pentru sfințenia Bisericii, ca reflectare a "urmării" exemplului de sărăcie absolută a lui Hristos, a maicii sale Maria si a apostolilor. Ca element al ecleziologiei, disputa

loan XXII. Cum. inter. (Argentré 3: 295-296)

Ub. Cas. Arb. vit. 3.9 (Davis 200; 184)

Mat. 10,9
Thos. Cel. Vit. prim. (Anal. Franc. 10:25)
Ub. Cas. Tr. scel. (AFH 10:125); Ub. Cas. Arb. vit. 3.9 (Davis 185); Bonagr. Paup. (AFH 22:491-493)
Ub. Cas. Arb. vit. 5.3 (Davis 432); Ang. Clar. Alv. Pel. 39 (AFH 39:107)
Ub. Cas. Arb. vit. 5.5 (Davis 444)
Ub. Cas. Tr. scel. (AFH 10:169-170)

Ub. Cas. Declar. (ALKGMA 3:170)

Ub. Cas. Arb. vit. 5.3 (Davis 423; 426) Apud Ub. Cas. Sanct. ap. (ALKGMA 2:410-411) Ub. Cas. Declar. (ALKGMA 3:165-166); Ub. Cas. Sanct. vest. (ALKGMA 3:85); Ang. Clar. Alv. Pel. 100 (AFH 39:139)

Ub. Cas. Arb. vit. 3.9 (Davis 192)
Ub. Cas. Tr. scel. (AFH 10: 137)
Ub. Cas. Arb. vit. 3.9 (Davis 200); Ang. Clar. Alv. Pel. 118 (AFH 39: 148)
Bart. Pis. Quad. 40 (1498: M7v)
Bart. Pis. Conform. 9.2.4 (Anal. Franc. 4: 379)

pe tema sărăciei a depășit cu mult hotarele ordinului călugărilor minori, fie ei spirituali, conventuali ori observanți, cînd papa Ioan al XXII-lea, într-o serie de declarații, nu doar că îi denunța pe franciscanii "spirituali" în favoarea facțiunii moderate, dar își argumenta poziția față de acest ordin cu ajutorul învățăturii potrivit căreia Hristos și apostolii nu au practicat sărăcia absolută predicată de franciscani și nici nu au avut în intenție să facă din sărăcie o condiție cu caracter permanent pentru Biserică.

Potrivit franciscanului spiritual Ubertino de Casale, care scria înaintea lui Ioan al XXII-lea, "dușmanii desăvîrșirii Bisericii" subminau "slava sărăciei" și "temelia Bisericii înseși" cu o asemenea învățătură, care culmina cu o "falsificare a sărăciei lui Iisus și a scumpei sale maici". Porunca pe care Hristos le-a dat-o celor doisprezece apostoli, "Să nu aveți nici aur, nici argint", care îl determinase pe Francisc să facă "acest lucru din toată inima", nu avusese caracter temporar, ci permanent. Exista o deosebire între ceea ce era necesar pentru mîntuire și ceea ce era necesar pentru "desăvîrșirea evanghelică" pe care o propovăduise Francisc, deosebire care consta în "puritatea absolută" a "sărăciei extreme". Distincția se referea la faptul că în "starea actuală a Bisericii" papa și alți prelați nu aveau obligația să adopte această sărăcie extremă, însă franciscanii trebuiau "să-și păstreze cu sfințenie sărăcia de la începuturi, instituită de Sfîntul Francisc, și să-i lase pe ceilalți membri ai Bisericii să se scalde în bogăție, după bunul lor plac". În ceea ce-l privește, Francisc "l-a imitat perfect pe Hristos" și nu și-a "dorit nimic din autoritatea ecleziastică", însă multi dintre reprezentanții acestei autorități au nesocotit "doctrina sa ultramodernă" despre sărăcie în Biserică. Deși era o calomnie să li se atribuie franciscanilor concepția potrivit căreia "doar cei care urmează spiritul sărăciei și al Evangheliei sînt adevărați preoți", relaxarea regulii franciscane a sărăciei absolute a condus totuși la o trădare a desăvîrșirii și la o pervertire a doctrinei lui Hristos. De aceea, apelul, "Să ne întoarcem la preaiubita sărăcie a stării apostolice", era o chemare la acea sărăcie care nu era doar "temelia" ordinului franciscan, ci în cele din urmă, "temelia Bisericii înseși", o temelie și o "comuniune perfectă" cu Dumnezeu, care fusese uitată în veacurile de după Hristos, pînă la venirea lui Francisc.

Declarațiile papei Ioan al XXII-lea, în opoziție cu cele ale franciscanilor spirituali, erau considerate "eretice" de Wil. Oc. Op. XC. dier. 9 (Sikes 2:384); Mars. Pad. Def. pac. 2.14.8 (Previté-Orton 248-249)

Oberman (1963) 324

Wil. Oc. Op. XC. dier. 106 (Sikes 2:776) Wil. Oc. Op. XC. dier. 6 (Sikes 1:366)

Mat. 19,21

Wil. Oc. Op. XC. dier. 78 (Sikes 2:636)

Wil, Oc. Op. XC. dier, 23 (Sikes 2:468-469)

Wil. Oc. Ben. 1.5 (Sikes 3:183-184)

Wil, Oc. Op. XC. dier. 100 (Sikes 2:751)

Fapte 3,6
Wil. Oc. Op. XC. dier. 9
(Sikes 2:386-387)
Wil. Oc. Op. XC. dier. 11; 5
(Sikes 2:410; 1:352)
Wil. Oc. Ben. 1.15 (Sikes
3:207); Bonagr. Paup. (AFH
22:323)
Wil. Oc. Op. XC. dier. 93
(Sikes 2:686-887)
Mars. Pad. Def. pac. 2.13.22
(Previte-Orton 232)

Mars. Pad. Def. pac. 2.13.33 (Previté-Orton 238) Mars. Pad. Def. pac. 2.14.14 (Previté-Orton 251-252)

Mars. Pad. Def. min. 3.5 (Brampton 7)

Wyc, Serm. 1.4 (WLW 8:273)

Henr. Lang. Tel. 18 (Pez 1-II:528-529) Gers. Nupt. (Glorieux 6:201-202)

Tom. Aq. S.T. 2.2.185.6 ad 1 (Ed. Leon. 10:479)

Mat. 10,9

Wm. Mar. Corr. Thom. 72
(Bibl. Thom. 9:296)
Corr. "Quare" 72 (Bibl.
Thom. 9:297); All. Serm. 20
(1490:Clr)
Gabr. Bl. Can. miss. 70. T
(Oberman-Courtemay
3:173)
Corr. "Sciendum" 71; 96
(Bibl. Thom. 31:271; 323)

către doi dintre cei mai influenți și provocatori gînditori din prima jumătate a veacului al XIV-lea, William Ockham și Marsilius de Padova (deși "influența anticlericalului" Marsilius "asupra unor astfel de oameni dedicați Bisericii" precum Ockham "este încă supraevaluată"). Cu toate că simpla posesie a bunurilor lumești nu făcea pe cineva "nedesăvîrșit" și deși era necesar ca cel puțin unii creștini să le stăpînească în continuare, totuși cuvintele adresate de Hristos tînărului bogat, "Dacă voiești să fii desăvîrșit, du-te, vinde averea ta", alcătuiau definiția "desăvîrșirii" pentru toți cei care se străduiau să o atingă în sînul Bisericii. Căci "această sărăcie trebuie privită ca fiind cu adevărat evanghelică, propovăduită în Evanghelii și poruncită celor care vor să urmeze întocmai doctrina Evangheliei." Adevărata desăvîrșire consta în "a-i urma pe Hristos" și pe apostoli în sărăcie. Existase o deosebire între apostoli și alti creștini în ceea ce priveste respectarea regulii stricte a sărăciei, însă pentru apostoli norma era: "Argint și aur nu am". Sărăcia lor urma exemplul sărăciei totale a lui Hristos însuși, care ca Dumnezeu stăpînea toate lucrurile, dar ca om renunțase la ele. De aceea, Petru și succesorii săi nu puteau pretinde că sînt vicari ai lui Hristos în stăpînirea lui asupra bunurilor lumești și a realității temporale, căci această stăpînire aparținea firii sale divine. Pornind de la aceste idei despre sărăcie ca desăvîrșire și despre Hristos, care, potrivit firii sale umane, "a atins cea mai înaltă formă de sărăcie plină de virtute", Marsilius îi denunța pe "urmașii lui Hristos și ai apostolilor" care revendicau pămînturi și cetăți. El sugera chiar faptul că Hristos "le interzisese apostolilor și urmașilor acestora orice stăpînire asupra bunurilor lumești".

Recunoscînd că o atare campanie de "despovărare" a Bisericii și a clerului de averile lor pentru a reface sfințenia sărăciei evanghelice putea fi doar un paravan pentru "îndrăzneala" oficialilor și a principilor laici anticlericali de a-și însuși bunurile bisericești, gînditorii mai moderați au căutat să redefinească problema. Una dintre acuzațiile împotriva lui Toma de Aquino fusese aceea că nu interpretase cuvintele "Să nu aveți aur", ca pe o poruncă. Apărătorii lui Toma susțineau că dacă aceasta era o poruncă, ea era legată doar de misiunea din relatarea evanghelică și nu se aplica "tuturor credincioșilor"; însă acuzația i-a ajutat să scoată în evidență ambiguitatea sărăciei ca dovadă a sfințeniei și să susțină că desăvîrsirea autentică putea să coexiste atît cu sărăcia, cît si cu

Corr. "Quare" 71 (Bibl. Thom. 9: 294-295); Andr. Per. Ed. Bau. (BPIR 10: 65-66) Hs. Svat. 7 (Hrabák 67) Mat. 10,9 Joh. Pal. Dial. (CB 1: 188)

All. Pot. eccl. (Du Pin 2:926) Gers. Pot. eccl. 12 (Glorieux 6:239)

Gers. Nupt. (Glorieux 6:194) Petr. Pal. Pot. pap. 1.1.3.2 (Stella 114-120)

ap. Jac. Cerr. Lib. gest. 4.xii.1414 (Finke 2:194)

Chel. Post. 13 (Com. 14:177) Chel. St. vr. 1,24 (Com. 22:70); Civ. Prag. Ep. xi,1431 ap. Joh. Rag. Boh. 80 (MC 1:158) Wyc. Serm. 4.16; 2.6 (WLW 13:132; 9:37-38)

Jac. Mis. Zjev. 8: 12 (Pram. 18: 329) Dant. Mon. 3.10.4 (Ricci 257); Vall. Don. Const. 43 (MGH QGMA 10: 108) Wil. Oc. Brev. 6.3 (MGH Schr 8: 205)

Wil, Oc. Pot. pap. 1.12 (Sikes 1:53)

Aeg. Per. Infid. (BPIR 10:128)

Conr. Meg. Trans. imp. 21 (BPIR 10:316)

Jac. Vit. Reg. chr. 2.10; 2.5 (Arquillière 305; 221)

bogăția. Sărăcia în și prin sine nu era în mod necesar o virtute și nu era același lucru cu desăvîrșirea. Husiții considerau că porunca "Să nu aveți aur", se adresa și clerului laic, însă diferiții lor adversari se opuneau unei asemenea interpretări. Între interzicerea totală a proprietății bisericești de către Wycliffe și Hus și revendicarea absolută a proprietății ca drept divin de către teocrații papali, "Biserica alege calea de mijloc catolică", și anume aceea că deținerea proprietății nu venea în contradicție cu sfințenia, dar că nu era un corolar al misiunii pe care Hristos i-a dat-o lui Petru. Oamenii Bisericii nu erau obligați să trateze posesiunile la fel cum o făcuseră apostolii. De fapt, bogăția lumească acumulată de "doctorii teologiei" în Biserica primară fusese o consecință a teologiei lor sănătoase.

Cel mai cunoscut exemplu de asemenea bogăție (și cel mai cunoscut motiv de "protest" împotriva lui) era Donația lui Constantin, care poate servi drept indiciu util al diferitelor atitudini fată de relatia dintre bogăția Bisericii și sfintenia acesteia. Chelčický ridiculiza ideea că "Biserica lui Hristos a atins starea de desăvîrsire doar în clipa în care a acceptat puterea lumească de la Cezar". Constantin dorise "să fie mai subtil decît Hristos", dar s-a dovedit a fi un "diavol" care a sedus Biserica prin faptul că a corupt-o cu bogății și putere. Tovarășul husit al lui Chelčický, Jakoubek, era de acord cu faptul că Donația fusese lucrarea diavolului, însă adăuga că împăratul Constantin o făcuse "cu bune intenții". Dante susținea că în primul rînd Constanțin nu avea nici un drept să facă o astfel de donație și nici Biserica să o accepte, în vreme ce Ockham invoca Donatia, dacă era într-adevăr autentică, drept dovadă a faptului că împăratul nu primise autoritatea și posesiunile din partea papei, ci invers. La polul opus al spectrului politic, Aegidius de Perugia oferea exemplul Donatiei ca dovadă a faptului că papa avea într-adevăr legitimitate în ceea ce privește autoritatea și posesiunile sale, iar Conrad de Megenberg mergea chiar mai departe susținînd că înainte de botez Constantin "nu era împărat în sensul deplin al cuvîntului (abusivus erat imperator), întrucît el domnea în afara Bisericii", dar convertirea și botezul lui (precum și Donația) au schimbat acest lucru. Însă alți apărători ai drepturilor papale erau nevoiți, pentru a-i apăra dreptul de a ceda acest imperiu papei, să insiste asupra faptului că împăratul Constantin "a dobîndit imperiul în mod just. potrivit dreptului uman". Cei care alegeau "calea de mijloc

All. Pot. eccl. pr. (Du Pin 2:926) All. Mat. 1 (Oakley 259) All. Serm. 1 (1490: S4r) Gers. Pot. eccl. 12 (Glorieux 6:237) Gers. Conc. un. obed. (Glorieux 5:54-55) Joh. Schel. Avis. 12 (CB 8:111-112)

Nicol. Cus. Conc. cath. 3.2 (Heidelberg 14:328-329); Ambr. Trav. Or. Bas. (Mansi 29:1255)

Vall, Don. Const. 1,27; 4,36 (MGH QGMA 10:85; 97)

Gers. Vit. spir. 3 (Glorieux 3:150)

All, Indoct. (Du Pin 1:649)

Vezi supra, pp. 124-125

Hs. Eccl. 14.H (Thomson 109); Wyc. Eccl. 1 (WLW 5:19)

Gers. Ep. 35 (Glorieux 2:163)

Gers, Pot. eccl. 1 (Glorieux 6:212) Henr. Kalt. Lib. praedic. (Mansi 29:977); Petr. Lut. Lig. frat. 7 (BIPR 10:59-63); Alv. Pel. Planc. eccl. 1,54 (1560:48r); Turr. Aug. Rom. (Mansi 30:1031-1033)

Henr. Kalt. Lib. praedic. (Mansi 29:977) catolică" lăudau Donația lui Constantin ca pe un act inspirat de însuși Dumnezeu, iar pe Constantin ca pe cel ce împlinea profeția biblică. Donația nu dovedea că ceea ce avea împăratul fusese inițial proprietatea papei, ci dovedea că posesiunile lumești nu corupeau eo ipso sfințenia Bisericii și că papa trebuia să împartă bogăția lui cu Biserica. O categorie specială de gînditori ai secolului al XV-lea o reprezentau cei care puneau sub semnul întrebării autenticitatea Donației din considerente istorice și științifice, potrivit cărora "Constantin nu ar fi făcut niciodată acest dar" și, prin urmare, această "istorie nu este istorie".

Sustinătorii "căii de mijloc catolice" credeau că apără integritatea statului precum și sfințenia Bisericii, mai ales împotriva acelor "eretici" care păreau să afirme că nimeni nu putea să dețină o funcție în Biserică sau în stat dacă nu era el însuși virtuos și sfînt. Spre deosebire de Wycliffe și Hus, principiul lor era acela că atît în stat, cît și în Biserică pînă și "un om lipsit de virtuți poate avea dreptul de a guverna". În ceea ce privește chestiunea politică, această caracterizare polemică pare să fi fost mai potrivită pentru Wycliffe decît pentru Hus, însă atenția noastră se concentrează asupra ecleziologiei. Atît Wycliffe, cît și Hus își întemeiau concepția ecleziologică pe definirea Bisericii ca adunare a celor predestinați, care se afla la baza ideii că papa merita titlul de "vicar al lui Hristos" doar "dacă era un slujitor credincios, predestinat slavei capului [Bisericii], Iisus Hristos". Conciliul de la Constanz a condamnat această învățătură, iar Gerson a inclus-o în rîndul "articolelor cuprinse atît explicit, cît și implicit în tratatul lui Jan Hus din Praga, pe care l-a intitulat Biserica, urmînd erorilor lui John Wycliffe"; o astfel de concepție avea să-l lipsească pe credincios de orice certitudine cu privire la lucrarea Bisericii. La distanță de o generație, Henric de Kalteisen, un polemist antihusit, insista asupra faptului că "atîta vreme cît un papă este credincios, chiar dacă este plin de vicii, el poate și trebuie să fie numit «sfînt» sau chiar «preasfînt»".

Iar în continuare și-a definit motivația teoriei sale: "În felul acesta și Biserica catolică este numită «sfîntă», nu datorită sfințeniei tuturor celor prezenți în ea, de vreme ce mulți dintre ei sînt păcătoși, ci datorită funcțiilor ei sfinte și datorită sfințeniei tainelor care sînt prezente în ea". Căci latura doctrinară a disputelor legate de problema unui papă vicios era sfințenia Bisericii înseși, tot așa cum latura doctrinară a disputelor legate de ce trebuia

Vezi infra, p. 153-155 Oberman (1963) 222 Vezi vol. 3, pp. 60-61 Vezi vol. 1, pp. 321-323

Aeg. Rom. Eccl. pot. 1.2 (Scholz 7)

Aeg. Rom. Ren. pap. 10.7 (1554: 15v-16r) Alv. Pel. Planc. eccl. 1.9 (1560: 2v); Alv. Pel. Ep. 1.19; 10.6; 10.13; 11.11; 13.10 (Meneghin 11-12; 57; 62-65; 77; 107)

Corp. Jur. Can. : Decr. Grat. 2.1.1. 77 (Friedberg 1:384)

Wil. Oc. Corp. 2 (Birch 168)

Ub. Cas. Sanct. ap. (ALKGMA 2:412)
Ub. Cas. Arb. vit. 3,3 (Davis 144)

Ub. Cas. Arb. vit. 3,2 (Davis 138-139)

Ub. Cas. Arb. vit. 4,5 (Davis 302-303) Ub. Cas. Arb. vit. 4.36 (Davis 375)

făcut dacă papa ar fi eretic era infaibilitatea și desăvîrșirea Bisericii. Multumită în parte schismei și în parte "valului crescînd al donatismului" în secolele al XIV-lea și al XV-lea, ideea aproape universal acceptată a doctrinei lui Augustin, potrivit căreia sfintele taine erau valabile în mod obiectiv, independent de virtutile sau viciile săvîrșitorului sau ale celui care se împărtășea, începuse să aibă fisuri semnificative. Cei care veneau în sprijinul autorității papale sustineau în chip explicit poziția tradițională pe această temă. "Sfințenia" era de două feluri, fie a persoanei, fie legată de statut, și doar cea de-a doua afecta sfintele taine. Nici măcar un preot hirotonit de un episcop schismatic ori eretic nu trebuia să fie hirotonit din nou atunci cînd se întorcea la unitatea catolică, cu conditia ca hirotonirea episcopului însuși să fi fost valabilă și să fi urmat ritualul Bisericii cu scopul de a conferi preoția sacramentală a Bisericii. Astfel de afirmații se regăsesc și la alți susținători ai papalității din veacul al XIV-lea, ca de pildă la franciscanul spiritual Alvaro Pelayo.

Totuși, ele apar și la acei franciscani spirituali, exponenți ai sărăciei evanghelice, care erau necruțători atunci cînd combăteau formele teocratice ale teoriei cu privire la autoritatea papală. Astfel, pornind de la un pasaj din dreptul canonic, William Ockham respingea orice deosebire între Euharistia săvîrșită de un preot nevrednic și de cea sfințită de un om drept. În calitate de susținător al franciscanilor spirituali si al conducătorului lor, Peter Olivi, Ubertino de Casale respingea acuzatia potrivit căreia în concepția lui Olivi ar fi existat "vreun sprijin" pentru "erezii" care afirmau o astfel de deosebire. Desi Ubertino nu nega că existau preoți plini de vicii și "trupești", în care nu mai rămăsese nimic din apa vieții, totuși el îi asigura pe cei care primeau botezul și celelalte sfinte taine că un preot păcătos nu putea să pună în pericol valabilitatea tainelor, de vreme ce Hristos însuși era de fapt săvîrșitorul, și prin urmare "realitatea tainei" era prezentă acolo. În același timp, el îi sfătuja pe credinciosi să evite preoții care se aflau într-o evidentă stare de păcătoșenie capitală, chiar dacă "disciplina ne lipsește astăzi și rele intolerabile sînt tolerate", aşa încît uneori era necesar "să se primească sfintele taine de la un preot, atîta vreme cît el este tolerat de Biserică". Biserica catolică ar rămîne catolică chiar dacă nu ar mai fi decît un singur credincios care să adere la ea, chiar dacă papa însuși ar fi eretic sau schismatic.

Apud Spinka (1966) 350

Wyc. Civ. dom. 1.3 (WLW 4:24)

Wyc. Serm. 1.4 (WLW 8:25)

Wyc. Serm. 1.40 (WLW 8:268) Wyc. Serm. 1.51 (WLW 8:341)

Mat. 16,18-19; Ioan 20,21-23 Wyc. Serm. 4.20 (WLW 13:175)

Wyc. Serm. 3.3 (WLW 11:20)

Wyc. Euch. 4 (WLW 16:113)

Chel, St. vr. 2.12; 1.3 (Com. 22:257-258; 11-12); Chel. Post. 42 (Com. 16:87)

Chel. Crk. (Petru 100)

Tom. Aq. S.T. 3.82.9 (Ed. Leon, 12:268)

Civ. Prag. Ep. xi. 1431 ap. Joh. Rag. Boh. 80 (MC 1:162-163)

Hs. Svat. 7 (Hrabák 72-73) Hs. Sanct. 66.2 (Flajšhans 3:347) Hs. Eccl. 15.K (Thomson 129-130)

Hs. Sent. 4,13.3 (Flajšhans 2:584); Hs. Eccl. 10. M (Thomson 88) Hs. Sent. 4.5,3-4 (Flajšhans 2:541-542) Aug. Ev. In. 46.6 (CCSL 36:401)

Tendința contemporanilor săi și a cercetătorilor moderni de a-l pune pe Hus în aceeași tabără cu Wycliffe, "ca rebel împotriva ordinii stabilite" și ca neodonatist este de înțeles, avînd în vedere prezența multor împrumuturi, unele ad litteram, de la reformatorul englez în scrierile reformatorului ceh, însă în cazul de față ele trebuie deosebite: Wycliffe a ajuns să nege valabilitatea Tainelor administrate de un "preot păcătos", dar Hus nu i-a urmat exemplul, cu toate că unii dintre discipolii lui Hus au făcut-o. În tratatul său intitulat Stăpînirea civilă, Wycliffe nota că, chiar dacă un preot se făcea vinovat de un păcat de moarte, "Dumnezeu, în numele căruia slujește, dăruiește ceea ce va fi de folos celor care primesc, ca si cînd un om virtuos ar folosi" puterea de a sluji. Același lucru îl spunea într-una dintre primele sale predici, însă îsi nuanța poziția în predicile de mai tîrziu, în care spunea că acest lucru este adevărat "poate într-un anumit sens" sau că prelații și papii nevrednici nu aveau puterea cheilor, din moment ce făgăduințele lui Hristos făcute apostolilor nu se aplicau acelor prelați, "decît dacă urmează exemplul de moralitate al apostolilor". Creștinii trebuiau să se pronunțe împotriva unor astfel de prelati si să evite serviciile lor, căci era o diferență între "bunătatea morală" a unei împărtăsanii sfințite de un preot bun și cea a unei împărtășanii sfințite de un om rău. Chelčický sustinea și el că tainele "nu sînt de folos" atunci cînd sînt primite din mîinile celor a căror credință este moartă și care duc sufletele "doar către diavol".

Cu toate că lui Chelčický i se alăturau și alți husiți în concepția sa, în sprijinul căreia era posibil să fie citată autoritatea lui Toma de Aquino, că era un păcat să primești Sfînta Taină de la un preot despre care se știa că este un păcătos notoriu, totuși acest aspect nu face ca husitismul să fie "neodonatist". Hus însuși interzicea "să i se dea bani sau să se ia parte la liturghia" oficiată de un preot nevrednic, însă explica imediat: "nu că liturghia nu ar fi sfîntă". El sublinia desigur că "orice bun creștin este preot, dar nu orice preot este un bun creștin" și că un preot păcătos era "vicar al lui Antihrist". Însă propovăduia în continuare valabilitatea tainelor administrate de orice preot hirotonit cum se cuvine și care intenționa să săvîrşească taina, de vreme ce cineva care era el însusi necurat putea totusi să curete păcatele altcuiva. Era de acord cu avertismentul lui Augustin potrivit căruia cei care îl propovăduiau pe Hristos "de dragul cîstigului lumesc" îl propovăduiau totusi pe Hristos și "prin ei este

Hs. Eccl. 18.H (Thomson 163) Wyc. Eccl. 19 (WLW 5:443-445)

Hs. Eccl. 5.G-H (Thomson 36-38)

Jac. Mis. Zjev. 11:2 (Pram. 18:409)

Jac. Mis, Zjev. 17:4 (Pram. 19:68) Jac. Mis. Zjev. 18:11-13 (Pram. 19:170) Vezi vol. 3, pp. 236 Serm. conc. Const. 23.ii.1416; 10.v.1416 (Finke 2:432-433; 442-444); Nicol. Cl. Ruin. eccl. 15-17; 23 (Coville 124-125; 130); Seg. Sim. apud Seg. Hist. conc. Bas. 8.12 (MC 2:693-696); Seg. Gabr. 2 (DRTA 14:353); Esc. Avis. (CB 1:218); Iul. Ces. Sim. (CB 8:135-139); Matt. Crac. Squal. 11; 9 (Walch 1-1:49; 39); Ambr. Trav. Ep. 1.14 (Martène-Durand 3:28); Joh. Schel, Avis. 1 (CB 8:110); Matt. Mayn. Avis. 1 (CB 8:63) Serm. conc. Const. 18.vi.1416 (Finke 2:450) Esc. Can. poen. (1491:6r)

Hs. Svat. 2 (Hrabák 27) Hs. Sent. 1.A.inc.1.9. (Flajšhans 2:7-8) Hs. Err. 6 (Ryba 52); Hs. Svat. 7 (Hrabák 65)

Hs. Svat. 9 (Hrabák 81)

Vezi vol. 3, p. 48 Hs. Sent. 4.13.5; 4.25.4 (Flajshans 2:587-588; 640-644) Chel. Post. 8; 37 (Com. 14:103; 16:115); Chel. St. vr. 2.27 (Com. 22:296) Joh. Rag. apud Laur. Reich. Diurn. 7.ii.1433 (MC 1:304)

Gers. Sim. (Glorieux 6:171-172)

auzită vocea lui Hristos". Hus era foarte aproape de concepția lui Wycliffe atunci cînd nega faptul că hirotonirea îi făcea chiar și pe preoții păcătoși parte integrantă a Bisericii, însă aceasta nu înseamnă că nega valabilitatea hirotonirii lor. Dușmanii îl acuzau totuși de donatism, iar, din rîndul susținătorilor săi, mai ales Jakoubek ze Stříbra se străduia să-i disocieze teoria de orice implicații de acest fel. În timp ce sublinia faptul că cei fățarnici, fie ei laici sau preoți, nu aparțineau adevăratei Biserici, Jakoubek preciza cu aceeași precizie faptul că "o persoană coruptă din punct de vedere moral poate deține o funcție și o autoritate spirituală și poate boteza și sfinți trupul și sîngele Domnului". Concepția opusă ar fi o sursă de îndoială și confuzie atît pentru preot, cît și pentru popor.

Într-un anumit punct, Hus a depășit teoria augustiniană convențională cu privire la validitate: veșnica dilemă medievală a statutului preotului care și-a obținut treapta preoțească prin simonie. Simonia era o problemă care îi preocupa și pe opozanții lui Hus. Chiar și cei care îi numeau pe husiți "eretici moderni" vedeau că "un om virtuos si cu frica lui Dumnezeu care nu vrea să săvîrsească simonia cu greu poate dobîndi o funcție ecleziastică" și că simoniacii erau pasibili de pedeapsă chiar și cînd săvîrșeau taine valide. Un episcop care știa de un simoniac si nu lua nici o măsură putea fi considerat complice post factum. Convins fiind că "sînt foarte puțini preoți care să nu fi fost hirotoniți prin simonie", Hus refuza plata pentru stihar în cazul tuturor tainelor. El definea simonia ca fiind "intenția constientă de a cumpăra sau de a vinde ceva de natură spirituală". Astfel, el îi includea în definitia simoniacului nu doar pe preotul care și-a cumpărat hirotonirea și pe episcopul care și-a dobîndit funcția prin mită, ci și pe laicul care oferea bani în schimbul unor servicii religioase. Încă din Evul Mediu timpuriu simonia fusese o "erezie; Hus a preluat această denumire, la fel ca și Chelčický, care obisnuia să o numească "cea mai mare erezie dintre toate" - afirmație combătută de Ioan de Ragusa în timpul Conciliului de la Basel. Înaintea sa, un alt teolog antihusit, Gerson, avusese și el obiecții față de identificarea automată a simoniei cu erezia și îi asigurase pe credincioșii preocupați de eficacitatea actelor săvîrșite de un simoniac de faptul că "Hristos, supremul papă, a compensat si compensează în continuare ceea ce le lipseste prelatilor în astfel de cazuri".

În ciuda acestor asigurări privind eficacitatea sacramentală și validitatea obiectivă, Gerson recunoștea că, Thos. Wai. Comp. serm. 1 (Charland 329-330)

Gers. Serm. 215 (Glorieux 5:141)

Bart, Pis. Quad. 22 (1498: G6v)

Gers. Remem. agend. (Glorieux 6:111); Gers. Dial. spin. (Glorieux 7:168); Ant. P. Conf. 1.2.2 (1490:14v-15r); Esc. Can. poen. (1491:8r) Mat. 15,14 Gers. Aud. conf. 3:9 (Glorieux 8:10; 12)

Vezi vol. 3, pp. 236-237

Dns. Scot. Ox. 4.14.1.14 (Wadding 18:37)

Dns. Scot. Ox. 4.16.1.7 (Wadding 18:421)

Gers. Ep. 31 (Glorieux 2:134; 141)

Gers. Vit. spir. 4 (Glorieux 3:177)

Gers. Aufer. 13 (Glorieux 3:304) Vit. Furn. Quodlib. 3.12.1 (Delorme 187-188)

Jac. Vit. Quodlib. 1.18 (Ypma 1:216) Dns. Scot. Ox. 4.14.4.5 (Wadding 18:155); Dns. Scot. Rep. Par. 4.14.4.6 (Wadding 24:221) Mars. Pad. Def. pac. 2.6.7 (Previté-Orton 165)

Gers. Mir. am. (Glorieux 7:198-199)

Aug. Ev. In. 46.6 (CCSL 36:402); Aug. Bapt. 4,11,17 (CSEL 51:241)

Mat. 23,2-3 Aeg. Carl. Pun. (Mansi 29:901); Henr. Kalt. Lib. praedic. (Mansi 29:1053-1055; 1061); Joh. Rag. Auct. conc. 3 (DRTA 15:208); Turr. Auct. 1.87 (1563:49v-50r)

dintre toate tainele, pocăința, asemenea propovăduirii, era un caz special. Ea ocupa un loc central, fiind "cea mai importantă și aproape întreaga" resursă spirituală pentru mulți credincioși; așa cum remarca un teolog franciscan, fiecare dintre cele trei componente ale pocăintei învingea puterea diavolului într-un mod special. În mîinile unui duhovnic priceput și plin de compasiune, pocăința era un mijloc de a-i aduce pe calea cea bună pe cei rătăciți și de a-i mîngîia pe cei nemîngîiati, dar dacă era administrată gresit se distrugea întregul proces. El mai degrabă ar amîna ascultarea spovedaniilor, spunea Gerson, decît să fie "călăuză oarbă orbilor", care intimidează penitenții. Duns Scotus sublinia că, deși erau necesare, nici una dintre cele trei părți obișnuite ale definiției pocăinței căința, spovedania și satisfacția - nu constituia esența ei, de vreme ce acestea erau acte omenesti; taina pocăintei consta mai curînd în "absolvirea sacramentală". Forma acestei absolviri, exprimată prin formula "Te dezleg de păcate în numele Tatălui și al Fiului și al Sfîntului Duh", era, spunea Gerson, absolută și neconditionată. Dar dacă, așa cum recunoștea el, "majoritatea celor care spovedesc sînt pasibili de suspendare, abateri de la disciplină ori excomunicare" pentru diferite păcate precum simonia și concubinajul, aceasta reprezenta într-adevăr o problemă pastorală și administrativă. Ideea lui Scotus, potrivit căreia pocăința sau oricare altă taină ștergeau vina în temeiul vointei si hotărîrii lui Dumnezeu, nu făcea altceva decît să adîncească preocuparea legată de întrebarea dacă un preot simoniac sau schismatic era subjectul acestei hotărîri. Scotus negase orice validitate obiectivă a unei absolviri pronuntate de un laic, însă această posibilitate continua să stîrnească interesul în rîndul gînditorilor radicali.

Răspunsul fundamental la provocarea neodonatismului era dublu: o chemare la reformă pentru a aduce realitatea empirică a Bisericii mai aproape de mărturisirea sfințeniei ei cuprinsă în crezuri; dar, între timp, o reafirmare a corectitudinii esențiale a doctrinei augustiniene care spunea că "sfîntul botez, Euharistia și celelalte taine nu își pierd puterea din cauza vieții păcătoase a săvîrșitorilor lor". Augustin invocase împotriva donatismului cuvintele lui Iisus: "Cărturarii și fariseii au șezut în scaunul lui Moise; deci toate cîte vă vor zice vouă, faceți-le și păziți-le; dar după faptele lor nu faceți, că ei zic, dar nu fac". Aceste cuvinte au continuat să fie folosite în același scop și în secolul al XV-lea (ca si în secolul al XVI-lea, cînd criticii

Vezi infra, p. 306

Conf. Aug. 8.2 (Bek. 62) Gers. Serm. 249 (Glorieux 5:547-549)

Gera. Serm. 249 (Glorieux 5:558); All. Indoct. (Du Pin 1:653); Esc. Gub. conc. 6.1 (Hardt 6:250); Dom. Domen. Pot. pap. 2.4; 2 ad 4 (Smolinsky 114; 159-160) Gera, Magn. 9 (Glorieux 8:419); Alv. Pel. Ep. 11.11 (Meneghin 77)

Gers. Pot. eccl. 2 (Glorieux 6:213)

Aug. Tr. Dup. pot. (KRA 8:490); Aug. Rom. Ren. pap. 10.1 (1554:11v)

Ges. Aufer. 16 (Glorieux 3: 307-308)

Gers. Mod. hab. (Glorieux 6:31)

Ef. 5,27

Tok. Eccl. conc. 2 (Krämer 364)

Alv. Pel. Ep. 13.18 (Meneghin 117)

Nicol. Cus. Ep. 1 (Faber 2-II: 4r)

Nicol, Cus. Conc. cath. 1.5 (Heidelberg 14:50)

Nicol. Cus. Ep. 3 (Faber 2-II; 13r)

Reformei le foloseau pentru a susține că despărțirea de Biserică era o greșeală, chiar dacă Biserica era coruptă și cînd reformatorii protestanți le invocau pentru a se disculpa de acuzația de neodonatism). Alte mărturii biblice veneau din cazul lui Iuda Iscarioteanul. Gerson avertiza clerul să nu se plaseze în "succesiunea apostolică" a lui Iuda, dar folosea acest avertisment și pentru a sublinia că Iuda nu a fost depus din slujire imediat ce a ieșit la lumină înșelăciunea lui; de fapt, Hristos a și mîncat alături de el în noaptea cînd a fost trădat. Tainele administrate de un preot păcătos își păstrau validitatea datorită "caracterului" său – ceea ce nu se referă la calitățile lui morale (așa cum ar presupune astăzi cuvîntul "caracter"), ci la marca irepetabilă și de neșters pe care botezul, mirungerea și hirotonirea i-au conferit-o, indiferent de calitățile morale.

Prin urmare, "temelia autorității ecleziastice nu este sfințenia" preotului și "nici schisma, nici erezia sau orice alt viciu nu împiedică eficacitatea administrării sfintelor taine". Tainele sînt sfinte în temeiul instituirii și făgăduinței lui Hristos, Biserica este sfîntă în temeiul instituirii și făgăduinței lui Hristos: "În temeiul multelor ei greșeli ascunse, și mai ales în temeiul rușinoaselor păcate publice, Biserica lui Hristos poate fi văzută ca fiind pătată și plină de zbîrcituri, și totuși din respect față de Hristos, a Cărui mireasă este, ea poate, chiar trebuie, să fie numită catolică, sfîntă și neprihănită în ceea ce privește forma". Iar Biserica ar merita să fie numită sfîntă, chiar dacă nu ar mai rămîne decît o singură persoană sfîntă în lume. Dacă vreun credincios se îndoia de sfințenia unuia sau a altuia dintre prelati sau papi, era, potrivit lui Nicolaus Cusanus, mai sigur să fie ascultător Bisericii, în ciuda ambiguității, decît să devină total neascultător. Căci Duhul Sfînt dăruia har chiar si prin mijlocirea unui fals preot, de vreme ce nu slujitorul dintre oameni, ci Hristos era cel care împlinea această lucrare a Bisericii prin Duhul Sfînt. "Preoția comună" a Bisericii ca întreg nu putea greși, chiar dacă preotii ca persoane puteau, si o si făceau.

La baza acestei reafirmări de către Nicolaus Cusanus a definiției augustiniene a sfințeniei Bisericii nu se afla doar binecunoscuta idee că numai Dumnezeu știe cine este un membru adevărat și sfint al Bisericii, ci și o epistemologie mai subtilă. "În această lume a experienței palpabile", spunea el, "este necesar să emitem o ipoteză, pe baza semnelor văzute, despre însăși Biserica lui Hristos. Prin urmare, această Biserică ipotetică este adevărata

Thos. Wal. Comp. serm. 1 (Charland 329-330)

Gers. Serm. 215 (Glorieux 5:141)

Bart. Pis. Quad. 22 (1498: G6v)

Gers. Remem. agend. (Glorieux 6:111); Gers. Dial. spir. (Glorieux 7:168); Ant. P. Conf. 1.2.2 (1490:14v-15r); Esc. Can. poen. (1491:8r) Mat. 15,14 Gers. Aud. conf. 3; 9 (Glorieux 8:10; 12)

Vezi vol. 3, pp. 236-237

Dns. Scot. Ox. 4.14.1.14 (Wadding 18:37)

Dns. Scot. Ox. 4.16.1.7 (Wadding 18:421)

Gers. Ep. 31 (Glorieux 2:134; 141)

Gers. Vit. spir. 4 (Glorieux 3:177)

Gers. Aufer. 13 (Glorieux 3:304) Vit. Furn. Quodlib. 3.12.1 (Delorme 187-188)

Jac. Vit. Quadlib. 1.18 (Ypma 1:216) Dns. Scot. Ox. 4.14.4.5 (Wadding 18:155); Dns. Scot. Rep. Par. 4.14.4.6 (Wadding 24:221) Mars. Pad. Def. pac. 2.6.7 (Previté-Orton 165)

Gers. Mir. am. (Glorieux 7:198-199)

Aug. Ev. In. 46.6 (CCSL 36:402); Aug. Bapt. 4.11.17 (CSEL 51:241)

Mat. 23,2-3 Aeg. Carl. Pun. (Mansi 29:901); Henr. Kalt. Lib. praedic. (Mansi 29:1053-1055; 1061); Joh. Rag. Auct. conc. 3 (DRTA 15:208); Turr. Auct. 1.87 (1563:49v-50r)

dintre toate tainele, pocăința, asemenea propovăduirii, era un caz special. Ea ocupa un loc central, fiind "cea mai importantă și aproape întreaga" resursă spirituală pentru mulți credincioși; așa cum remarca un teolog franciscan, fiecare dintre cele trei componente ale pocăinței învingea puterea diavolului într-un mod special. În mîinile unui duhovnic priceput și plin de compasiune, pocăinta era un mijloc de a-i aduce pe calea cea bună pe cei rătăciti si de a-i mîngîia pe cei nemîngîiați, dar dacă era administrată gresit se distrugea întregul proces. El mai degrabă ar amîna ascultarea spovedaniilor, spunea Gerson, decît să fie "călăuză oarbă orbilor", care intimidează penitenții. Duns Scotus sublinia că, desi erau necesare, nici una dintre cele trei părți obișnuite ale definiției pocăinței căința, spovedania și satisfacția - nu constituia esența ei, de vreme ce acestea erau acte omenești; taina pocăinței consta mai curînd în "absolvirea sacramentală". Forma acestei absolviri, exprimată prin formula "Te dezleg de păcate în numele Tatălui și al Fiului și al Sfîntului Duh", era, spunea Gerson, absolută și neconditionată. Dar dacă, așa cum recunostea el, "majoritatea celor care spovedesc sînt pasibili de suspendare, abateri de la disciplină ori excomunicare" pentru diferite păcate precum simonia și concubinajul, aceasta reprezenta într-adevăr o problemă pastorală și administrativă. Ideea lui Scotus, potrivit căreia pocăința sau oricare altă taină ștergeau vina în temeiul voinței și hotărîrii lui Dumnezeu, nu făcea altceva decît să adîncească preocuparea legată de întrebarea dacă un preot simoniac sau schismatic era subjectul acestei hotărîri. Scotus negase orice validitate obiectivă a unei absolviri pronunțate de un laic, însă această posibilitate continua să stîrnească interesul în rîndul gînditorilor radicali.

Răspunsul fundamental la provocarea neodonatismului era dublu: o chemare la reformă pentru a aduce realitatea empirică a Bisericii mai aproape de mărturisirea sfințeniei ei cuprinsă în crezuri; dar, între timp, o reafirmare a corectitudinii esențiale a doctrinei augustiniene care spunea că "sfîntul botez, Euharistia și celelalte taine nu își pierd puterea din cauza vieții păcătoase a săvîrșitorilor lor". Augustin invocase împotriva donatismului cuvintele lui Iisus: "Cărturarii și fariseii au șezut în scaunul lui Moise; deci toate cîte vă vor zice vouă, faceți-le și păziți-le; dar după faptele lor nu faceți, că ei zic, dar nu fac". Aceste cuvinte au continuat să fie folosite în același scop și în secolul al XV-lea (ca și în secolul al XVI-lea, cînd criticii

Vezi infra, p. 306

Conf. Aug. 8.2 (Bek. 62) Gers. Serm. 249 (Glorieux 5:547-549)

Gers. Serm. 249 (Glorieux 5:558); Ali. Indoct. (Du Pin 1:653); Esc. Gub. conc. 6:1 (Hardt 6:250); Dom. Domen. Pot. pap. 2.4; 2 ad 4 (Smolinsky 114; 159-160) Gers. Magn. 9 (Glorieux 8:419); Alv. Pel. Ep. 11.11 (Meneghin 77)

Gers. Pot. eccl. 2 (Glorieux 6:213)

Aug. Tr. Dup. pot. (KRA 8:490); Aug. Rom. Ren. pap. 10.1 (1554:11v)

Ges. Aufer. 16 (Glorieux 3:307-308)

Gers. Mod. hab. (Glorieux 6:31)

Ef. 5.27

Tok. Eccl. conc. 2 (Krämer 364)

Alv. Pel. Ep. 13.18 (Meneghin 117)

Nicol. Cus. Ep. 1 (Faber 2-II: 4r)

Nicol. Cus. Conc. cath. 1.5 (Heidelberg 14:50)

Nicol. Cus. Ep. 3 (Faber 2-II: 13r)

Reformei le foloseau pentru a susține că despărțirea de Biserică era o greșeală, chiar dacă Biserica era coruptă și cînd reformatorii protestanți le invocau pentru a se disculpa de acuzația de neodonatism). Alte mărturii biblice veneau din cazul lui Iuda Iscarioteanul. Gerson avertiza clerul să nu se plaseze în "succesiunea apostolică" a lui Iuda, dar folosea acest avertisment și pentru a sublinia că Iuda nu a fost depus din slujire imediat ce a ieșit la lumină înșelăciunea lui; de fapt, Hristos a și mîncat alături de el în noaptea cînd a fost trădat. Tainele administrate de un preot păcătos își păstrau validitatea datorită "caracterului" său – ceea ce nu se referă la calitățile lui morale (așa cum ar presupune astăzi cuvîntul "caracter"), ci la marca irepetabilă și de neșters pe care botezul, mirungerea și hirotonirea i-au conferit-o, indiferent de calitățile morale.

Prin urmare, "temelia autorității ecleziastice nu este sfințenia" preotului și "nici schisma, nici erezia sau orice alt viciu nu împiedică eficacitatea administrării sfintelor taine". Tainele sînt sfinte în temeiul instituirii și făgăduintei lui Hristos, Biserica este sfîntă în temeiul instituirii si făgăduinței lui Hristos: "În temeiul multelor ei greșeli ascunse, si mai ales în temeiul rusinoaselor păcate publice, Biserica lui Hristos poate fi văzută ca fiind pătată și plină de zbîrcituri, și totuși din respect față de Hristos, a Cărui mireasă este, ea poate, chiar trebuie, să fie numită catolică, sfîntă și neprihănită în ceea ce privește forma". Iar Biserica ar merita să fie numită sfîntă, chiar dacă nu ar mai rămîne decît o singură persoană sfîntă în lume. Dacă vreun credincios se îndoia de sfințenia unuia sau a altuia dintre prelați sau papi, era, potrivit lui Nicolaus Cusanus, mai sigur să fie ascultător Bisericii, în ciuda ambiguității, decît să devină total neascultător. Căci Duhul Sfînt dăruia har chiar și prin mijlocirea unui fals preot, de vreme ce nu slujitorul dintre oameni, ci Hristos era cel care împlinea această lucrare a Bisericii prin Duhul Sfint. "Preoția comună" a Bisericii ca întreg nu putea greși, chiar dacă preoții ca persoane puteau, și o și făceau.

La baza acestei reafirmări de către Nicolaus Cusanus a definiției augustiniene a sfințeniei Bisericii nu se afla doar binecunoscuta idee că numai Dumnezeu știe cine este un membru adevărat și sfînt al Bisericii, ci și o epistemologie mai subtilă. "În această lume a experienței palpabile", spunea el, "este necesar să emitem o ipoteză, pe baza semnelor văzute, despre însăși Biserica lui Hristòs. Prin urmare, această Biserică ipotetică este adevărata

Nicol. Cus. Ep. 1 (Faber 2-11:3v)

Rom. 7,25

Nicol, Cus. Conc. cath. 1.4 (Heidelberg 14:48)

Mat. 13,47-50

Aug. Civ. 18.49 (CCSL 48:647) Aug. Petil. 3.2.3 (CSEL 52:164) Wil. Oc. Ben. 7.1 (Sikes 3:304)

Aeg. Carl. Pun. (Mansi 29:891)

Gers. Or. priv. (Glorieux 10:136)

Petr. Brun. Act. conc. Bas. 26.iii.1432 (CB 2:71)

Spitzer (1963) 35

Biserică în această lume a simturilor, pe baza cunoașterii limitate a acestei lumi". Cusanus declara în continuare că "printr-o judecată ipotetică, această Biserică a lui Hristos este privită drept sfîntă, chiar dacă cei răi si fătarnicii se amestecă sub semnele ei sacre". La fel cum mărturisise însuși apostolul Pavel, "Eu însumi, cu mintea mea, slujesc legii lui Dumnezeu, iar cu trupul, legii păcatului", rămînînd totuși membru al Bisericii, tot astfel și Biserica însăși avea dreptul la numele "neprihanita", chiar dacă, de fapt, "comunitatea este numită uneori întru totul bună, iar alteori întru totul rea". Augustin comparase Biserica în repetate rînduri cu năvodul din parabola lui Hristos, care adună atît peşti buni, cît și pești răi pînă la Judecata de Apoi. Astfel de comparații continuau să arate că răul si binele se amestecă "nu doar în ocean..., ci chiar si într-un năvod". Uneori, membrii răi ai Bisericii puteau chiar să le fie de folos acesteia și membrilor ei adevărați, ca învățători si interpreti ai Scripturilor.

În orice caz, era mai tolerabil să ai preoți răi în Biserică, atît timp cît ei au fost hirotoniți cum se cuvine, decît să nu ai preoți deloc. Iar pentru moment acestea păreau să fie singurele variante. Chiar și în veacul al XV-lea erau din ce în ce mai mulți cei care nu mai considerau acceptabilă nici una dintre aceste alternative, așa cum reiese limpede din lucrarea Sfînta Biserică a lui Chelčický, iar în secolul al XVI-lea, atît numărul mare de dizidenți, cît și accentul pe care aceștia îl puneau pe sfințenia Bisericii aveau să așeze această problemă în centrul programului Reformei.

## Armonia catolică

În ciuda unor întrebări răzlețe privind modul cum ar putea Biserica să reziste și să-și păstreze sfințenia chiar dacă nu ar mai rămîne decît un singur credincios adevărat, universalitatea Bisericii în timp și în spațiu era de fapt un element constitutiv al ecleziologiei secolului al XV-lea. Nicolaus Cusanus, care a participat la lucrările Conciliului de la Basel, și-a dedicat cartea sa din 1432-1433, Armonia catolică, tocmai acestei universalități. Era, în multe privințe, cea mai profundă prezentare a catolicității din teologia medievală; căci, deși se poate generaliza spunînd că "ideea armoniei universale... este atotprezentă în concepția Evului Mediu", inclusiv, spre exemplu, armonia în

Aeg. Rom. Eccl. pot. 3.3 (Scholz 160)

Nicol. Cus. Conc. cath. 2.32 (Heidelberg 14:276) Nicol. Cus. Conc. cath. 2.34 (Heidelberg 14:290)

Nicol, Cus. Doct. ign, 3,12 (Heidelberg 1:158)

Nicol, Cus. Conc. cath. 1.12 (Heidelberg 14:71)

Vezi vol. 1, p. 344

Aug. Parm. 3.4.24 (CSEL 51:131)

Nicol. Cus. Conc. cath. 1.13 (Heidelberg 14:73)

Vezi vol. 2, p. 190 Hinc. R. Opusc. Hinc. L. 20 (PL 126:360)

Nicol. Cus. Conc. cath. 2.1 (Heidelberg 14:94) Jac. Vit. Reg. chr. 1.4 (Arquillière 122.124); Alv. Pel. Planc. eccl. 1.63 (1560-75v-76r)

Aeg. Rom. Eccl. pot. 2.6; 2.13 (Scholz 65-67; 117)

Gers. Ep. 49 (Glorieux 2:234)

rîndul îngerilor, totuși Cusanus este cel care a creat primul sistem de gîndire în care "armonia catolică" devenea o temă ce străbătea viața Bisericii, desfășurarea istoriei omenești, structura universului și însăși firea lui Dumnezeu. Dar, mai ales, însăși existența Bisericii depindea de "armonie", prin care "Biserica este numită «catolică» în armonie cu Hristos". Sau, așa cum spunea într-o scriere ulterioară, "atîta vreme cît ne aflăm aici pe pămînt ca pelerini, adevărul credinței noastre nu poate consta în altceva decît în Duhul lui Hristos, ...așa încît să fie diversitate în armonie în unul Iisus". Nu pare să fi rămas nici un aspect semnificativ legat de doctrina catolicității Bisericii pe care să nu îl fi prezentat, sau cel puțin atins, în lucrarea sa Armonia catolică.

Potrivit lui Cusanus, "adevărata Biserică este aceea care este catolică". Aceasta însemna că era larg răspîndită și avea să fie răspîndită în lumea întreagă înainte de sfîrșitul veacurilor. Așa cum spusese Augustin că "judecata [universală] a întregii lumi [creștine] este demnă de încredere", tot astfel și autorul Armoniei catolice găsea "în toate momentele de îndoială un refugiu trainic" în "Biserica catolică a adevăratei credințe, care nu se limitează" la vreun spațiu anume, spre deosebire de "sectele schismaticilor sau ale ereticilor". Catolicitatea Bisericii și a credinței sale presupunea, mai ales, faptul că era răspîndită de-a lungul istoriei si în întreaga lume. "Credința noastră de astăzi", spunea el, "este în armonie cu acea credință care a fost răspîndită în lume în acele vremuri"; de aceea, era "în mod necesar adevărată, întrucît credința neschimbătoare este una". Din definiția pe care o dăduse tradiției catolice Hincmar de Reims în secolul al IX-lea, Cusanus invoca cerința ca "întreaga doctrină creștină și orice constituție sau tradiție să fie astfel încît să se afle în armonie cu Biserica universală". Dubla definiție a catolicității ca universalitate "în întreaga lume" și ca universalitate "de la începutul pînă la sfîrșitul lumii" aparținea multor altor abordări ale ecleziologiei din această perioadă. în unele dintre acestea catolicitatea devenind argumentul în temeiul căruia se afirma că Biserica nu putea fi cu adevărat catolică dacă nu avea întîietate universală în fata tuturor celorlalte puteri lumesti. Desi în mod obisnuit termenul "catolic" ducea cu gîndul la prelați și la cler, el făcea de fapt referire la "adunarea universală a credincioșilor". Biserica era catolică în temeiul tainei botezului, care era universală în privinta efectelor, aducînd laolaltă

Aeg. Rom. Eccl. pot. 2.7 (Scholz 72)

Gr. Arim. Sent. 2,30-33,1,2 (1522-II: 111v)

In. 14,6 Nicol, Cus, Conc. cath. 2.34 (Heidelberg 14: 290) Seg. Mod. 46 (Ladner 49); Seg. Gl. Eug. 2 ap. Seg. Hist. conc. Bas. 18.40 (MC 3: 1155-1156) Joh. Brev. Tract. 2.1 (Du Pin 1:851-858)

Nicol, Cus. Conc. cath. 2.18 (Heidelberg 14:190-191)

Nicol. Cus. Conc. cath. 2.4 (Heidelberg 14:105-106) Alv. Pel. Planc. eccl. 1.16 (1560:4v); All. Mat. 2 (Oakley 308)

Vezi infra, pp. 167-169

Nicol. Cus. Conc. cath. 2,26 (Heidelberg 14:252-253)

Jac. Mis. Utraq. 1.29 (Hardt 3:490)

Chel. St. vr. 2.15 (Com. 22:270)
Wil. Oc. Op. XC. dier. 124
(Sikes 2:854); All. Indoct.
(Du Pin 1:661); Gers.
Schism. (Glorieux 6:47)
Nicol. Cus. Conc. cath. 1,17
(Heidelberg 14:89-90); Joh.
Rag. Eccl. 1,2.8 (Krämer 379)

Nicol. Cus. Conc. cath. 2.18 (Heidelberg 14:190-191)

Nicol. Cus. Conc. cath. 2,34 (Heidelberg 14:291-292) toate generațiile și toate clasele sociale. Așa cum recomanda canonul lui Vincențiu de Lerin, adevărata doctrină era ceea ce "Biserica catolică, răspîndită pretutindeni, a înțeles dintotdeauna" a fi adevărat.

Adevărata doctrină catolică, concepută astfel, nu putea nicicînd să o ia pe o cale greșită, căci Hristos, fiind calea și adevărul, a făgăduit să fie veșnic alături de Biserica sa catolică prin urmașii apostolilor. Într-adevăr, dacă s-ar întîmpla ca Biserica să gresească vreodată, atunci ea nu ar mai fi una, sfîntă, catolică sau apostolică. "Indefectibilitatea Bisericii" și infailibilitatea ei ca adevărată Biserică catolică erau consecințele "sprijinului lui Hristos pînă la sfîrsitul veacurilor". Dacă hotărîrea unui conciliu ecleziastic reflecta buna înțelegere a celor prezenți, aceasta însemna că Duhul Sfînt era autorul unei asemenea armonii; si "cu cît era mai mare armonia cu atît era mai infailibilă judecata". Căci Biserica universală avea garanția că nu poate greși în materie de credință. Prin urmare, husiții greșeau atunci cînd considerau obligatorie împărtășirea laicilor sub ambele specii, căci aceasta sugera implicit acuzația că majoritatea preoților și episcopilor greșiseră secole de-a rîndul într-o problemă fundamentală precum Euharistia. Husiții, desigur, nu se sfiau să facă tocmai această acuzație, "că o asemenea Biserică [alcătuită din papă, cardinali și episcopi] poate păcătui și greși", iar conciliile ecleziastice (mai ales cele care îl condamnaseră pe Hus și pe susținătorii lui) greșiseră. Și alții notau faptul că garanția infailibilității se aplica doar chestiunilor de credință, nu și celor legate de fapte. Mai controversată era problema locului infailibilității și a "gradelor" de infailibilitate. Căci promisiunea infailibilității apartinea "Bisericii ca întreg, nu unui anumit membru al ei", nici măcar papei.

Implicația politică a acestei promisiuni era aceea că, deși nu exista nici o dovadă că vreun conciliu ecleziastic ar fi greșit vreodată în materie de credință și doctrină, totuși "acest privilegiu nu se extinde asupra tuturor sinoadelor locale, nici măcar asupra pontifilor romani". Autoritatea conciliilor bisericești și relația dintre autoritatea lor și cea a papei constituiau într-adevăr o problemă politică, deopotrivă ecleziastică și laică, în veacul al XV-lea, avînd în vedere că o serie de concilii reformatoare și susținătorii lor "conciliariști" au abordat problema schismei și a scandalului în sînul Bisericii: Pisa, 1409; Constanz, 1414-1418; Basel-Ferrara-Florența, 1431-1449. În virtutea

Tierney (1955)

Nicol. Cus. Conc. cath. 2.17; 2.20 (Heidelberg 14:180; 219)

All. Pot. eccl. 3.4 (Du Pin 2:958) Nicol. Cus. Conc. cath. 2.17 (Heidelberg 14:180); Esc. Gub. conc. 9.1 (Hardt 6:299-302); Seg. Gl. Eug. 5 apud Seg. Hist. conc. Bas. 18.43 (MC 3:1171)

Joh, Rag. Auct. conc. 3 (DRTA 15: 206-207); Jac. Cerr. Lib. gest. 3.vi,1416 (Finke 2: 298)

Fr. Per. Bav. (BPIR 10:84); Alv. Pel. Ep. 13.12 (Meneghin 109)

Mars. Pad. Def. pac. 2.20.2 (Previté-Orton 319)

Mars. Pad. Def. min. 12.4 (Brampton 36)

Mars. Pad. Def. pac. 2.19.2 (Previté-Orton 313)

Esc. Gub. conc. 3 (Hardt 6:185-186) Tdrc. Nm. Convoc. (Heimpel 30)

"rădăcinilor" sale intelectuale, teoria conciliilor izvora din presupozitii si folosea metodele dreptului canonic mai curînd decît pe cele ale teologiei doctrinare; cînd teologii luau în discuție chestiunea, ceea ce se întîmpla adesea, autoritățile pe care le citau, chiar și Augustin și alți Părinți ai Bisericii, păreau să vină atît prin intermediul lui Grațian, cît și al lui Petru Lombardul. Cu toate acestea. era tot o chestiune de doctrină, atît ca parte esentială a doctrinei Bisericii, cît și datorită influenței ei asupra autorității doctrinare în general. Cu excepția unor teologi precum Wycliffe si Hus, exista un consens deplin în ceea ce priveste doctrina potrivit căreia Biserica universală era desăvîrsită și infailibilă. Însă era acest lucru adevărat în ceea ce priveste "un conciliu general, în sensul că se întemeiază pe Sfînta Scriptură", și era adevărat în privința papei?

"Un conciliu universal... reprezintă Biserica universală": aceasta era premisa fundamentală care determina răspunsul. Catolicitatea Bisericii se exprima și se manifesta sub forma conciliului universal, așa încît Conciliul de la Constanz "își atribuia această reprezentare a Bisericii universale" și atît Conciliul de la Constanz, cît și cel de la Basel își începeau unele dintre decrete cu formula: "Preasfîntul conciliu general, reunit în mod legitim întru Duhul Sfînt, reprezentînd Biserica universală". Deși concluziile pe care Marsilius de Padova le-a tras de aici atît în privința Bisericii, cît și a statului erau extrem de controversate, și, în ochii unora, chiar eretice, definiția pe care a dat-o el conciliului general în Apărătorul păcii ar fi fost acceptată pînă și de adversarii lui: "Un conciliu general al crestinilor... ori al celor cărora această autoritate le-a fost acordată de comunitatea universală (universitas) a crestinilor credinciosi", prin reprezentanți ai tuturor provinciilor și comunităților însemnate ale lumii creștine. Pentru Marsilius aceasta implica, în mod necesar, faptul că "nici un conciliu nu poate sau nu trebuie să fie numit general dacă nu a fost convocată asa cum se cuvine întreaga Biserică greacă a credincioșilor". Dacă era cu adevărat universal, un astfel de conciliu general avea dreptul să revendice "îndrumarea specială și revelația Duhului Sfînt".

Însă, deși conciliile "nu fuseseră niciodată atît de necesare... ori atît de folositoare Bisericii lui Dumnezeu cum sînt acum", trecuse "foarte mult timp de cînd nu se mai ținuse un conciliu general în Biserica romană". Îndelungata neglijare a conciliului general ca instrument de

Gers. Pot. eccl. 8 (Glorieux 6:225); Matt. Crac. Squal. 18 (Walch 1-1:79) CCons. (1414-1418) 39. (Alberigo-Jedin 438-439) Jac. Parad. Sept. stat. (Goldast 2:1574); Esc. Avis. (CB 1:215); Petr. Brun. Act. conc. Bas. pr. (CB 2:2); Prael. Germ. Ep. 18.vii.1541 (CT 4:198) Seg. Gl. Eug. 7 ap. Seg. Hist. conc. Bas. 18.45 (MC 3:1176); Paul. III. Init. (CT 4:229)

Apud Henr, Lang, Cons. pac. 12 (Hardt 2:24-25)

Ambr. Trav. Ep. 15,3 (Martène-Durand 3:497)

Ambr. Trav. Ep. 13.3 (Martène-Durand 3:448)

Ambr. Trav. Ep. 4.2; 4.3 (Martène-Durand 3:86; 87) Vezi vol. 1, pp. 272-273, vol. 2, p.54 Turr. Auct. 1.63-64 (1563:42v-43r); Joh. Pal. Quaest. par. (Döllinger 420; 427); Nicol, Cus. Conc. cath. 2.5 (Heidelberg 14:110) Aug. Bapt. 2.3,4 (CSEL 51:178) Gers. Serm. 241 (Glorieux 5:475); Nicol, Cus. Conc. cath. 2.5 (Heidelberg 14; 111); Turr. Auct. 2.17 (1563:58r); Seg. Gl. Eug. 7 apud Seg. Hist. conc. Bas. 18.45 (MC 3:1180-1181)

Gers. Mat. schism. (Glorieux 6:83)

guvernare a Bisericii era "cea mai gravă dintre toate nenorocirile din Biserică" din trecut și prezent. Conciliul de la Constanz a încercat să îndrepte această greseală prin decretul din 9 octombrie 1417, intitulat Frequens, în care se cerea convocarea unor concilii în mod regulat; acest decret avea să fie invocat de către susținătorii conciliilor de-a lungul secolelor al XV-lea și al XVI-lea. Însă desuetudinea condusese la confuzie în ceea ce priveste autoritatea unui conciliu; iar pe unii îi determina chiar să susțină că, dacă conciliul fusese un mijloc necesar în Biserica primelor veacuri, întrucît aceasta nu dobîndise încă panoplia de legi și decrete care existau din belșug în Biserica modernă, totuși acum vremurile se schimbaseră, iar conciliul general își pierduse utilitatea. Ca rezultat al acestei neglijări, concepția istorică asupra conciliului era în mare parte necunoscută și trebuia reconstituită din documente. Datorită acestei renașteri generale a interesului istoric în veacul al XV-lea, cercetarea primelor concilii ecumenice s-a bucurat de o nouă atenție; spre exemplu, Ambrozie Traversari a studiat un codex cuprinzînd Hotărîrile acelor concilii, oprindu-se îndeosebi asupra unui manuscris în care erau incluse hotărîrile primului Conciliu de la Niceea precum si asupra unui alt manuscris cuprinzînd hotărîrile Conciliului de la Calcedon și ale celui de-al treilea Conciliu de la Constantinopol. În felul acesta, statutul așa-numitului "sinod tîlhăresc" ținut la Efes în 449 putea deveni ocazia perfectă pentru a lua în considerare cum chiar și un sinod convocat de un împărat, la care au fost prezenți reprezentanții papei, a ajuns pînă la urmă să fie considerat nelegitim. Din cercetarea istoriei conciliilor reiesea limpede că, așa cum spusese Augustin, "conciliile cu puteri depline, reunite în numele întregii lumi creștine, ...sunt adesea corectate de cele care le urmează, cînd... se descoperă ceva ce nu fusese cunoscut înainte". Era de asemenea evident, potrivit lui Gerson, că aceste concilii generale ale vechii Biserici nu reusiseră să întrunească votul tuturor părtilor aflate în conflict la vremea lor, și că prin urmare nu era de asteptat un astfel de asentiment general nici în privința conciliilor din veacul al XV-lea.

Cîţiva ani mai tîrziu, pe cînd se afla în desfășurare Conciliul de la Constanz, Gerson avea să-și vadă confirmată această idee și avea să-și întemeieze pe istoria primelor veacuri creștine observația potrivit căreia au existat epoci cînd numai doi sau trei teologi aveau dreptate, în vreme ce majoritatea se înșelau, însă această "mulțime a

Gers. Jur. episc. 6 (Glorieux 6:177)

Gers. Auct. conc. 5.1 (Glorieux 6:115)

Gers. Schism. (Glorieux 6:47); Gers. Serm. 212 (Glorieux 5:89) Seg. Neutr. 1.1 (DRTA 14:369)

Gers. Sens. lit. (Glorieux 3:336)

Nicol. Cus. Conc. cath. 2.15 (Heidelberg 14:171-172); Seg. Diff. 4 (DRTA 13:820-821)

Vezi vol. 1, pp. 275-276 Nicol. Cus. Conc. cath. 2.4 (Heidelberg 14:106)

Cipr. Ep. 66.8 (CSEL 3:732)

Rom. 3,3

Nicol. Cus. Conc. cath. 1.14 (Heidelberg 14:77-78)

Esc. Gub. conc. 7 (Hardt 6:269-286)

Joh. Pal. Quaest. par. (Döllinger 419-420) Car. Mal. Ep. 25.vii.1415 (Finke 3:347); Nicol. Cus. Conc. cath. 2.25 (Heidelberg 14:246-247); Seg. Mod. 124 (Ladner 79)

Mars. Pad. Def. pac. 2.21.7 (Previté-Orton 334)

fost în cele din urmă biruită de o mînă de catolici". Aceasta nu invalida totusi autoritatea conciliilor, ci o confirma; căci, "atît timp cît stă în picioare legea lui Hristos, nu este cu putință ca un conciliu general, Biserica universală reunită asa cum se cuvine, să gresească în aflarea adevărurilor de credință". Hristos, în calitate de conducător al Bisericii, a făgăduit ajutorul special al Duhului Sfînt în chestiunile mai presus de cunoasterea omenească: în aceste chestiuni, conciliul nu putea gresi, cu toate că putea face greșeli în chestiuni faptice, care erau supuse cercetării omenești. Căci, "dacă nu putem crede un conciliu general, atunci pe cine mai putem crede?". Hotărîrile unui conciliu în materie de credință și doctrină, care erau rezultatul ajutorului special primit din partea Duhului Sfînt, aveau o autoritate "cu nimic mai prejos" de cea a Crezului apostolilor. Tot în temeiul a ceea ce "aflăm că s-a petrecut în toate conciliile", Nicolaus Cusanus afirma că "nici o concluzie, mai ales în chestiuni de credință, nu poate fi sigură dacă voturile nu sînt unanime". Conciliul de la Calcedon, din 451, era cel mai bun exemplu de cum se putea dobîndi o astfel de unanimitate și cum se putea asigura în cele din urmă victoria majorității ortodoxe. În ciuda cazurilor cînd majoritatea teologilor sustinuseră la un moment dat o poziție contrară față de ceea ce avea să devină învățătura oficială a Bisericii ortodoxe, parafraza lui Ciprian a întrebării apostolilor, "Ce dacă unii s-au îndepărtat de la credință?" era o afirmare a "regulii infailibile că majoritatea păstrează întotdeauna credința și adevărul legii".

Totuși, istoria conciliilor din primele veacuri creștine ridica o întrebare suplimentară asupra căreia diferitele grupări din secolul al XV-lea nu reușeau să se pună de acord: Cine ar trebui să convoace un conciliu general? O întrebare înrudită — dar nu identică — era: Cine avea autoritatea să dizolve un conciliu general? Căci sursele istorice arătau că primele opt¹ concilii ecumenice au fost convocate și prezidate de împărați, nu de către papi sau alți episcopi. Apărătorul prerogativelor dimensiunii temporale a treburilor ecleziastice se inspira din istorie pentru a dovedi că "reunirea sau convocarea unui conciliu... ține exclusiv de autoritatea magistratului laic". Conciliariștii

În istoriografia apuseană, cel de-al VIII-lea conciliu ecumenic este considerat Conciliul al IV-lea de la Constantinopol, din 869. Este ultimul conciliu care s-a tinut în Răsărit (n. trad.).

All. Ext. Schism. (Du Pin 2:112); All. Serm. 2 (1490:T1r)

Vezi vol. 1, p. 763

Gr. M. Ep. 9,156 (MGH Ep. 2:158)

Hinc, R. Opusc. Hinc. L. 20 (PL 126: 362)

Ioan Maur. Prop. Const. (Mansi 28:33)

Gers. Auct. conc. 3.1 (Glorieux 6:115); Gers. Vit. spir. 3 (Glorieux 3:153-154)

Heimpel (1932) 126

Tdrc. Nm. Mod. (QMR 3:39); Lud. Pal. Resp. (Finke 1:243-244); Esc. Gub. conc. 7 (Hardt 6:272-273)

Apud Joh. Rag. Bas. conc. 27 (MC 1:166)

Aeg. Rom. Ren. pap. 24.1 (1554:31r) Aug. Tr. Pot. coll. (KRA 8:501); Alv. Pel. Planc. eccl. 1.20 (1560:4v)

Turr. Auct. 2.8-9 (1563:56v-57r)

Joh. Pal. Hist. (Mansi 31:197-206

care refuzau să meargă atît de departe evidențiau totusi faptul că acele "concilii generale", despre care se vorbeste în Faptele Apostolilor, "au fost convocate prin consensul general al Bisericii, nu doar prin autoritatea lui Petru". Toate acestea păreau să fie în antiteză față de poziția deja exprimată de către papa Grigore I, potrivit căreia "fără autoritatea și consimțămîntul scaunului apostolic, nici una dintre hotărîrile [unui conciliu] nu are caracter obligatoriu", ceea ce condusese la afirmatia medievală conform căreia "conciliile universale sînt convocate mai ales prin autoritatea scaunului apostolic", afirmație ce continua să se bucure de susținere în rîndul grupării papale participante la concilii. Conciliaristii moderati din veacul al XV-lea. reafirmînd drepturile conciliului general, încercau să facă un compromis recunoscînd că "de regulă [un conciliu al] Bisericii universale trebuie să fie reunit prin autoritatea papei", dar că, în cazuri speciale, alți credinciosi puteau să-si asume răspunderea de a face acest lucru.

Schisma devenise un astfel de caz special la începutul secolului al XV-lea. "Pentru D'Ailly, în 1380, este mai presus de orice îndoială faptul că acel conciliu general pe care îl solicita avea să reprezinte, împreună cu (adevăratul) papă francez, Biserica universală... Cu totul diferită este... situația anului 1410, cînd Dietrich se îndreaptă către o soluție ignorîndu-l complet pe papă". Motivul acestei diferente, asa cum l-a formulat Dietrich de Nieheim însuși, era acela că "atunci cînd problema este depunerea papei, blamarea lui și limitarea puterii sale, nu se cuvine sub nici o formă ca el să fie cel care să convoace un conciliu general." Asa cum se spunea într-o formulare anonimă care circula cu puțin timp înainte de reunirea Conciliului de la Basel, "Cînd papa sau cardinalii refuză să convoace un conciliul general la momentul stabilit, ori încearcă să-l împiedice, ei ar trebui să fie condamnați ca partizani ai ereziei". În primii ani ai veacului al XIV-lea se pusese întrebarea în ce consta autoritatea papalității după moartea papei și înainte să fie ales urmașul acestuia. Răspunsul obișnuit era că cel puțin o parte din autoritate revenea colegiului cardinalilor, însă cu mențiunea că "acest colegiu nu poate face întocmai ceea ce poate face cît timp papa este în viață sau ceea ce un papă în viață poate face". Acum, ceea ce făcea ca problema autorității relative a conciliului și a papei să fie atît de urgentă nu era doar mortea unui anumit papă, ci mai ales schisma dintre doi sau chiar trei pretendenti la ocuparea Sfîntului Scaun, cu alte cuvinte agonia papalității însesi.

Nicol. Cus. Conc. cath. 2.17 (Heidelberg 14:180)

Gal. 2.11
Nicol. Cus. Conc. cath. 2.20
(Heidelberg 14:219); Seg.
Gabr. 1 (DRTA 14:349);
Seg. Gl. Eug. 1 apud Seg.
Hist. conc. Bas. 18.39 (Hardt
6:157); Jac. Parad. Sept.
stat. (Goldast 2:1571); Esc.
Gub. conc. 1.2 (Hardt 6:157)
Vezi vol. 1, p. 36

Zab. Schism. (Schard 703)

Vall. Don. Const. 1.3 (MGH QGMA 10:58)

Tdrc. Nm. Mod. (QMR 3:87)

Oliv. Ren. pap. (AFH 11:356) All. Pot. eccl. 1.3; 3.4 (Du Pin 2:935; 959)

Iul. Ces. Disp. Bas. (Mansi 30:655)

Nicol. Cus. Conc. cath. 2.15 (Heidelberg 14:170-171)

Nicol. Cus. Conc. cath. 2.11 (Heidelberg 14:142)

Nicol. Cus. Ep. 2 (Faber 2-II:8v)
Vezi vol. 2, pp. 95-96
Nicol. Cus. Conc. cath. 1.14
(Heidelberg 14:77); Seg.
Prop. sec. 2 apud Seg. Hist.
conc. Bas. 17.12 (MC 3:590)
Vezi supra, p. 125

Zab. Schism. (Schard 700); Oliv. Ren. pap. ad 5 (AFH 11:359)

"Însă cred că nu poate fi nici urmă de îndoială că un conciliu universal întrunit așa cum se cuvine, adică, unul care reprezintă Biserica catolică universală, se află deasupra patriarhilor și a pontifilor romani", scria Cusanus. Dacă a fost bine ca apostolul Pavel să i se împotrivească apostolului Petru "pe față" atunci cînd acesta din urmă a gresit, se cuvenea cu atît mai mult ca un conciliu universal să se opună succesorului apostolului Petru. Opoziția apostolului Pavel față de Petru implica faptul că "deplinătatea puterii se află în mîinile papei, însă doar dacă acesta nu greșește; totuși atunci cînd greșește, conciliul trebuie să-l corecteze". De asemenea opoziția în cauză presupunea, în concepția lui Lorenzo Valla, faptul că era legitimă o cercetare critică a așa-numitei Donații a lui Constantin. În plus, vina lui Petru fusese "minimă" în comparație cu cea a "papilor nostri" din veacul al XV-lea. Urmînd exemplul apostolului Pavel, ai cărui succesori erau ca învătători ai lumii, cardinalii Bisericii aveau dreptul să i se opună papei, așa cum recunoscuse chiar și un susținător al infailibilității papale; iar acest lucru îl puteau face prin convocarea unui conciliu. Puterea cheilor conferită lui Petru de către Hristos fusese dată Bisericii, nu lui Petru; de aceea, "Biserica nu există pentru papă, ci papa există pentru Biserică și nu spunem: «Cred în papă», ci «în sfînta Biserică catolică»". Desi era corect ca pentru hotărîrile unui conciliu în chestiuni legate de credință și doctrină să fie nevoie de ratificarea papei, nu era mai putin corect să fie nevoie de ratificarea conciliului pentru ca o epistolă papală să primească titlul și autoritatea unei "epistole apostolice". Era imposibil ca atît papa, cît și conciliul să gresească în chestiuni de credință și doctrină, însă papa nu era infailibil în afara conciliului.

Cu toate acestea, Cusanus afirma că cea mai sigură cale spre infailibilitate era "să fii în comuniune cu" papa, deși recunoștea că papi precum Liberius și Honorius I fuseseră "ispitiți de eroarea schismatică". Rezolvarea acestei anomalii stătea într-o distincție, asemănătoare celei făcute de Gerson, între papă și papalitate: "Papa este una", spusese Francesco Zabarella, președinte al Conciliului de la Constanz, "însă scaunul apostolic este alta... Căci acesta din urmă nu poate greși". Mai exista o distincție similară între titlul de "pontif suprem" și cel de "pontif roman", chiar dacă prin hotărîre divină cele două titluri erau reunite într-o singură persoană; numai grație primului titlu avea Biserica Romei dreptul de a fi numită

All. Leg. (Du Pin 1:668-669)

All. Pot. eccl. 3,1 (Du Pin 2:949)

Alv. Pel. Planc. eccl. 1.54 (1560:47v-48r)

Krämer (1980) 315

Franzen (1964) 69

Tierney (1972) 243

Guid, Terr. Quat. Luca 11,52 (1631:373)

Guid, Terr. Mag, infall. (Opettex 2:16); Turr. Auct. 1.9; 1.60 (1563:7v-8r; 41v-42r)

Guid. Terr. Mag. infall. (Opettex 2:20) Guid. Terr. Quodlib. 4.11 (Xiberta 319-320); Petr. Pal. Pot. pap. 1.2.B.2 (Stella 128-129)

Guid. Terr. Mag. Infall. (Opettex 2:16-17)

capul tuturor Bisericilor. Cel de-al treilea titlu al papei era acela de "conducător al conciliului general", care reprezenta Biserica universală. În sînul acestei "întreite Biserici" (triplex ecclesia), asupra căreia prezida papa, era așadar necesar să fie făcută o distincție fără a se face o separare. Era totuși posibil ca această distincție între Biserica universală și Biserica romană să fie făcută în așa fel încît să se precizeze că, într-un alt sens, expresia "Biserică universală" putea să însemne "acea Biserică care are în subordine toate celelalte Biserici, și în această accepțiune numai Biserica romană poate pretinde titlul de «Biserică universală»"; în acest temei, papa devenea "ierarhul suprem și monarhul întregii Biserici luptătoare, cel căruia fiecare suflet trebuie să i se supună".

Aceasta este doar o ilustrare a "importantei acordate conciliaristilor de un apărător și teoretician al papalismului" în argumentația sa, precum și o ilustrare a paradoxului potrivit căruia papalitatea "era în primejdie, mai ales ca urmare a teoriei papale și nu putea fi salvată decît prin teoria conciliară". "Într-adevăr, în această chestiune, se manifesta o convergență izbitoare" între gîndirea partizanilor infailibilității papale și cea a adversarilor lor. Aceleasi argumente puteau, cu cîteva ajustări, să susțină ambele cazuri. "În chestiuni legate de credință și morală", scria Guido Terrena, unul dintre primii apărători ai infailibilității, "Biserica a fost întotdeauna călăuzită de sfatul Duhului Sfînt atunci cînd și-a formulat definițiile". Totuși, el nu se limita la a trage de aici concluzia obișnuită potrivit căreia "acolo unde sînt adunați (congregantur) suveranul pontif si colegiul cardinalilor sau un conciliu general în numele Domnului și în numele credinței Lui, acolo este și Hristos, care este adevărul fără greșeală"; însă chiar în următoarea propoziție el înlocuieste pluralul "sînt" cu singularul, declarînd că "în determinarea lucrurilor care tin de credință papa este îndrumat (dirigatur) de către Duhul Sfînt, și Duhul Sfînt vorbește în el". Pe baza afirmațiilor biblice și patristice cu privire la desăvîrșirea Bisericii, el considera că "autoritatea imuabilă și invariabilă a Bisericii catolice... se află în mod universal, după Hristos, doar în suveranul pontif și în nici o altă persoană particulară". Aceasta nu-i dădea, spre exemplu, papei dreptul de a-l absolvi pe un păcătos care nu se căia; însemna însă că "papa, de a cărui autoritate depinde determinarea si afirmarea adevărurilor de credință, nu poate (non possit) gresi".

Xiberta (1932) 228

Guid. Terr. Mag. infall. (Opettex 2:21-27)

In, III, Serm. div. 2 (PL 217:656) Wil. Oc. Pot. pap. 1.9; 1.10 (Sikes 1:39-40; 42-43) Corp. jur. : Decr. Grat. 40.6 (Friedberg 1:146) Petr. Pal. Pot. pap. 1.3.3 (Stella 195): Wyc. Apost. 1 (WLW 12:1); Henr. Lang. Cons. pac. 13 (Hardt 2:29); Matt. Crac. Squal. 1.22 (Walch 1-1:93); Tdrc. Nm. Not. (Finke 3:137); Joh. Maur. Prop. Const. (Mansi 28:32); Joh. Pal. Quaest. par. (Döllinger 424-426); Dom. Domen. Pot. pap. 1 ad 6 (Smolinsky 93) Alv Pel Planc eccl. 1.55 (1560:5v)

Alv. Pel. Ep. 13.3 (Meneghin 97)

Alv. Pel. Planc. eccl. 1.34 (1560:6r); Conr. Meg. Wil. Oc. 8 (BPIR 10:373); Fr. Per. Bav. (BPIR 10:81)

loan Par, Pot. 13 (Leclercq 215)
Corp. jun: Decr. Grat. 19.9 (Friedberg 1:64)
Dant. Inf. 11.8-9; Seg. Gl. Eug. 4 ap. Seg. Hist. conc.
Bas. 18.42 (MC 3:1167);
Turr. Auct. 1.67 (1563:43v)

Vezi vol. 2, pp. 181-182 Rog. Cath. Doct. 19.7 (PS 40:181) Joh. Brev. Tract. 3.2 (Du Pin 1:885-886) Vezi infra, p. 367 loan Par. Pot. 19 (Leclercq 235); Esc. Gub. conc. 1.2 (Hardt 6:153) Hs. Svat. 4 (Hrabák 34); Seg. Mod. 76 (Ladner 59)

Vezi supra, p. 134

Dar dacă prin astfel de afirmații Guido Terrena "formulează splendid adevărurile care cinci veacuri mai tîrziu aveau să fie definite de Conciliul de la Vatican" din 1870, el trebuia de asemenea să se confrunte, așa cum avea să o facă și Conciliul de la Vatican din 1870, cu dilema care s-ar fi ridicat dacă însuși papa s-ar fi dovedit eretic. Chiar si papa Inocentiu al III-lea, în al cărui pontificat papalitatea atinsese culmea puterii, seculare și spirituale, considera un principiu de credință necesar ca "doar în temeiul unui păcat săvîrșit împotriva credinței pot să fiu judecat de Biserică"; el a fost de fapt acuzat de erezie de unii critici, însă fără nici un rezultat. Un pasaj celebru din compilația de drept canonic realizată de Grațian luase în discuție situația neprevăzută a unui papă care se face vinovat de erezie, iar în veacurile al XIV-lea si al XV-lea tocmai acest pasaj din Grațian, și nu problema reală a infailibilității papale, a fost cel care a pus bazele dezbaterii. Un sustinător franciscan al papalității din veacul al XIV-lea, care era sigur că scaunul lui Petru "nu s-a îndepărtat niciodată de la credința catolică", afirma că nici măcar păcatul ereziei nu îl putea văduvi pe papă de autoritatea pe care o detinea, dacă era dispus să accepte să fie corectat; însă recunostea că dacă un astfel de papă refuza să fie corectat și refuza să cedeze, colegiul cardinalilor avea dreptul să-i retragă susținerea și să aleagă un alt papă, iar un conciliu general avea dreptul să-l condamne ca eretic. Unii erau dispusi să meargă si mai departe: atunci cînd cardinalii și conciliul nu erau capabili să aplaneze conflictul, se impunea ca ei să invoce interventia împăratului.

Colecția de legislație canonică cuprindea și cazul presupusei erezii a papei Anastasius al II-lea din secolul al V-lea, care continua să slujească drept principal exemplu negativ istoric pe această temă, deoarece se pare că de-abia în veacul al XV-lea au început să iasă la iveală detaliile îndelung neglijate ale cazului papei Honorius; însă, odată ieșite la iveală, ele au oferit materie primă și atacurilor protestante la adresa infailibilității papale. Pe baza celor legate de Anastasius și de alți cîțiva, teologii vorbeau despre "anumiți papi găsiți nevrednici și vinovați de erezie și depuși pe drept". Însă printre ceilalți cîțiva papi, înscriși pe lista presupușilor eretici care au stat pe tronul lui Petru, se afla și Ioan al XXII-lea. Acțiunile lui, începînd din 1316, îndreptate împotriva doctrinei sărăciei susținută de franciscanii spirituali, au devenit, pentru diferiți Will. Oc. Brev. 3.15 (MGH Sch 8:137-140); Will. Oc. Op. XC. dier. (Sikes 2:840)

Aug. Trin. 1,8.17 (CCSL 50:50) Ioan XXII. Serm. 15.xii. 1331 (Dykmans 140)

Gers. Joh. Mont. (Glorieux 10:12)

Wil. Oc. Jn. 2 (Sikes 3:34-37)

Esc. Gub. conc. 1.2 (Hardt 6:142-146)

McGinn (1980) 155-173

2Tes. 2,3 (Vulg.) Henr. Lang. Tel. 22 (Pez 1-II:532); Jac. Parad. Sept. stat. (Goldast 2:1574)

Nicol, Cus. Ult. (Heidelberg  $4 \cdot 95)$ Ub. Cas. Arb. vit. 5.8 (Davis 464); Tdrc. Nm. Invect. 6 (Hardt 2:301); Tdrc. Nm. Mod. (QMR 3:25) Wyc. Serm. 2.9; 4.22 (WLW 9:66; 13:195); Hs. Eccl. 13.C (Thomson 103); Hs. Sanct. 34.1; 34.12 (Flajšhans 3:137; 146); Jac. Mis. Zjev. 4:4 (Pram. 18:196); Chel. Boj. (Petru 40); Chel. Post. 17; 29; 31 (Com. 14:253; 407; 428-429) Civ. Prag. Ep. xi. 1431 ap. Joh. Rag. Boh. (MC 1:153)

apărători ai cauzei spirituale, și mai ales pentru William Ockham, o dovadă a faptului că papa era eretic. Aceasta s-a confirmat atunci cînd papa Ioan, într-o predică din 15 decembrie 1331, și-a exprimat credința că "sufletul despărțit de trup [la moarte] nu are acea vedere a divinității care este răsplata sa deplină, potrivit lui Augustin, și nu va avea [această vedere] pînă la înviere". Cu toate că a retractat aceste idei într-o declarație oficială trei ani mai tîrziu, el a fost între timp condamnat de către teologi a căror ortodoxie era incontestabilă; iar Ockham nu va accepta explicația că Ioan al XXII-lea prezentase astfel de opinii doar "ca pe învățături ale altora" (recitando), ci va insista asupra faptului că papa le afirmase ca pe propriile sale opinii.

Implicațiile de drept canonic în cazul unui papă vinovat de erezie au permis clasificarea ecleziologilor din veacul al XV-lea în trei grupări: cei care susțineau că papa "nu poate fi reformat, judecat sau condamnat de un sfînt conciliu general nici chiar pe motive de erezie"; cei care erau de acord cu o astfel de condamnare, dar numai pe motive de erezie; si cei care extindeau autoritatea conciliului universal asupra papei pentru a include "toate chestiunile legate de credință sau de condiția Bisericii universale". Însă această clasificare a diferitelor opinii nu includea o altă interpretare a papalității, care, plecînd de la viziunea dualistă a "papei ca înger și a papei Antihrist", vedea în papă împlinirea profetiilor din Noul Testament despre "omul nelegiuirii, fiul pierzării" care avea să vină înainte de sfîrsitul veacurilor. Langenstein considera că "nu va avea loc o reformă semnificativă a Bisericii" decît după venirea lui Antihrist, iar eshatologia lui Nicolaus Cusanus cuprindea viziunea unei persecuții și a unei apostazii generale depline, asa încît pînă și urmașul lui Petru avea să cadă în fața puterii "spiritului satanic al lui Antihrist"; iar apoi avea să urmeze renașterea Bisericii. Una dintre consecințele schismei a fost aceea că pînă și cei care ar fi fost îngroziți la gîndul de a pune semnul egalității între papă și Antihrist s-au trezit folosind cuvîntul pentru a-l desemna pe celălalt pretendent la tronul lui Petru, pe care îl considerau ilegitim. Însă pentru Wycliffe și pentru Hus și susținătorii lui, nu "antipapa" era Antihristul, ci însuşi papa. "Hristos domneste, Antihrist va fi zdrobit" era deviza lor, care avea să reapară în polemicile reformatorilor din veacul al XVI-lea.

Nevoia de catolicitate era totuși atît de fundamentală și de puternică, încît nu se putea îngădui ca ea să fie Rog. Cath. Doct. (PS 40) Calv. Inst. (1559) 4.1.2 (Barth-Niesel 5:4)

Vezi vol. 1, p. 213-215

Chem. Exam. CTrid. 2.4.7 (Preuss 327)

Ef. 2, 20

Tdrc. Nm. Mod. (QMR 3:91)

Tdrc. Nm. Mod. (QMR 3:109) Tom. Kemp. Soliloq. 21 (Pohl 1:310)

Gers. Petr. Lun. 1.8 (Glorieux 6:267)

Gabr. Bl. Can. miss. 82.C (Oberman-Courtenay 4:49) Gabr. Bl. Obed. apost. 1.6 (Oberman-Zerfoss 108)

Gabr. Bl. Obed. apost. 2.1 (Oberman-Zerfoss 154) viciată nici măcar de negarea evidentă a acesteia prin sciziunile Reformei. Un apologet al anglicanismului își intitula apologia Doctrina catolică a Bisericii Angliei; Jean Calvin dedica o mare parte din Instituții temei "sfintei Biserici catolice" ca mijloc al harului; iar teologul luteran Martin Chemnitz, în replică față de Conciliul de la Trident, folosea canonul lui Vincențiu de Lerin, "ceea ce s-a crezut din totdeauna, pretutindeni și de către toți", în sprijinul afirmației potrivit căreia pentru ca o doctrină să fie "catolică" și, prin urmare "necesară", ea trebuie să aibă la temelie "fie cuvîntul, fie exemplul lui Hristos și al apostolilor" așa cum apar în Scriptură.

## În apărarea ascultării apostolice

Așa cum aveau să reliefeze încă o dată controversele Reformei din veacul al XVI-lea, primele trei atribute ale Bisericii din formularea crezului se reduceau pînă la urmă la un al patrulea; căci chestiunea fundamentală în fiecare dintre ele rămînea natura și locul autorității în Biserică. Dat fiind că Biserica era zidită "pe temelia apostolilor și a proorocilor", considerarea a ceea ce făcea ca Biserica să fie unică, ori sfîntă, ori catolică a condus la întrebarea: ce o făcea să fie apostolică? Deși se dorea să fie una, "însăși Biserica apostolică" era acum "sfîșiată de schismă"; dacă păcatul simoniei nu avea să fie complet eradicat, sfințenia Bisericii se afla în primejdie, iar Biserica "nu va fi apostolică, ci apostatică"; "apostolii, ca vestitori ai lui Hristos", erau "întemeietorii credinței catolice", și de aceea "Biserica este numită «catolică», adică, universală și apostolică".

Din păcate, răspunsul la întrebarea ce anume făcea ca Biserica să fie și să rămînă apostolică era la fel de greu de dat ca și cel legat de întrebarea: ce o făcea să fie una, sfîntă ori catolică. În 1462, Gabriel Biel își încheia tratatul intitulat În apărarea ascultării apostolice, în care susținea că ascultarea, pe care o definea cu altă ocazie ca fiind esența desăvîrșirii în această viață și esența fericirii în viața de dincolo, ar trebui să fie mai deplină acum decît în Vechiul Testament, idee pe care o punea pe același plan cu regula potrivit căreia chiar și cei care se îndoiau de justețea unui act papal sau a altuia erau "nevoiți pentru mîntuirea lor să dea ascultare scaunului apostolic". Cu toate că o astfel de identificare nu era nici pe departe unanim acceptată de ecleziologia veacului al XV-lea, era

Vall. Prof. rel. (MPPR 6:311)

Ioan Pal. Quaest. par. (Döllinger 414-441)

Tok. Neutr. 3,F (DRTA 16:564)

Joh, Rag. Auct. conc. 2 (DRTA 15:205)

Seg. Gl. Eug. 3 apud Seg. Hist. conc. Bas. 18.41 (MC 3:1162-1163)

Vezi supra, p. 134 Oliv. Ren. pap. (AFH 11:351); Ang. Clar. Ep. 3.10 (ALKGMA 1:555); Ang. Clar. Alv. Pel. 33; 67; 166-171 (AFH 39:104; 120; 171-173)

Aeg. Rom. Eccl. pot. 3,12 (Scholz 209)

Henr. Kalt. Lib. praedic. (Mansi 29:977)

Hs. Err. 4 (Ryba 45-47); Wyc. Civ. dom. 1.43 (WLW 4:384)

Hs. Eccl. 19.E (Thomson 177-178) 2Cor. 11,13

Hs. Post. ad 87 (Ryšánek 13:346); Chel. Post. 1 (Com. 14:5)

acceptată ideea de a vorbi "în apărarea ascultării apostolice". Un teolog spaniol care apăra practica Bisericii împotriva husitilor, Ioan de Palomar, a scris un tratat intitulat Cui trebuie să i se dea ascultare. Aceasta era problema fundamentală implicată în "ascultarea apostolică". Chiar dacă răspunsul la această întrebare era "scaunului apostolic", trebuia totuși adăugat, acum că alegerea se făcea între Roma și Avignon: "Arată-mi [care dintre ei este cu adevărat] pontiful roman; și va veni imediat și ascultarea!". Schisma subminase certitudinea cu privire la legitimitatea pontifului roman, făcînd în același timp ambiguă însăși "întrebarea cui trebuie să i se dea ascultare", ori papei "apostolic", ori conciliului "apostolic" ori unei alte autorități "apostolice", fie numai Scripturii "apostolice", fie împreună cu tradiția "apostolică". Toți teologii catolici erau de acord în privința obligației de a se supune Bisericii universale, ca maică a tuturor credinciosilor, însă nu si în privința structurii specifice a Bisericii căreia i se datora această supunere, mai ales dacă "cel care ocupa scaunul apostolic se rupsese de unitatea Bisericii".

Pentru Ioan de Palomar, Gabriel Biel si altii cu aceleasi concepții, structura apostolică ce făcea adevăratul obiect al "ascultării apostolice" era papalitatea. Doi dintre primii sustinători ai franciscanilor spirituali, gruparea ale cărei disensiuni cu papa Ioan al XXII-lea aveau să devină un capitol atît de important în confruntările dintre papalitate și criticii ei, apăraseră dreptul papei de a stabili legi noi care să nu contrazică legea și credința lui Hristos, precum și datoria de a-i da ascultare "pînă la moarte". Un alt apărător al puterii papale îndemna în finalul unui tratat despre Puterea Bisericii: "Temeți-vă de Biserică și urmați-i poruncile!" si explica în continuare ce voia să spună: "Suveranul pontif... poate fi numit «Biserica», ...întrucît puterea lui este spirituală, cerească și divină si este... fără măsură". În mod similar, într-o polemică antihusită din 1433 de la Basel se spunea că porunca papei trebuie respectată "chiar dacă nu este cu adevărat întemeiată pe litera legii lui Dumnezeu". Pentru Hus, la fel ca si pentru Wycliffe, această idee de supunere totală fată de superiori era o "eroare", iar "ascultarea apostolică" însemna ascultarea cuvîntului apostolilor din Scriptură, nu a poruncii urmaşilor acestora. "Apostolii mincinoşi" despre care se aminteste în Noul Testament erau cei care vorbeau cu glas diferit de cel al adevăraților apostoli și care amăgeau sufletele credinciosilor, căci adevărații urmași ai apostolilor

Chel. Post, 39 (Com., 16:146)

CConst. (1414-1418) Act. 5 (Alberigo-Jedin 409-410) Seg. Neutr. 1.1; 1.3 (DRTA 14:369; 379-380); Seg. Mod. 136-137 (Ladner 84-85); Joh. Rag. Bas. conc. 59 (MC 1:111)

Jac. Vit. Reg. chr. 1.6 (Arquillière 138-140); Alv. Pel. Planc. eccl. 1.63 (1560:78v)

Gers. Pot. eccl. 1 (Glorieux 6:211)

All. Serm. 10; 11 (1490: Y1v; Y3r)

Mars. Pad. Def. pac. 2.26,13 (Previté-Orton 410) Hs. Eccl. 12.D; 9.B (Thomson 98-99; 58)

Hs. Eccl. 2.D (Thomson 10); Hs. Coll. 82 (Ryšánek 7:475); Jac. Mis. Zjev. 21:14 (Pram. 19:392)

Joh. Rag. *Utraq*. (Mansi 29: 782) Hs. *Eccl*. 18.C (Thomson 158)

Isid. Sev. Orig. 7.9.1 (PL 82:287)

Mc. 16,9

erau cei care predicau cu credință cuvîntul lui Dumnezeu. În antiteză cu aceste două interpretări ale "ascultării apostolice" era concepția exprimată în decretul *Haec sancta*, promulgat de către Conciliul de la Constanz, la 6 aprilie 1415, potrivit căreia ascultarea față de Biserică însemna mai presus de toate ascultare față de conciliul general, în timp ce oricine care nu respecta hotărîrile conciliului, chiar și papa, se făcea vinovat de schismă.

Pentru a merita "ascultare apostolică", Biserica trebuia să fie ea însăși "apostolică". Ce o făcea să fie așa? Cele trei criterii obișnuite ale apostolicității erau: să fie întemeiată de către apostoli, să fi fost răspîndită de apostoli în întreaga lume (de vreme ce apostolul era un vestitor), și să fie guvernată și administrată de către apostoli (prin succesorii lor legitimi). "Puterea Bisericii" era, așa cum spunea Gerson, "puterea pe care Hristos o dăruia în chip deosebit și supranatural apostolilor și ucenicilor Săi și urmaşilor lor legitimi pînă la sfîrşitul veacurilor". Accentul cădea pe ideea de "legitimitate" a urmașilor căci erau și urmași mincinoși, unii dintre ei în funcții înalte, care "nu hrăneau focul milosteniei, ci flacăra lăcomiei". Acest avertisment din partea cardinalului D'Ailly căpăta un ton încă și mai polemic atunci cînd era spus de cineva ca Marsilius de Padova ori Jan Hus. Atacîndu-l pe Ioan al XXII-lea, Marsilius vorbea despre "scrierile sale diavolesti, pe care el le numește totuși «apostolice»", iar Hus, punîndu-i în antiteză pe primii apostoli cu presupusii lor urmasi, nota că "apostolii nu își spuneau «preasfinți papi», «capi ai Bisericii universale» sau «pontifi universali», ci de vreme ce îl aveau cu ei pînă la sfîrsitul veacurilor pe Supremul Pontif, își spuneau «slujitori ai lui Hristos»". Însă Hus și sustinătorii săi erau de acord cu adversarul lor care spunea: "Mărturisim «Biserica apostolică» din Crezul de la Niceea din simplul motiv că este întemeiată pe cuvîntul si doctrina apostolilor", cu toate că Hus adăuga în stilul său caracteristic "viața apostolilor" ca parte a definiției.

Folosirea conceptului de "apostolicitate" pentru a legitima guvernarea sau doctrina Bisericii nu epuiza posibilele întrebuințări care i se puteau da. Dacă, așa cum știa toată lumea de la Isidor de Sevilla, "apostol" însemna cel ce fusese trimis de Hristos spre a face cunoscut mesajul Lui, și mai presus de orice mesajul învierii, relatarea evanghelică spunea clar că "prima" persoană pe care a trimis-o Hristos după înviere nu a fost unul dintre cei doisprezece, ci Maria Magdalena, care a primit de la Mîntuitorul

Nicol. Cus. Serm. 12.1 (Heidelberg 16:243)

Tom. Kemp. Orat. 15 (Pohl 3:396)

Wil. Oc. Op. XC. dier. 17 (Sikes 2:447)

Vezi vol. 3, pp. 255-256

Joh. Pal. Civ. dom. (Mansi 29:1128-1129)

Vall. Prof. rel. (MPPR 6:312-313)

Ang. Clar. Alv. Pel. 158-163 (AFH 39:168-170) Ub. Cas. Sanct. vest. (ALKGMA 3:87); Ub. Cas. Rot. 1 (ALKGMA 3:94)

Ub. Cas. Arb. vit. 5.3 (Davis 424; 421-422)

Wyc. Serm. 3.57 (WLW 11:501)

Esc. Gub. conc. 8.4 (Hardt 6:297)

Alv. Pel. Planc. eccl. 1.54 (1560: 48r-48v) Tdrc. Nm. Nem. un. 3 (1609: 297) Hs. Eccl. 15. H (Thomson 126) Nicol. Cus. Conc. cath. 2.13 (Heidelberg 14: 154)

Joh. Brev. Tract. 2.3 (Du Pin 1:875)

"un mandat apostolic" de a vesti apostolilor mesajul, si care de aceea putea fi numită "apostolul apostolilor" (apostolorum apostola). Mai obisnuită era însă folosirea termenului "apostolic" în legătură cu monahismul, care era cunoscut ca "viață apostolică", termen pe care ereticii medievali îl adoptaseră pentru a pune în contrast stilul lor de viată cu cel al Bisericii catolice. Această întrebuințare se datora credinței, pe care "nimeni nu ar tăgădui-o", dar în realitate unii au făcut-o, potrivit căreia monahismul provenea de la apostolii înșiși. Viața apostolică în deplină sărăcie cunoscuse acum nu doar reforma, ci și înnoirea, prin Francisc de Assisi. Acesta primise inspiratia divină atunci cînd a alcătuit Regula, care a venit "întru totul de la Duhul Sfînt", fără nici un cuvînt propriu al lui Francisc. "Ca și cum ar fi fost un nou apostol", el a fost dat Bisericii ca "început al unei noi Biserici", în care lucrarea începută de apostoli avea în sfîrsit să se împlinească. În ochii adversarilor, franciscanii păreau să susțină faptul că cei care îl urmau pe Francisc "îi întreceau pe apostoli" și că Biserica ar fi apostolică în măsura în care urmează modelul lui Francisc, mai curînd decît pe cel al primilor apostoli.

Totuși, după cum indică susținerea supremației și a infailibilității papale de către mai multi franciscani, pînă și aceștia insistau, în ceea ce înțelegeau ei prin "apostolic" în privința Bisericii, asupra egalității universale dintre "apostolic" și "papal", această egalitate fiind cea care se afla la baza discutiilor despre apostolicitate. "Biserica apostolică sau romană" era formula obișnuită de desemnare a acelei Biserici care îl avea drept cap pe papă, chiar și atunci cînd în centrul atenției se afla distincția dintre această Biserică "apostolică sau (seu) romană" ca "Biserică particulară" și "Biserica catolică" văzută ca "Biserică universală". De aceea, și "conducătorul suprem al Bisericii este numit «omul apostolic» (apostolicus), ...iar scaunul papal este numit «scaunul apostolic», ... iar functia papală este numită «funcția apostolică», ...iar legea papei [este numită] «constituția apostolică»". În opoziție față de o asemenea insistentă a termenului pe papă, altii considerau că toți episcopii sînt "fii sau moștenitori ai apostolilor" și, prin urmare, "adevărați vicari ai apostolilor", de fapt, succesori ai lui Petru însuși. Însă obiceiul de a se face referire la Roma prin sintagma "scaunul apostolic" era aproape imposibil de înlăturat.

Această întrebuințare implica mult discutata problemă a relației dintre Petru și ceilalți apostoli în planul și instituirea Alv. Pel. Planc. eccl. 1.63 (1560:79r) Mars. Pad. Def. pac. 2.16.1 (Previté-Orton 273); Wyc. Civ. dom. 1.44 (WLW 4:418-419)

Tom, Aq. Sent. 4,19,1,1 ad 3 (Mandonnet 4:975)

Jac. Vit. Reg. chr. 2.5 (Arquillière 202) Aeg. Rom. Ren pap. 24.1 (1554:31r) Petr. Pal. Pot. pap. 1.1.1-2 (Stella 97-111)

Aug. Tr. Dup. pot. (KRA 8:489-490)

Guil. Crem. Rep. err. (BPIR 10:27)

Mat. 28,19-20 Henr. Kalt. Lib. praedic. (Mansi 29:1007-1008); Henr. Kalt. apud Laur. Reich. Diurn. 21.ii.1433 (MC 1:315); Turr. Auct. 1.22 (1536:15r)

Nicol. Cus. Conc. cath. 2.13 (Heidelberg 14:150) Cipr. Unit. eccl. 4 (CSEL 3:212-213) Vezi vol. 1, pp. 129 Nicol. Cus. Conc. cath. 1.6 (Heidelberg 14:56)

Turr. Auct. 1.38 (1563:29r)

Fapte 15,25 Fapte 15,28 All. Serm. 2 (1490:T1r)

All. Ext. schism. (Du Pin 2:112); All. Mat. 2 (Oakley 306); Jac. Parad. Sept. stat. (Goldast 2:1570)

Vezi vol. 1, p. 41

lui Hristos; căci, "deși Biserica este numită «apostolică» pornind de la toți apostolii, ea este cu precădere numită asa pornind de la cel care s-a aflat în fruntea apostolilor, si anume Petru". În opoziție față de concepția potrivit căreia toti apostolii erau egali, sustinătorii prerogativei papale afirmau, pe baza lui Toma de Aquino și a altora, că, desi toți apostolii au primit "puterea treptei ierarhice" (potestas ordinis), adică autoritatea ecleziastică de a administra sfintele taine, în egală măsură, ei nu au primit o "putere de jurisdicție" egală, adică autoritatea administrativă de a guverna: jurisdicția lui Petru se extindea asupra Bisericii ca întreg, în timp ce jurisdicția celorlalți ucenici se aplica numai propriilor lor dioceze. Cu toate că ucenicii au primit puterea de jurisdicție direct de la Hristos și nu prin intermediul lui Petru, totuși "după înălțarea lui Hristos, apostolii i s-au supus Sfintului Petru". Unii mergeau atît de departe încît spuneau că apostolii au primit de la Petru încuviintarea de a-si pune în practică puterea de a propovădui și de a administra sfintele taine. "Şi nici nu e vreo problemă că Hristos a fost cel care i-a trimis în lumea largă, căci i-a trimis fără răspunderi speciale (indistincte), lăsînd răspunderea în seama lui Petru".

Împotriva acestei aparente separări a lui Petru de colegiul apostolic se manifesta ideea potrivit căreia "Petru nu a primit din partea lui Hristos mai multă putere decît ceilalți apostoli". Formulările destul de echivoce ale lui Ciprian cu privire la Petru și apostoli continuau să fie un mod de a avertiza împotriva unei exagerări referitoare la primatul lui Petru. Întrucît autoritatea relativă a papei și a conciliului se afla în atenția teologilor și a specialistilor în drept canonic, rolul lui Petru în primele "concilii apostolice" era cercetat cu multă luare aminte. "Căci în timpul primului conciliu ținut la Ierusalim, despre care aflăm din Faptele Apostolilor, Iacob a fost cel care a avut rolul purtătorului de cuvînt în prezența lui Petru. Şi nu se spune «Părutu-s-a lui Petru», ci «Părutu-s-a nouă, adunați într-un gînd»; iar ceea ce urmează este: «Părutu-s-a Duhului Sfînt și nouă»". De asemenea, conciliul nu a fost convocat doar prin autoritatea lui Petru, ci și prin "acordul unanim al Bisericii" ca întreg, al "sfinților apostoli și al presbiterilor". Problema în jurul căreia s-au iscat controverse cu ocazia acelui conciliu era obligativitatea Legii Vechiului Testament pentru creștinii neevrei, însăși chestiunea pe marginea căreia au polemizat Petru și Pavel. Prin urmare, era firesc ca Iacob, si nu Petru să anunte verdictul Gers. Serm. 212; 221 (Glorioux 5:72; 209); Gers. Prop. Ang. (Glorioux 6:133-134)

Zab. Schism. (Schard 702)

Nicol, Cus. Conc. cath. 2,13 (Heidelberg 14:150)

Mat. 16,18-19 (Vulg.)
All. Recom. (Du Pin 1:603);
Jac. Vit. Reg. chr. 1.6
(Arquillière 142-143)
Aeg. Rom. Eccl. pot. 2.4
(Scholz 50); Hs. Sanct. 22.8
(Flajšhans 3:84); Nicol.
Cus. Ep. 1 (Faber 1-II:3v);
Mars. Pad. Def, pac. 2.17.2
(Previté-Orton 289)
Laur. Reich. Diurn.
10.i.1433 (MC 1:290); Nicol.
Cus. Serm. 4.2 (Heidelberg
16:65)

Seg. Eccl. 1,22 (Krämer 403)

All. Recom. (Du Pin 1:604)

Ioan Maur. Super. (Mansi 29:527)

Turr. Auct. 1.52 (1563:38r)

Vall. Annot. Mat. 16 (MPPR 5:816)

Mat. 16,23 Vall. Annot. Marc. 8,33 (MPPR 5:826)

Ioan Par. Pot. 12 (Leclercq 209-210)

Mat. 18,18 (Vulg.)

Seg. Mod. 28-29 (Ladner 39)

conciliului. Pe scurt, "chiar dacă Petru era prințul apostolilor, plenitudinea puterii nu se afla doar în mîinile sale, ci, așa cum reiese limpede din pasajul citat, Petru conducea alături de alții în cadrul conciliului, ca simplu membru al adunării".

O analiză a pasajelor din Noul Testament în care Petru primește primatul ne arată că "lui Petru nu i s-a spus nimic care să nu le fi fost spus și celorlalți". Pasajul clasic fusese vreme îndelungată cel în care Hristos îi adresează lui Petru cuvintele: "Tu esti Petru (Petrus) si pe această piatră (petra) voi zidi Biserica Mea și porțile iadului nu o vor birui. Şi îţi voi da (tibi, sing.) cheile împărăţiei cerurilor și orice vei lega (ligaveris, sing.) pe pămînt va fi legat și în ceruri, și orice vei dezlega (solveris, sing.) pe pămînt va fi dezlegat și în ceruri". Încercarea de identificare a "pietrei" din acest pasaj a dat naștere unei "prolixități" de răspunsuri exegetice, după cum sugerează chiar și numai o mostră de opinii din această perioadă: un grup eterogen de exegeți, pe baza unei utilizări paralele a cuvîntului "piatră", considera că termenul face referire la Hristos; putea fi de asemenea o referire la "credință", semnificînd obiectul credinței mai curînd decît credința ca virtute personală; sau putea însemna "mărturisirea plină de credință rostită de Petru"; ori putea fi chiar o referire la "Scriptura divină și doctrina sfîntă a lui Hristos" ca temelie a Bisericii; totuși, o altă soluție era acceptarea identificării lui Petru cu piatra, însă legată de reprezentarea lui Petru ca propovăduitor și misionar mai curînd decît de cea de prelat; sau se putea aplica tuturor apostolilor văzuți ca "pietre", așa cum spusese Ieronim, dar "mai ales" și "în mod special" lui Petru; un alt răspuns era ignorarea cu desăvîrsire a respectivului pasaj atunci cînd se făceau comentarii pe marginea acestui capitol si insistența asupra următoarelor cuvinte adresate lui Petru: "Mergi înapoia Mea, satano!".

Interpretat din oricare dintre aceste unghiuri, pasajul în cauză nu putea deveni un text-mărturie pentru o ecleziologie care punea la temelia apostolicității Bisericii exclusiv figura lui Petru. Căci două capitole mai tîrziu, Hristos le va spune apostolilor: "Oricîte veți lega (alligaveritis, pl.) pe pămînt, vor fi legate și în cer, și oricîte veți dezlega (solveritis, pl.) pe pămînt, vor fi dezlegate și în cer". În plus, mărturisirea nu îi aparținea doar lui Petru, ci era răspunsul tuturor apostolilor și, prin urmare, cuvintele lui Hristos erau adresate tuturor. Și, deși porunca "Paște

In. 21,17 (Vulg.)
Wil. Oc. Dial. 3.4.10-11
(Goldast 2.857-858); Wil.
Oc. Imp. et pont. 6 (BPIR
10:460)
Ioan Maur. Super. (Mansi
29:521); Iul. Ces. Disp. Bas.
(Mansi 30:655)
Jac. Vit. Reg. chr. 2.9
(Arquillière 268-272); Alv.
Pel. Planc. eccl. 1.51
(1560:41r)
Wil. Oc. Pot. pap. 1.13
(Sikes 1:57); Petr. Pal. Pot.
pap. 1.2.B.5 (Stella 175)

Mars. Pad. Def. pac. 2,16,16 (Previté-Orton 255); All. Leg. (Du Pin 1:668)

1Pt. 5,13 Nicol. Cus. Conc. cath. 2.34 (Heidelberg 14:297-298) Vezi vol. 1, p. 363

Tdrc. Nm. Mod. (QMR 3:74-75)

Nicol, Cus. Conc. cath. 2.17 (Heidelberg 14:181)

Wil. Oc. Imp. et pont. 25 (BPIR 10:478)

Nicol. Cus. *Ep.* 2 (Faber 2-II:8v)

Petr. Pal. Pot. pap. 1.3.3 (Stella 187)

All. Pot. eccl. 1.1 (Du Pin 2; 928-929)

(Pasce) oile Mele" era adresată numai lui Petru, ea îi conferea acestuia autoritate asupra persoanelor, dar nu și asupra Bisericii universale și nici asupra conciliului universal care reprezenta Biserica universală. Pe de altă parte, Hristos nu a încredințat lui Petru sau tuturor apostolilor, și cu atît mai puțin urmașilor lor, întreaga Sa putere, așa încît, spre exemplu, papa nu avea dreptul de a institui taine ori de a scuti pe cineva de legile lui Dumnezeu, ori de a face minunile pe care le-a făcut Petru.

Desi identificarea termenilor "petrin" si "apostolic" si relația lui Petru cu ceilalți apostoli s-au bucurat pe bună dreptate de un interes major, era totuși luată în discuție si relatia lui Petru cu Roma, cu alte cuvinte identificarea termenilor "petrin" și "roman", dar chiar și identificarea dintre "roman" și "catolic". Noul Testament nu îl localizează în mod explicit pe Petru la Roma, desi era larg răspîndită ideea că "Babilonul" din finalul Primei sale Epistole era un cuvînt-cod pentru "Roma". Asa cum remarcase deja Grigore cel Mare, existau de fapt două scaune ale lui Petru, de vreme ce el fusese la Antiohia înainte de a veni la Roma, ceea ce însemna că avusese rolul de prinț al apostolilor încă de cînd deținea funcția de episcop al Antiohiei și, prin urmare, primatul său nu era indisolubil legat de Roma. Mai însemna și faptul că patriarhul Antiohiei putea să pretindă în mod legitim succesiunea lui Petru, deși Antiohia cedase primatul Romei. Chiar și pentru cei care făceau deosebirea dintre "Biserica de la Avignon" și "adevărata Biserică romană", reședința papilor la Avignon de-a lungul celei mai mari părți a veacului al XIV-lea, cu toate că fusese doar o necesitate temporară, arătase că era posibil să se facă deosebirea între "petrin" și "roman" și prin urmare că era greșit să se argumenteze chestiunea primatului pe baza localizării; căci, deși era "de crezut că acest preasfînt scaun nu poate fi distrus nici măcar ca loc, totuși, dacă Roma ar cădea, adevărul Bisericii ar rămîne oriunde ar fi primatul și scaunul lui Petru", chiar dacă acesta ar trebui să fie altundeva.

Episcopatul lui Petru la Antiohia și apoi la Roma putea să aibă implicații încă și mai profunde. Petru avea dreptul să aleagă orice dioceză și să fie episcop oriunde dorea; în schimb, ca primat, el s-a mutat de la o dioceză la alta; "drept urmare, din vremea aceea, două episcopate se reunesc sub sceptrul lui Petru și al urmașilor săi, cel al Bisericii universale și cel al Bisericii romane". De aceea, era absolut necesar să se facă deosebirea între acestea

Tdrc. Nm. Mod. (QMR 3:7-9)

Tdrc. Nm. Mod. (QMR 3:35)

Joh, Var. Ep. card. (Du Pin 2:861); Aug. Tr. Pot. coll. (KRA 8:905) Henr. Kalt. Lib. praedic. (Mansi 29:1068-1069)

Gers. Repl. (Glorieux 6:39); Tdrc. Nm. Mod. (QMR 3:67) Tdrc. Nm. Mod. (QMR 3:1); Gers. Conc. un. obed. (Glorieux 6:55)

Apud Eben. Diar. 25.vii.1434 (MC 1:742)

Vooght (1972) 190

Vezi supra, p. 136

Esc. Gub. conc. 3 (Hardt 6:180)

All, Serm, 12 (1490; Z2v)
Jac. Mis, Zjev. 13:11 (Pram,
18:541)
Jac. Mis. Corp. 7 (Hardt
3:922)
Wil. Oc. Op. XC. dier, 11
(Sikes 2:417)
Henr. Kalt. Lib. praedic.
(Mansi 29:984)
Jac. Mis. Zjev. 21:14 (Pram.
19:394)

două. Biserica universală nu putea greși și nu putea cădea, însă Biserica Romei - care era de obicei denumită "Biserica apostolică" - nu era decît o parte din cea universală. Păcătoșii erau mădulare ale "Bisericii apostolice" în acest sens, dar nu ale "Bisericii catolice", care era comuniunea sfinților. Identificarea dintre "roman" și "apostolic", al cărei scop era evitarea identificării dintre "roman" și "catolic", nu a condus în cele mai multe cazuri la ideea că termenul "apostolic" din crezul de la Niceea se referea la Roma; însă a condus la identificarea, chiar și din partea unui critic, a "apostolilor" cu "cardinalii sfintei Biserici romane". Asa cum ceilalti apostoli fuseseră "membrii casei lui Petru", tot astfel cardinalii se aflau acum în relație cu papa. Alți exegeți se declarau împotriva acestei identificări, afirmînd că episcopii, și nu cardinalii, erau adevărații succesori ai apostolilor.

Însă unii dintre acești autori foloseau denumirea "Biserică apostolică" și într-un alt sens, anume pentru a desemna "Biserica apostolică a primelor veacuri". Cînd, în replică față de husiți, s-a spus că "cinstim Biserica primelor veacuri și sfînta Biserică romană ca maică și propovăduitoare a credinței catolice", acest raport de coordonare a autorităților se afla în contrast cu disjuncția dintre ele, care era caracteristică nu doar husiților, ci și altor mișcări reformatoare, pentru care "opoziția «bine/rău» era întărită de opozitia «Biserica veche/Biserica modernă»". Nu exista nici claritate, nici consecventă cu privire la momentul în care se încheie epoca acestei Biserici primare. Cei care considerau convertirea împăratului Constantin și Donația acestuia ca reprezentînd căderea Bisericii, bineînteles că trăgeau linia acolo, în timp ce alții vorbeau, puțin cam vag, despre "acea sfîntă Biserică a primelor veacuri, care a durat mai mult de două sute de ani și puțin după epoca lui Constantin si papa Silvestru, în vremea lui Augustin. Ieronim și a papei Grigore cel Mare". Cuvîntul de ordine, "Trebuie să luăm exemplu de la Biserica primelor veacuri", cu care începea și se sfîrșea un comentariu husit pe marginea Apocalipsei, își găsea echivalentul într-un comentariu polemic al unui conciliarist antihusit cu privire la "o asemenea mare diferență între Biserica primară și Biserica actuală". Epoca Bisericii primare fusese una în care creștinii erau plini de virtute, cînd Euharistia se afla la loc de mare cinste, cînd în sînul Bisericii se obișnuia o frățească împărtire a bunurilor, cînd clerul era sfînt, cînd chiar și copiii cei mici erau buni cunoscători ai Scripturii, cînd

Eben, Or. Bas. 3 (DRTA 17:25-26); Nicol. Cl. Ruin. eccl. (Coville 142) Joh. Rok. Utraq. (Mansi 30:300) Gabr. Bl. Can. miss. 57.0 (Oberman-Courtenay 2:407) Vall. Lib. arb. (MPPR 5:999) Jac. Mis. Ven. sacr. pr. (Vooght 388-389); Chel. Post. 44 (Com. 16:203); Chel. St. vr. 1,12 (Com. 22:34)

Petr. Pal. Pot. pap. 2.2 (Stella 231)

Henr. Oyt. Scrip. 1 (Opettex 12:25)

Vezi *infra*, p. 135 Vezi *infra*, pp. 367-368

Henr. Oyt. Scrip. 1 (Opettex 12: 37-42)

Vezi infra, p. 335

Doct. Prag. Ep. 6.ii.1413 (Palacký 476)

Hs. Eccl. 16.B (Thomson 132-134)

Wyc, Civ. dom. 1.44 (WLW 4:409-410); Wyc. Dial. 32 (WLW 5:77); Hs. Eccl. 8.F (Thomson 56)

Wyc. Dial. 10 (WLW 5:19-20); Wyc. Civ. dom. 1.44 (WLW 4:416-418)

Gers. Utraq. (Glorieux 10:55)

Biserica trăia în unitate și pace, și nu în schismă, cînd doctrina și moravurile străluceau de lumina Duhului Sfînt, cînd fervoarea căinței autentice făcea inutil recursul la indulgențe, cînd "cei ce-i urmau pe apostoli" evitau folosirea filozofiei — toate acestea în contrast cu "Biserica modernă, care, dacă nu vrea să cadă în greșeală, trebuie să se asemene prin credință și fapte cu Biserica primară, care era plină de Duhul Sfînt".

Norma "Bisericii apostolice a primelor veacuri", căreia toți îi atribuiau "esența desăvîrșirii", includea principala și hotărîtoarea componentă a autorității supreme, sau chiar unice, a Scripturilor apostolice. Deplina articulare a doctrinei Scripturii, a inspirației și a infailibilității ei s-a încheiat de-abia în perioada Reformei și mai apoi în teologiile protestante care au derivat din Reformă. Cu toate acestea, lupta pentru apostolicitatea Bisericii în perioada pe care o prezentăm aici a avut în vedere doctrina Scripturii. Teologia a acordat o mai mare atentie autorității Scripturii decît inspirației ei, deși aceasta din urmă nu a lipsit cîtuși de puțin din cadrul discuțiilor, precum și o mai mare atenție relației dintre (indiscutabila) ineranță și (aproape la fel de necontestata) infailibilitate a Bisericii decît detaliilor procesului prin care Duhul Sfînt i-a ferit de greșeală pe autorii biblici, chiar și în ceea ce privește geografia, istoria și știința. Atît insistența asupra autorității Bisericii primare, cît și metoda de a o recupera cu ajutorul unui atent studiu biblic s-au bucurat de un nou avînt din partea umaniştilor de-a lungul veacului al XV-lea.

Cei care puneau cel mai mare accent pe autoritatea Bisericii primare erau acuzați că "doreau să aibă doar Sfînta Scriptură (solam Scripturam sacram) drept judecător", precum și că "voiau să interpreteze această Scriptură potrivit propriilor idei, fără a le păsa de interpretarea adunării înțelepților din sînul Bisericii". Deși răspunsul celor acuzați reprezenta un efort de a infirma amenințarea la adresa tradiției legate de crezuri și dogmă care părea să fie implicită în această poziție, era totuși destul de limpede că adoptau o poziție bazată pe o distincție netă între cuvîntul lui Dumnezeu "doar în Scriptură", care era unica autoritate ce merita deplină încredere, și cuvîntul "tuturor sfintilor, cu exceptia lui Hristos", fie ei papi ori Părinți ai Bisericii ori chiar apostoli, în afara Scripturii. Criticii acestei poziții împărtășeau opinia susținătorilor ei că rațiunea umană si obiceiurile omenesti trebuiau respinse dacă intrau în conflict cu Scriptura, ceea ce nu

Tdrc, Nm, Mod. (QMR 3:7-9)

Tdrc. Nm. Mod. (QMR 3:35)

Joh. Var. Ep. card. (Du Pin 2:861); Aug. Tr. Pot. coll. (KRA 8:905) Henr. Kalt. Lib. praedic. (Mansi 29:1068-1069)

Gers. Repl. (Glorieux 6:39); Tdrc. Nm. Mod. (QMR 3:67) Tdrc. Nm. Mod. (QMR 3:1); Gers. Conc. un. obed. (Glorieux 6:55)

Apud Eben, Diar. 25.vii.1434 (MC 1:742)

Vooght (1972) 190

Vezi supra, p. 136

Esc. Gub. conc. 3 (Hardt 6:180)

All. Serm. 12 (1490; Z2v)
Jac. Mis. Zjev. 13:11 (Pram.
18:541)
Jac. Mis. Corp. 7 (Hardt
3:922)
Wil. Oc. Op. XC. dier. 11
(Sikes 2:417)
Henr. Kalt. Lib. praedic.
(Mansi 29:984)
Jac. Mis. Zjev. 21:14 (Pram.
19:394)

două. Biserica universală nu putea gresi și nu putea cădea, însă Biserica Romei - care era de obicei denumită "Biserica apostolică" - nu era decît o parte din cea universală. Păcătoșii erau mădulare ale "Bisericii apostolice" în acest sens, dar nu ale "Bisericii catolice", care era comuniunea sfinților. Identificarea dintre "roman" și "apostolic", al cărei scop era evitarea identificării dintre "roman" și "catolic", nu a condus în cele mai multe cazuri la ideea că termenul "apostolic" din crezul de la Niceea se referea la Roma; însă a condus la identificarea, chiar și din partea unui critic, a "apostolilor" cu "cardinalii sfintei Biserici romane". Asa cum ceilalti apostoli fuseseră "membrii casei lui Petru", tot astfel cardinalii se aflau acum în relație cu papa. Alți exegeți se declarau împotriva acestei identificări, afirmînd că episcopii, și nu cardinalii, erau adevărații succesori ai apostolilor.

Însă unii dintre acesti autori foloseau denumirea "Biserică apostolică" și într-un alt sens, anume pentru a desemna "Biserica apostolică a primelor veacuri". Cînd, în replică fată de husiti, s-a spus că "cinstim Biserica primelor veacuri si sfînta Biserică romană ca maică și propovăduitoare a credinței catolice", acest raport de coordonare a autorităților se afla în contrast cu disjuncția dintre ele, care era caracteristică nu doar husiților, ci și altor mișcări reformatoare, pentru care "opoziția «bine/rău» era întărită de opozitia «Biserica veche/Biserica modernă»". Nu exista nici claritate, nici consecventă cu privire la momentul în care se încheie epoca acestei Biserici primare. Cei care considerau convertirea împăratului Constantin și Donația acestuia ca reprezentînd căderea Bisericii, bineînțeles că trăgeau linia acolo, în timp ce alții vorbeau, puțin cam vag, despre "acea sfîntă Biserică a primelor veacuri, care a durat mai mult de două sute de ani și puțin după epoca lui Constantin si papa Silvestru, în vremea lui Augustin, Ieronim si a papei Grigore cel Mare". Cuvîntul de ordine, "Trebuie să luăm exemplu de la Biserica primelor veacuri", cu care începea și se sfîrșea un comentariu husit pe marginea Apocalipsei, își găsea echivalentul într-un comentariu polemic al unui conciliarist antihusit cu privire la "o asemenea mare diferență între Biserica primară și Biserica actuală". Epoca Bisericii primare fusese una în care creștinii erau plini de virtute, cînd Euharistia se afla la loc de mare cinste, cînd în sînul Bisericii se obișnuia o frățească împărțire a bunurilor, cînd clerul era sfînt, cînd chiar și copiii cei mici erau buni cunoscători ai Scripturii, cînd

Eben, Or. Bas. 3 (DRTA 17:25-26); Nicol. Cl. Ruin. eccl. (Coville 142) Joh. Rok. Utraq. (Mansi 30:300) Gabr. Bl. Can. miss. 57.0 (Oberman-Courtenay 2:407) Vall. Lib. arb. (MPPR 5:999) Jac. Mis. Ven. sacr. pr. (Vooght 388-389); Chel. Post. 44 (Com. 16:203); Chel. St. vr. 1,12 (Com.

Petr. Pal. Pot. pap. 2.2 (Stella 231)

22:34)

Henr. Oyt. Scrip. 1 (Opettex 12:25)

Vezi infra, p. 135 Vezi infra, pp. 367-368

Henr. Oyt. Scrip. 1 (Opettex 12:37-42)

Vezi infra, p. 335

Doct, Prag. *Ep.* 6.ii,1413 (Palacký 476)

Hs. Eccl. 16.B (Thomson 132-134)

Wyc. Civ. dom. 1.44 (WLW 4:409-410); Wyc. Dial. 32 (WLW 5:77); Hs. Eccl. 8.F (Thomson 56)

Wyc. Dial. 10 (WLW 5:19-20); Wyc. Civ. dom. 1.44 (WLW 4:416-418)

Gers. Utraq. (Glorieux 10:55)

Biserica trăia în unitate și pace, și nu în schismă, cînd doctrina și moravurile străluceau de lumina Duhului Sfînt, cînd fervoarea căinței autentice făcea inutil recursul la indulgențe, cînd "cei ce-i urmau pe apostoli" evitau folosirea filozofiei — toate acestea în contrast cu "Biserica modernă, care, dacă nu vrea să cadă în greșeală, trebuie să se asemene prin credință și fapte cu Biserica primară, care era plină de Duhul Sfînt".

Norma "Bisericii apostolice a primelor veacuri", căreia toți îi atribuiau "esența desăvîrșirii", includea principala și hotărîtoarea componentă a autorității supreme, sau chiar unice, a Scripturilor apostolice. Deplina articulare a doctrinei Scripturii, a inspirației și a infailibilității ei s-a încheiat de-abia în perioada Reformei și mai apoi în teologiile protestante care au derivat din Reformă. Cu toate acestea, lupta pentru apostolicitatea Bisericii în perioada pe care o prezentăm aici a avut în vedere doctrina Scripturii. Teologia a acordat o mai mare atentie autorității Scripturii decît inspirației ei, deși aceasta din urmă nu a lipsit cîtuși de puțin din cadrul discutiilor, precum și o mai mare atenție relației dintre (indiscutabila) ineranță si (aproape la fel de necontestata) infailibilitate a Bisericii decît detaliilor procesului prin care Duhul Sfînt i-a ferit de greșeală pe autorii biblici, chiar și în ceea ce privește geografia, istoria și știința. Atît insistența asupra autorității Bisericii primare, cît și metoda de a o recupera cu ajutorul unui atent studiu biblic s-au bucurat de un nou avînt din partea umaniștilor de-a lungul veacului al XV-lea.

Cei care puneau cel mai mare accent pe autoritatea Bisericii primare erau acuzați că "doreau să aibă doar Sfînta Scriptură (solam Scripturam sacram) drept judecător", precum și că "voiau să interpreteze această Scriptură potrivit propriilor idei, fără a le păsa de interpretarea adunării înțelepților din sînul Bisericii". Desi răspunsul celor acuzați reprezenta un efort de a infirma amenințarea la adresa tradiției legate de crezuri și dogmă care părea să fie implicită în această poziție, era totusi destul de limpede că adoptau o poziție bazată pe o distincție netă între cuvîntul lui Dumnezeu "doar în Scriptură", care era unica autoritate ce merita deplină încredere, si cuvîntul "tuturor sfinților, cu excepția lui Hristos", fie ei papi ori Părinți ai Bisericii ori chiar apostoli, în afara Scripturii. Criticii acestei poziții împărtășeau opinia susținătorilor ei că rațiunea umană și obiceiurile omenești trebuiau respinse dacă intrau în conflict cu Scriptura, ceea ce nu

Gers, Sens. lit. (Glorieux 3:334)

Vezi supra, pp. 108-109

Vezi supra, pp. 98-99

Wil. Oc. Jn. 15 (Sikes 3:72)

Wil, Oc. Corp. (Birch 446-450)

Wil, Oc. Brev. 1.8 (MGH Sch 8:48-49); Wil, Oc. Dial, 3.3.4-5 (Goldast 2:821-823)

Wil. Oc. Imp. et pont. 1 (BPIR 10:455)

Wil. Oc. *Dial*. 1.2.2 (Goldast 2;412)

Gers. Appell. (Glorieux 6:285)

Tom. Kemp. Doct. juv. 1 (Pohl 4:181-182)

Joh. Brev. Tract. 1.1 (Du Pin 1:812)

Joh. Brev. Tract. 1.3 (Du Pin 1:829-830)

Seg. Prop. sec. ap. Seg. Hist. conc. Bas. 17.11 (MC 3:579)

Gers. Nupt. (Glorieux 6:196) Gers. Ex. doct. 2.1 (Glorieux 9:465); Gers. Ver. cred. (Glorieux 6:186)

era însă același lucru cu afirmarea "dorinței de a urma si a accepta numai Scriptura". Originile acestor discutii se regăseau în veacul al XIV-lea. Duns Scotus afirmase că teologia lui se ocupa doar cu ceea ce se află în Scriptură si cu ceea ce putea fi extras din Scriptură, însă una dintre doctrinele din cea de-a doua categorie era pentru el imaculata conceptie a Fecioarei Maria. Ockham fusese mai strict în accentuarea autorității "Sfintei Scripturi și a doctrinei sau afirmării Bisericii universale" în fata autorității papei, precum și a superiorității Scripturii în fața oricărui Părinte al Bisericii, iar uneori chiar si a unicității mărturiei apostolice din paginile Scripturii în comparație cu dreptul canonic și cu toți Părinții Bisericii și cu toate conciliile universale ale Bisericii - într-adevăr în comparație cu "întreaga adunare a muritorilor". Însă propria lui conceptie pare să fi fost aceea că "există multe adevăruri catolice care nici nu sînt cuprinse în mod explicit în Sfînta Scriptură și nici nu pot fi deduse numai din conținutul ei". Prin urmare, el a făcut posibil sau chiar imperativ ca veacul al XV-lea să treacă de la cuvîntul lui la cuvîntul lui Dumnezeu din Scriptură, la fel cum făcuse si el în relatie cu autoritățile care l-au precedat. Alți autori din secolul al XV-lea vorbeau despre "Sfînta Scriptură" ca fiind "superioară tuturor artelor", creștine sau păgîne, precum și despre necesitatea de a crede orice afirmație din Biblie în temeiul credinței "că întreaga Biblie este adevărată și toată istoria scrisă în ea".

Însă această din urmă afirmație despre credința în Biblie a constituit introducerea într-o cercetare mai amplă. în care principala controversă era dacă "numai acele adevăruri care sînt afirmate în mod explicit în canonul Bibliei sau care pot fi deduse doar din conținutul Bibliei sînt adevăruri catolice și trebuie crezute ca o condiție a mîntuirii" sau dacă existau "multe adevăruri care nu se află în Sfînta Scriptură și nici nu pot fi deduse în mod necesar doar din cuprinsul ei, [dar care] trebuie acceptate ca o condiție a mîntuirii". Ambele concepții cu privire la "tradiția apostolică" ar fi definit-o ca fiind "cea care trebuie acceptată de toți și de la care nici unul dintre credinciosi nu trebuie să se abată" și, prin contrast, ar fi definit "tradiția nestatornică a copiilor acestei lumi" ca fiind cea care trebuia respinsă. În plus, ambele concepții susțineau că autoritatea Scripturii consta "în primul și în primul rînd" în stabilirea articolelor de credintă. Pe de altă parte, nici una dintre ele nu respingea autoritatea Bisericii si

nici nu proclama o doctrină bazată pe principiul "numai Scriptura", asa cum se considera că fac anumiți eretici. Controversa dintre cele două viziuni era dacă Biserica,

prin exercitarea acestei autorități doctrinare, avea dreptul să promulge ca doctrine apostolice chiar și anumite credinte care nu erau întemeiate în mod explicit pe ceea ce era "scris în Biblie" sau pe ceea ce era "dedus doar din aceasta printr-o concluzie evidentă", dar care se părea că "au ajuns la noi, prin transmiterea succesivă a apostolilor si a altora, ca echivalent al Scripturii canonice" în ceea ce Gers, Vit. spir. 2 (Glorieux priveste autoritatea si autenticitatea apostolică. 3.137-138)

Alv. Pel. Planc, eccl. 1,63 (1560:77r)

Alv. Pel. Ep. 11,30 (Meneghin 88)

Vas. Spir. 27,66 (SC 17b:478-482)

Corp. Jur. Can. ; Decr. Grat. 1.11.5 (Friedberg 1:24)

Henr. Oyt, Ver. cath. 3 (Opettex 16:12-13)

Susținătorii celei de-a doua definiții a tradiției apostolice nu se pronunțau de regulă în favoarea valabilității unor revelații noi, ulterioare, pentru Biserică sau papă, ci în favoarea unui canal secundar de revelație apostolică prin care părți din mesajul originar fuseseră transmise pe alte căi decît Scriptura. Potrivit unui autor din veacul al XIV-lea, "toate instituțiile doctrinare ale sfintei Biserici derivă fie din Scripturile ambelor Testamente, ... fie din tradiția apostolică sau din hotărîrile Părinților și ale sfintelor concilii, sau din acceptarea unui obicei întelept". Acest "fie/fie" (vel/vel) părea să presupună faptul că exista o "tradiție apostolică" ce nu consta doar dintr-o metodă valabilă de interpretare a Scripturii și de extragere a ceea ce era implicit în aceasta, ci era o sursă independentă conținînd învățături apostolice autentice inaccesibile sub altă formă. De aceea, atunci cînd același autor adresa îndemnul: "Să înțelegem Evanghelia lui Hristos, frații mei, așa cum sfînta Biserică romană, mireasa Lui, o înțelege și o mărturisește", el părea să spună faptul că Biserica avea acces la această a doua sursă, deși este posibil să nu fi dorit să spună altceva decît că Biserica catolică era singura în măsură să interpreteze în mod just Scriptura apostolică, afirmație cu care orice teolog ortodox ar fi fost de acord. Dovada patristică preferată în favoarea existenței unei tradiții apostolice în afara Scripturii venea din tratatul lui Vasile Despre Duhul Sfint, care sustinuse existența unei învățături "nescrise" ce dovedea doctrina dumnezeirii Duhului Sfînt. Includerea argumentului lui Vasile în colecția lui Grațian, unde servea la validarea dreptului canonic extrascriptural, l-a făcut disponibil și exponentilor traditiei doctrinare extrascripturale.

Însă afirmației, "Priviți cît de multe doctrine mîntuitoare au fost adăugate... pe care Sfînta Scriptură nu le contine", sustinătorii celeilalte concepții asupra tradiției

Gers. Ex. doct. 2.1 (Glorieux 9:465)

Gers. Ver. cred. (Glorieux 6:181-184)

Nicol. Cus. Ep. 2 (Faber 1-II: 7r-7v) Mat. 16,18-19

Aeg. Carl. Pun. (Mansi 29:923) Joh. Rag. apud Laur. Reich. Diurn. 11.ii.1433 (MC 1:308); Henr. Oyt. Scrip. 1 (Opettex 12:23)

Robt. Bas. Form. praedic. 26 (Charland 264-265)

Mat. 4,6

Joh. Pal. Civ. dom. (Mansi 29:1111)

Henr. Oyt. Ver. cath. 3 (Opettex 16:24)

Gers. Auct. conc. 7.1 (Glorieux 6:118)

Vezi infra, pp. 67-68

Jac. Vit. Quodlib. 3.26 (Ypma 3:277-278)

îi replicau: "Le conține, în funcție de gradele adevărului catolic". Aceste "grade ale adevărului catolic" includeau nu doar ceea ce se afirma în mod explicit în Scripturi, ci și ceea ce trebuia "dedus din acestea, printr-un rationament clar", chiar dacă era posibil să nu fie exprimat în mod explicit. Iar în ceea ce privește pretențiile legate de existența tradiției nonscripturale și a revelației extrascripturale, acestea nu aveau valoare de normă pentru Biserică în ansamblul ei, dacă nu erau validate "fie de o minune. fie de Sfînta Scriptură și mai ales de către Biserică". Procedura potrivită pentru oricine din cadrul Bisericii era să se îndrepte "prin Biserică înspre Scriptură si înspre întelegerea ei..., nu prin autoritatea Scripturii către Biserică". Prerogativele "legării" și "dezlegării" acordate lui Petru și, prin el, Bisericii priveau nu doar absolvirea de păcate, ci și faptul de a hotărî care cărți aparțineau canonului și care nu. În felul acesta, însăsi Scriptura, a cărei "unică" autoritate era susținută cu tărie împotriva celei a Bisericii, depindea de Biserică pentru a fi autentificată. Orice Scriptură cu astfel de autentificare putea pretinde inspirație din partea Duhului Sfînt și prin urmare autoritate pe măsură. Atunci cînd l-a ispitit pe Hristos, Satan a invocat autoritatea Scripturii, interpretînd-o însă fals si demonstrînd astfel nevoia de a păstra acea interpretare a Scripturii propovăduită de Biserică în mod public și universal. În sensul acesta, autoritatea apostolică tinea atît de Scriptură, cît și de tradiția Bisericii, de vreme ce nici un adevăr catolic nu era complet "în afara" Scripturii. Şi astfel dacă, pentru a rezolva schisma, se reunea un conciliu "fidel amîndurora", un astfel de conciliu putea pretinde că deține autoritate apostolică în interpretarea Scripturii.

Cei care împărtășeau această concepție mai conservatoare asupra tradiției văzută ca o interpretare plină de autoritate a Scripturii mai curînd decît ca o dezvoltare continuă a revelației scripturale erau totuși obligați să apere nu doar mariologia care se cristaliza în epoca respectivă și care mergea neîndoielnic dincolo de Scriptură, ci și o tradiție care nu părea să completeze autoritatea Scripturii, ci să se opună autorității ei, de fapt a lui Hristos însuși: refuzul împărtășirii laicilor din sfîntul potir. Unor teologi precum Toma de Aquino și Iacob de Viterbo li se păruse evident că actul instituit de Hristos a făcut necesară folosirea atît a pîinii, cît și a vinului pentru desăvîrsirea Tainei. Acuzatia că administrarea Euharistiei sub o

Hs. Ep. 95 (Pram. 14:215) Hs. Ep. 141 (Pram. 14:294-295)

Bartoš (1925) 9

Joh. Rag. *Utraq*. (Mansi 29:761); Nicol. Cus. *Ep.* 7 (Faber 2-1:19)

Joh. Rok. *Utraq.* (Mansi 30: 269) Lc. 14,16 (Vulg.)

Jac. Mis. Salv. (Ryba 116)

Jac. Mis. *Utraq*. 1.28 (Hardt 3:487) Jac. Mis. *Utraq*. 2.6 (Hardt 3:540)

Mat. 5,19

Nicol. Dr. Utraq. 1 (Hardt 3:594) Civ. Prag. Ep. xi. 1431 apud Joh. Rag. Boh. 80 (MC 1:164) Joh. Rag. apud Laur. Reich. Diurn. 3:iv.1433 (MC 1:337); Joh. Rag. Utraq. (Mansi 29:862)

Nicol, Cus. Ep. 2 (Faber 2-II; 7v)

Gers, Serm, 241 (Glorieux 5:477)

singură specie<sup>1</sup> distruge desăvîrșirea Tainei a devenit o problemă serioasă atunci cînd Jan Hus, cu cîteva luni înainte să moară, a îndemnat în cele din urmă ca "împărtășirea sub ambele specii" să fie reluată, iar norma să fie "nu obiceiul, ci exemplul lui Hristos". Sub conducerea "celui de-al doilea întemeietor al miscării husite", Jakoubek ze Stříbra, pe care criticii îl considerau pe bună dreptate ca fiind "primul care a încălcat practica universală a Bisericii", adică împărtăsirea sub o singură specie, husiții s-au străduit să dovedească faptul că "primirea sfintei Euharistii sub ambele specii, adică pîine și vin, este de mare valoare și ajutor spre mîntuire, este necesară pentru toți credinciosii si a fost poruncită de Domnul și Mîntuitorul nostru". Hristos însuși era "omul oarecare" din Evanghelie care a pregătit o cină la care a invitat oaspeti; prin urmare, cei care i-au acceptat invitația au fost obligati să primească cina asa cum a instituit-o el, sub ambele specii.

Impărtășirea sub o singură specie "ridica tradiția și obiceiul prelatilor moderni deasupra tradiției apostolice și evanghelice" și deasupra "tradițiilor evanghelice instituite de însusi Domnul Iisus". Dacă Hristos interzisese ucenicilor săi "să strice una dintre aceste porunci, foarte mici", cît de strict trebuia Biserica să-i respecte poruncile legate de această Taină și să nu le strice în temeiul vreunei tradiții omenesti. Biserica nu primise de la Hristos puterea de a-I anula ori modifica hotărîrile. Sustinătorii împărtăsirii sub o singură specie erau de acord cu faptul că problema fundamentală era autoritatea Bisericii. De vreme ce Biserica era trupul lui Hristos și era călăuzită de Duhul Său, ea avea dreptul să schimbe modul de administrare a Tainei Sale, tot asa cum avea dreptul să revină la forma initială, ceea ce a și făcut pînă la urmă, desi numai temporar, prin Acordurile Conciliului de la Basel. Chiar si atunci cînd nu exista nici o mărturie în textul Scripturii care să sustină o schimbare precum neîmpărtășirea din potir, practica și tradiția Bisericii au constituit argumente suficiente care să justifice schimbarea. Atunci cînd împărtăsirea sub ambele specii fusese practicată de Biserică. primirea sub o singură specie era gresită; acum cînd Biserica

Practica Bisericii romano-catolice, iniţiată în Evul Mediu, de a împărtăşi doar cu un singur element euharistic, pîinea, avea ca argument dorinţa de a preîntîmpina eventuale vărsări ale potirului în timpul împărtăşirii credincioşilor (n. trad.).

Joh. Rag. Utraq. (Mansi 29:834) Seg. Utraq. apud Seg. Hist. conc. Bas. 12.29 (MC 2:1085-1086)

Joh. Rag. *Utraq*. (Mansi 29:824-825)

Fapte 2,42

Joh. Rag. *Utraq*. (Mansi 29:743) CConst. (1414-1418) *Act.* 13 (Alberigo-Jedin 418-419)

In. 6,53 Andr. Brd. *Utraq*. 5 (Hardt 3:405)

Seg. Utraq. apud Seg. Hist. conc. Bas. 12.37 (MC 2:1103-1104)

Andr. Brd. apud Jac. Mis. Utraq. 2.18 (Hardt 3:556)

Nicol. Cus. Ep. 3 (Faber 2-II: 10v; 13r)

Nicol, Dr. Utraq. 2 (Hardt 3:599)

recomanda doar o singură specie, practica inițială era greșită. Căci faptul indiscutabil al instituirii Euharistiei de către Hristos sub ambele specii nu constituia un "precept" în sensul strict, a cărui nerespectare să implice vinovăția și osînda. "Precept" în această accepțiune a termenului însemna porunca de a celebra și de a oferi jertfa liturgică, ce trebuia să fie atît sub forma pîinii, cît și a vinului, însă aceasta îi avea în vedere doar pe cei care oficiau celebrarea și jertfa, cu alte cuvinte, pe preoți.

În ciuda unei încercări de a dovedi, pornind de la referirile din Noul Testament privind "împărtășirea prin frîngerea pîinii", pusă în legătură cu "doctrina apostolilor", faptul că împărtășirea numai sub forma pîinii reprezentase "o practică apostolică și a Bisericii primelor veacuri", chiar și Conciliul de la Constanz recunoscuse deia că cei credinciosi primiseră împărtășania sub ambele specii în primele veacuri crestine, iar preocuparea principală era să se explice acea practică și să se justifice schimbarea ulterioară. Unii au sugerat că împărtășirea sub ambele specii în Biserica primară se bazase pe o interpretare mult prea literală a unor afirmații precum cea a lui Hristos: "Dacă nu veți mînca trupul Fiului Omului și nu veti bea sîngele Lui, nu veți avea viață în voi", care i-a făcut pe "mulți să greșească prin împărtășirea sub ambele specii". Practica din primele veacuri crestine, în special vietile pustnicilor care trăiseră ani de zile fără să primească Sfinta Împărtăsanie, dovedea că Biserica primară nu a considerat aceste afirmații ale lui Hristos ca precepte care trebuie urmate. Totusi, trebuia pusă întrebarea, "Ce a determinat Biserica mai recentă să schimbe practica originară?", la care chiar și un sustinător al împărtășirii sub o singură specie răspundea că acest lucru se întîmplase fiindcă "evlavia s-a împutinat odată cu sporirea răului" în Biserică. Cînd iubirea Bisericii a fost fierbinte, credinciosii se împărtășeau des și se împărtășeau sub ambele specii; cînd a fost doar caldă, aceștia primeau împărtășania mai rar și o primeau prin înmuierea pîinii în vin ; iar acum, că era doar călduță, se împărtășeau încă și mai rar și se împărtășeau sub o singură specie. Astfel "practica era pe măsura iubirii Bisericii".

Însă susținătorii reinstituirii împărtășaniei din potir insistau că dacă ambele specii reprezentaseră norma în Biserica primară, așa cum admitea Conciliul de la Constanz, atunci trebuia să fie la fel și acum. Iar în ceea ce privește argumentul potrivit căruia eretici din primele

Andr. Brd. *Utraq*. 6 (Hardt 3:405) Leon M. *Ep*. 43.5 (*PL* 54:279)

Jac. Mis. Salv. (Ryba 134-136)

Jac. Mis. *Utraq*. 2.1;1.36 (Hardt 3:530; 502) Joh. Rok. *Utraq*. (Mansi 30:300)

Nicol. Dr. Utraq. 3 (Mansi 3:601)

Civ. Prag. Ep. xi. 1431 ap. Joh. Rag. Boh. 80 (MC 1:167)

Nicol. Cus. Ep. 2 (Faber 2-II; 6v)

Gers. Ver. cred. (Glorieux 6:182); Gers. Vit. spir. 2 (Glorieux 3:138)

Vezi vol 1, p. 313

Aug. Ep. fund. 5 (CSEL 25; 197)

Gabr. Bl. Obed. apost. 1 (Oberman-Zerfoss 74-76)

Henr. Oyt. Ver. cath. (Opettex 16:11-12)
All. Reg. (Du Pin 1:692);
All. Leg. (Du Pin 1:666);
Seg. Mod. 77 (Ladner 60)
Guid. Terr. Infall. (Opettex 2:17-18)
Iul. Ces. Disp. Bas. (Mansi 30:661); Joh. Rag. Auct. conc. 5 (DRTA 15:217)
Andr. Brd. Utraq. 13 (Hardt 3:413); Joh. Rok. ap. Laur. Reich. Diurn. 10.iii.1433 (MC 1:322)
Nicol. Cus. Ep. 2 (Faber 1-II:7v)

veacuri creștine, precum Nestorie și Pelagius se împărtășiseră sub ambele specii, răspunsul, întemeiat pe conceptia augustiniană, era că "într-o vreme, cei care mîncau trupul lui Hristos sub forma pîinii și nu îi beau sîngele sub forma vinului erau bănuiți de erezie maniheistă". Biserica primară a fost mai puternică și a respectat folosirea ambelor specii; de aceea, "se cuvenea ca în chestiunile de credință să fie urmată Biserica primelor veacuri". În administrarea Tainei fiecare preot trebuia să urmeze modelul Bisericii primare, însă cei care negau împărtășirea din potir a laicilor îi considerau de fapt eretici pe cei care se străduiau să imite "ceea ce sfinții apostoli ai Domnului nostru Iisus Hristos au crezut și au propovăduit". Prin urmare, disputa se reducea în principal la două definiții divergente referitoare la ceea ce făcea ca Biserica să fie "apostolică". Așa cum rezuma foarte bine poziția husiților un adversar al acestora, "voi spuneti că în primul rînd trebuie să respectăm porunca lui Hristos și de-abia apoi pe aceea a Bisericii", în timp ce pentru el și pentru cei care îi împărtășeau opiniile o astfel de disociere era de neconceput. Biserica era cu adevărat apostolică datorită descendenței sale neîndoielnice din apostoli și fidelității ei de nestrămutat față de adevărul apostolic.

Formularea clasică a acestei din urmă definiții a apostolicității Bisericii și a relației ei cu Scriptura apostolică o constituia afirmația frecvent citată a lui Augustin: "În ceea ce mă priveste, nu as crede Evanghelia decît determinat de autoritatea Bisericii catolice". Ea apărea, spre exemplu, la începutul lucrării lui Gabriel Biel, În apărarea ascultării apostolice, ca dovadă a faptului că "adevărul pe care sfînta maică Biserica îl definește sau îl acceptă drept catolic trebuie crezut cu aceeași venerație ca și cînd ar fi exprimat în Sfînta Scriptură". Formularea putea fi, de asemenea, folosită pentru a demonstra că fără autoritatea Bisericii creștinii nu puteau avea încredere nici măcar în adevărurile Scripturii. Criticii hegemoniei papale invocau această formulare pentru a respinge identificarea Romei cu Biserica universală, dar și apărătorii infailibilității papale și cei ai supremației conciliare o foloseau pentru a-și argumenta poziția. În disputa pe tema împărtășirii sub ambele specii, atît apărătorii unei singure specii, cît și cei ai ambelor specii susțineau că se bazează pe principiul lui Augustin. Cel mai adesea acest principiu își afla utilitatea în problema canonului, în opoziție față de ideea "numai Scriptura", spre a dovedi că Biserica era cea

Joh. Rag. Utraq. (Mansi 29:784; 855) Andr. Brd. Orig. Hs. (FSA 6:345-346); Joh. Rag. Utraq. (Mansi 29:713-714)

Gers, Vit. spir. 2 (Glorieux 3:139)

Gers, Aufer, 12 (Glorieux 3:302)

Gers, Sens. lit. (Glorieux 3:335)

Gers. Ver. cred. (Glorieux 6:182)

Gers. Utraq. (Glorieux 10:58)

Gers, Utraq. (Glorieux 10,67)

Mat. 28,20 Gers. Ex. doct. 1.1 (Glorieux 9:459) care hotărîse conținutul Scripturii care era invocată acum împotriva ei. Pasul logic care urma după stabilirea canonului era să se vadă în această formulare augustiniană și autorizarea ca Biserica să hotărască interpretarea corectă a Scripturii.

Aceste versiuni ale axiomei augustiniene și-au găsit toate ecoul în gîndirea lui Jean Gerson, care a reușit, în referirile făcute de-a lungul primului sfert din veacul al XV-lea. să atingă practic toate variațiunile pe tema apostolicității de care ne-am ocupat aici. În 1402, el cita axioma pentru a dovedi cît de mare fusese autoritatea Bisericii primare în comparație cu cea a papei, sau a conciliului, sau a Bisericii din epoca sa. În 1409, Gerson cita aceeași axiomă spre a dovedi că ultimul cuvînt în toate chestiunile legate de credință sau de practică îl avea Biserica. În 1413-1414, folosea axioma spre a respinge dreptul arbitrar al interpretării particulare a Scripturii. În 1416, o folosea pentru a argumenta interdependența dintre Biserică și Scriptură, nici una dintre ele neputînd fi credibilă în lipsa celeilalte. În 1417 îi servea la validarea autorității Bisericii de a face deosebirea între acele cărti ale Noului Testament care erau autentic apostolice și cele care nu erau, precum si la îndemnarea teologilor de a-si subordona opiniile personale doctrinei publice a Bisericii. Iar în 1423, descoperea în ea o parafrază a promisiunii lui Hristos de a fi împreună cu Biserica Sa, care deținea așadar "o autoritate egală" cu cea a Evangheliei. Însă pînă în primul sfert al veacului al XVI-lea avea să se cristalizeze o nouă perspectivă asupra Evangheliei, și, prin urmare, asupra Bisericii, și implicit a apostolicității, care avea să determine redefinirea tuturor acestora - și în cele din urmă a înseși doctrinei crestine.

Luth, Pr. op. lat. (WA 54:180)

Luth, Latom, (WA 8:45)

Pauck (1961) 334

Cele două fenomene ale veacurilor al XIV-lea și al XV-lea descrise în capitolele precedente - pluralismul doctrinei medievale tîrzii și nevoia de reformare a Bisericii - aveau să se reunească în viața și învățătura lui Martin Luther și în Reformă. De la Augustin încoace odiseea spirituală a unui singur om nu se mai identificase cu imperativele spirituale ale creștinătății apusene așa cum se întîmpla acum. Nu fusese "dorința ori intenția lui" să-și ridice propriile preocupări teologice la rang de chestiuni doctrinare care să afecteze întreaga Biserică, nutrind mult timp convingerea că ceea ce "descoperise" el teologii cei mai buni ai Bisericii trebuie să fi știut dintotdeauna. Înțelegerea, în cele din urmă, a faptului că lucrurile nu stăteau deloc asa a adus teologia sa în dezbaterea publică a Bisericii, atît prin condamnarea învățăturilor lui Luther, cît și prin includerea acestora în mărturisiri de credință oficiale, în timpul vietii sale precum și după aceea. Ideile tînărului Luther au fost cele care au declansat Reforma, și tocmai din acest motiv cei mai mulți cercetători ai Reformei și-au concentrat atentia asupra lui atunci cînd "au răsturnat ordinea bine stabilită și au interpretat crezurile și confesiunile Reformei în lumina învătăturii reformatorilor, în loc să adapteze credința dinamică a Reformei la doctrinele crezurilor". Totuși, ceea ce ne interesează pe noi în această istorie a doctrinei Bisericii este "doctrina publică" a Reformei lui Luther: formulată în parte de către Luther însuşi, împreună cu colegul său Philip Melanchthon și în parte de către generația confesională de luterani care i-au urmat în cea de-a doua jumătate a secolului al XVI-lea, dar exprimată parțial și de alți protestanți, precum Jean Calvin si Heinrich Bullinger, care împărteau cu Luther multe (desi nu toate) dintre accentele doctrinare descrise aici.

În centrul doctrinei Bisericii care a rezultat din Reforma lui Luther se afla axioma enunțată de el în 1517 : "Adevărata Luth. Disp. indulg. 62 (WA 1:236)

Cont. Just. (CCath 7:29-30)

Luth. Res. disp. indulg. 62 (WA 1:616)

Luth. Res. Lips. (WA 2:414) Buc. Caen. (Strasbourg 1:23) Bgn. Conjug. episc. (1525:B5r; G1r); Henr.VIII. Coerc. Luth. (1523:A4v-B1r)

comoară a Bisericii este preasfînta Evanghelie a slavei și harului lui Dumnezeu". Așa cum era formulată, axioma consona cu limbajul teologilor din Răsărit și din Apus de-a lungul secolelor, și nici unul dintre ei nu s-ar fi îndoit de aceasta. Și totuși, toți termenii decisivi din această axiomă - cuvinte precum "Biserică", "evanghelie" și "har" au ajuns să însemne în secolul al XVI-lea ceva ce multi dintre acesti teologi nu ar fi putut recunoaște sau accepta. Luther însuși admitea acest lucru atunci cînd, explicînd-o, observa că "Evanghelia lui Dumnezeu [așa cum ajunsese să o înteleagă el] este ceva ce nu e foarte bine cunoscut unei mari părți a Bisericii" și ceva ce el nu aflase de la teologii scolastici. De aceea, susținătorii lui preferau să fie numiți "evanghelici" chiar dacă precizau că "astăzi sînt numiți «luterani» cei care au Evanghelia lui Hristos". Componentele "Evangheliei slavei și harului lui Dumnezeu", despre care vorbea, și motivele pentru care numai aceasta era pentru el "adevărata comoară a Bisericii" l-au făcut pe Luther un reformator al Bisericii și al dogmei și au făcut ca Reforma lui să reprezinte un capitol important în istoria doctrinei crestine.

## Justiție divină și dreptate umană1

Contextul imediat al afirmațiilor lui Luther, mai precis motivația atît pentru propria sa luptă religioasă, cît și pentru atacul teologic pe care l-a lansat asupra situației din sînul Bisericii, nu l-au constituit totuși nici una dintre evoluțiile prezentate în capitolele precedente, nici pluralismul doctrinar și nici ecleziologia ca atare, ci "eșecul spovedaniei", fie ca răspuns la propria lui căutare a certitudinii, fie ca taină a Bisericii. "Fără [pocăință] nici una dintre taine nu le este de nici un folos păcătoșilor", spusese un teolog din veacul al XII-lea; în schimb, așa cum observase un teolog din veacul al XV-lea, nici una dintre taine nu era mai vulnerabilă în fața îndoielilor privind preoția și validitatea sacramentală, care erau consecința inevitabilă a schismei și a decăderii morale a Bisericii.

Bainton (1950) 54

Vezi vol. 3, p. 230

Vezi supra, p. 139

În original, Divine Justice and Human Righteousness. Autorul folosește cei doi termeni justice și righteousness pentru a delimita cele două tipuri de dreptate: dreptatea lui Dumnezeu este obiectivă, universală, pe cînd cea a omului e o îndreptățire subiectivă înaintea Lui (n. trad.).

CTrid. (1545-1563) Decr. 14.5 (Alberigo-Jedin 707); Grop. Enchir. 2 (1547:117r-117v); Grop. Cap. inst. (1549:F6v-F7r)

CLater. (1215) Const. 21 (Alberigo-Jedin 245) Corp. Jur. Can.: Decr. Greg. IX. 5,38,12 (Friedberg 2:887)

Mat. 4,17 (Vulg.)

Dns. Scot. Ox. 4.16.1.7 (Wadding 18: 421) Gabr. Bl. Can. miss. 2.G (Oberman-Courtenay 1:20-21)

Gabr. Bl. Can. miss. 26.F (Oberman-Courtenay 1:244)

Gabr. Bl. Can. miss. 8,A; 85.P (Oberman-Courtenay 1:58-59; 4:111)

Ps. 18,13 (Vulg.) Ecl. 9,1 (Vulg.) Bart. Pis. Quad. 2 (1498:A6v) Totuși, acum se punea nu atît problema stării morale a preotului, cît mai ales a penitentului.

Asa cum sugerează textele din veacul al XVI-lea, punctul de răscruce în istoria medievală a doctrinei pocăinței l-a reprezentat hotărîrea celui de-al patrulea Conciliu de la Lateran, din 1215: "Toți credincioșii de ambele sexe care au împlinit vîrsta maturității de gîndire trebuie să-și mărturisească cu credință, personal, păcatele în fața propriului duhovnic cel putin o dată pe an, si trebuie să se străduiască să împlinească după puteri canonul impus". Această hotărîre a fost inclusă în dreptul canonic și a contribuit la modelarea predicii și a evlaviei de-a lungul Evului Mediu tîrziu (ca și a unor opere literare precum Povestirea vînzătorului de iertăciuni a lui Geoffrey Chaucer și Passus V din poemul lui William Langland, Plugarul Piers, oricare ar fi fost statutul "iertăciunii" în această scenă). Asa cum a evoluat în practica pastorală a Bisericii și în reflectarea doctrinară a acestei practici, taina pocăintei, numită adesea simplu "spovedanie", ajunsese să pună accentul pe pregătirea și atitudinea penitentului aflat în fața tribunalului justiției divine. Cuvîntul "Pocăiți-vă" (Μετανοειτε), cu care, potrivit Evangheliilor, și-a început Iisus propovăduirea, a fost tradus prin "Faceti penitență" (Penitentiam agite). Duns Scotus și discipolii lui recunosteau că ceea ce făcea ca o astfel de "pocăință" să fie o taină nu era pocăința păcătosului, înțeleasă fie ca sentiment penitential al căinței, fie ca act al spovedaniei si satisfactiei, ci iertarea divină pronunțată de către preot. Căci trebuia să existe siguranța că Dumnezeu este cel care acordă iertarea. Un corolar al acestei garanții era recunoasterea faptului că preotul nu putea cunoaște judecata lui Dumnezeu cu privire la pocăința potrivită pentru un păcat anume. Si nici nu putea cunoaște, pe de altă parte, dacă pocăința și spovedania penitentului sînt sincere; prin urmare, penitentul "nu avea o constiință sau un simt" nici măcar legat de fiecare păcat de moarte, după cum dovedeau rugăciunea lui David, "De cele ascunse ale mele curătește-mă", si mărturisirea lui Solomon, "Omul nu stie dacă este vrednic de iubire ori de ură".

În fața unui Dumnezeu căruia i se deschideau toate inimile, căruia îi erau cunoscute toate dorințele și căruia nu i se ascundea nici o taină, păcătosul se căia și se spovedea "nu atît pentru ca [Dumnezeu] să-și schimbe judecata drept răspuns la rugăciunea noastră, ci pentru ca, prin rugăciunea noastră, să putem dobîndi starea potrivită și

Gabr. Bl. Can. miss. 31,C (Oberman-Courtenay 1:315)

Vezi supra, pp. 85-86

Gabr. Bl. Sent. 1.17,1.2.2,D (Werbeck-Hofmann 1:416)

Gabr. Bl. Sent. 1.17.1.2.3.F (Werbeck-Hofmann 1:417)

Oberman (1971) 119-141

Ast. Can. paen. (Schmitz 1:800)

Ps. 101,4 (Vulg.)

Fish. Pen. Ps. 1 (1508: A5r)
Fish. Pen. Ps. 2 (1508: C6r)
Fish. Unic. Magd. (1519);
Caj. Nov. Test. 12.2
(1530: M3r-M4v)
In. 8,3-11

Fish. Pen. Ps. 4 (1508:H1r)

să fim făcuți vrednici de a primi ceea ce cerem". Căci, atunci cînd Dumnezeu ierta păcatele, aceasta nu indica o schimbare în ceea ce-L privește pe Dumnezeu, ci în ceea ce-l priveste pe omul păcătos. Dumnezeu putea, desigur, prin "voința Sa absolută", să ierte păcatele fără pocăința sau rugăciunea omului; însă El hotărîse ca "nimeni să nu poată fi iubit și vrednic în ochii lui Dumnezeu de a primi viată vesnică fără a avea insuflată în suflet o anumită calitate, și anume iubirea ori harul". Așa cum relevă polemica împotriva "pelagienilor moderni" din veacurile al XIV-lea și al XV-lea, o astfel de accentuare a calității insuflate a iubirii sau harului în sufletul păcătosului ca presupoziție indispensabilă spre a fi acceptat de Dumnezeu avea nevoie să fie apărată împotriva acuzației că era o recădere în "eroarea lui Pelagius, care a susținut că Dumnezeu trebuie în mod necesar să dea viață vesnică aceluia care săvîrșește o faptă bună din punct de vedere moral, și că necesitatea nu stă în harul său, ci [în dreptatea sa], așa încît dacă nu o acordă, ar fi nedrept". Dumnezeu nu se supune nici unei autorităti superioare, nici măcar propriei Sale dreptăți, căci "voința sa absolută" este suverană. Totuși el poate, prin "voința Sa ordonată", să facă un legămînt prin care să promită că "nu le va refuza harul acelor păcătosi care au făcut tot ce le stătea în putere să facă".

Voința ordonată a lui Dumnezeu era cea care stabilise taina pocăinței, împreună cu toate celelalte Taine. Prin hotărîrea legămîntului său sacramental, Dumnezeu cerea ca păcătosul să nu poată deveni acceptabil în fata justiției divine fără mărturisirea păcatelor sale, potrivit cuvintelor psalmului, "Intrați pe porțile Lui prin mărturisire". În ciuda accentului pus pe obiectivitatea absolvirii de păcate ca esență a tainei, subiectivitatea penitentului era, pe baza voinței ordonate a lui Dumnezeu, decisivă pentru fiecare dintre cele trei componente ale tainei: căința, spovedania si satisfactia. John Fisher, care aproape un deceniu mai tîrziu avea să devină purtător de cuvînt al adversarilor lui Luther, publica în 1508 o predică pe marginea psalmilor de pocăință. În această predică Fisher punea în antiteză "pocăința folositoare" a lui David și a Mariei Magdalena (pe care o identifica drept "femeia prinsă în adulter" din pericopa evanghelică) cu pocăința lui Iuda, a cărui sinucidere era văzută ca o "satisfacție amară și rusinoasă" care nu i-a fost de nici un folos, "fiindcă el și-a dorit să spere, dar și și-a pierdut nădejdea în iertare". Temeiul

Gabr. Bl. Sent. 4.14.1.3.7 D.D (Werbeck-Hofmann 4-I:445)

Ant. P. Conf. 1.2.5 (1490:17v) Tom. Aq. Sent. 4.17.2.2 ad 3 (Mandonnet 4:866-867)

Ant. P. Conf. 1.2.5 (1490:19r); Fish. Pen. Ps. 2 (1508:C6r); Fish. Confut. 6 (1523:182)

Tentler (1977) 262

Luth. Disp. indulg. 30 (WA 1:234)

Luth. Grnd. Urs. 14 (WA 7:385-387)

Luth. Ps. grad. 130:3 (WA 40-III:344-37) Luth. Magn. 49 (WA 7:575)

Luth, Jes. 6:2 (WA 31-II:48)

Luth. Zn. Geb. pr. (WA 16:399-400); Luth. Gal. (1535) 4:30 (WA 40-I:687)

Luth. Oper. Ps. 9:9 (WA 5:301)

pocăinței era, la cei care tocmai începuseră să ducă o viață creștină, "teama de pedeapsă, care ia naștere din iubirea de sine", însă la cei care înaintaseră pe această cale era "iubire de Dumnezeu și de dreptate", care devenea "o aversiune față de păcat mai mult fiindcă este împotriva lui Dumnezeu și a dreptății decît fiindcă este o cauză a pedepsei". Din perspectivă pastorală, dar și teologică, această idee ridica totusi mari probleme, după cum sugerează întrebarea unui însemnat teolog din veacul al XV-lea preocupat de tema pocăinței: "Este o spovedanie valabilă dacă a fost făcută de cineva care nu se căieste, care nu suferă destul pentru păcatele sale sau nu are de gînd să se înfrîneze de la ele pe viitor?". Pentru a lămuri problema, el cita din opera lui Toma de Aquino distinctia dintre cele două feluri de părere de rău, si anume întristarea, născută din iubirea de sine, și căința, născută din iubirea de Dumnzeu și de dreptate. Însă nici John Fisher și nici alti specialisti în problema pocăinței nu au oferit "modalitățile prin care să se poată discerne dacă părerea de rău a unui om într-un anumit moment este întristare sau căință, prin analizarea motivației acestuia".

Căci, deși această distinctie se referea la păcătosul care nu se căia suficient sau cum se cuvine, Luther considera că "nimeni nu poate fi sigur de deplinătatea propriei sale căințe" și că prin urmare nu exista garanția iertării în temeiul calității și al cantității căinței, care nu putea fi niciodată suficientă sau cu adevărat vrednică. Justiția divină, atributul lui Dumnezeu prin care acesta îl răsplătea pe cel supus și îl pedepsea pe cel nesupus, era prea absolută în ceea ce cerea și transcendentă în sfințenie ca să fie satisfăcută prin actele de căință mai mult sau mai puțin sincere ale păcătoșilor sau prin vreo altă faptă omenească plină de evlavie și moralitate. A fi "sfînt" însemna a fi "despărțit" și rupt de orice era lumesc și păcătos, iar sfințenia lui Dumnezeu însemna că "numai Dumnezeu este sfînt, dar întregul neam omenesc și orice face acesta este complet pîngărit". Înaintea judecății lui Dumnezeu chiar și un sfînt precum Bernard de Clairvaux trebuia să recunoască faptul că dreptatea lui nu poate înfrunta justiția divină și că nu poate avea încredere în propria lui sfințenie. Într-adevăr, "dacă [Hristos] i-ar judeca pe oameni potrivit dreptății și a nepărtinirii Sale, cine ar fi în stare să stea în fața scaunului Său de judecată, indiferent de cît de sfînt ar fi?". Luther sustinea că aceste afirmații ale sale nu se datorau doar experienței lui personale cu privire

Luth, Rom. 2:8 (WA 56:196)

Luth, Latom, (WA 8:104)

Disp. Vinar. 12 (1563:211-212)

Luth, Ps.90, pr. (WA 40-III: 486) Luth, Ps. 90:8 (WA 40-III: 554)

Luth, Ps. 90:2 (WA 40-III:513)

Luth, Ps. 90:3 (WA 40-III:517) Luth, Pred. 9.iii.1522 (WA 10-III:1)

Luth. Ps. 90:7 (WA 40-III:536)

Vezi vol. 1, pp. 75-76

Luth. Konz. (WA 50:590) Vezi vol. 1, pp. 269-272

Is. 28.21 (Vulg.)

Apol. Conf. Aug. 12.51 (Bek. 261) Luth, Gal. (1535) pr. (WA 40-I:49)

Luth, Dtsch. Kat. 1 (Bek 560); Luth. Gal. (1535) 3:6 (WA 40-1:360); Bgn. Annot. 1 Tes. 1:8 (1524:51r); Bgn. Bed. (1525:B4r) la justiția lui Dumnezeu, ci și experienței psalmiștilor și proorocilor Bibliei, după cum indică sursele exegetice ale acestor afirmații.

În textul biblic dreptatea lui Dumnezeu împotriva păcatului este numită "mînia lui Dumnezeu" sau, așa cum o numea Luther, "mînia asprimii sale". Mînia lui Dumnezeu era o consecință a păcatului cu mult mai gravă decît era stricăciunea însăși a păcatului, aducînd cu ea blestemul lui Dumnezeu și pedeapsa morții. Nicăieri în Biblie nu a găsit Luther exprimată mai profund doctrina cu privire la mînia lui Dumnezeu decît în Psalmul 891, atribuit în mod tradițional lui Moise, care era aici "un Moise cît se poate de mozaic, adică, un sumbru mesager al morții, al mîniei lui Dumnezeu și al păcatului", și care în acest psalm exprima "tot ce se putea spune despre condiția tragică a omului". De vreme ce Dumnezeu este veșnic și atotputernic, "și mînia sa împotriva păcătoșilor multumiți de ei înșiși este incomensurabilă și infinită". Psalmul punea mînia direct pe seama lui Dumnezeu Creatorul, atribuind "atît binele. cît și răul unicului Dumnezeu". Deși moartea este o realitate pe care omul o împarte cu toate celelalte făpturi create, moartea omului este unică, ea fiind consecința păcatului și a mîniei divine. Pe linia celor susținute de Părinții Bisericii vechi cu privire la doctrina crestină despre Dumnezeu, Luther afirma absolutul metafizic al naturii divine, care nu poate să moară, nici să sufere ori să fie cuprinsă de mînie. Însă, așa cum în imediata continuare a acestei idei spunea că, prin comunicarea însușirilor, Dumnezeu în Hristos a suferit cu adevărat și a murit, tot astfel insista asupra faptului că mînia lui Dumnezeu este reală - mai precis "fapta străină a lui Dumnezeu", în sensul că "fapta adevărată a lui Dumnezeu trebuie să însuflețească și să încurajeze" - însă mult prea reală pentru conștiința îngrozită în prezența justiției divine.

Totuși, realitatea mîniei lui Dumnezeu era ilustrarea supremă a principiului potrivit căruia "numai încrederea și credința inimii îi fac atît pe Dumnezeu, cît și pe idol. Dacă încrederea și credința ta sînt drepte, atunci Dumnezeul tău este adevăratul Dumnezeu. ... Căci acestea două, credința și Dumnezeu, se potrivesc". Căci "omul are ceea ce crede". Prin urmare, conștiința păcătosului, în fața unei justiții care avea cerințe absolute, dar care făcuse imposibilă îndeplinirea lor, se confrunta cu un Dumnezeu care

<sup>1.</sup> Psalmul 90 în variantele catolice și protestante ale Bibliei (n. trad.).

Luth. Serv. arb. (WA 18:677)

Luth. Gen. 42:26-28 (WA 44:503)

Apol. Conf. Aug. 4.142 (Bek. 188)

Apol. Conf. Aug. 4.20 (Bek. 163)

Luth. Serv. arb. (WA 18:685)

Luth. Serv. arb. (WA 18:615) Luth. Dict. Ps. 18:11 (WA 3:124); Luth. Serv. arb. (WA 18:685); Zw. Ver. fals. rel. 3 (CR 90:643); Zw. Gen. 17:1 (CR 100:99)

Rom. 3,20 Luth. Gal. (1519) 4:27 (WA 2:555)

Apol. Conf. Aug. 4,288 (Bek. 217)

Apol. Conf. Aug. 4.79 (Bek. 176)

Apol. Conf. Aug. 12.34 (Bek. 257-258)

Luth. Gal. (1535) 3:19 (WA 40-I:485)

Luth. Gal. (1535) 2:16 (WA 40-I:231)

totusi poruncea: "Spune-ti despre Mine că sînt drept". Ca "judecată veșnică și imuabilă a lui Dumnezeu, a cărei acuzare si al cărei asalt nu o să vă fie usor să le suportați", această justiție divină crea "chinuri groaznice ale inimii și furie a conștiinței". În aceste chinuri sau "spaime ale unei constiinte care simte mînia lui Dumnezeu împotriva păcatelor noastre și caută iertarea păcatelor și mîntuirea sufletului de păcat", era mai mult decît inutil să se vorbească despre a face ceea ce stătea în puterea omului să facă sau să se pretindă vreun merit care să fi fost dobîndit prin astfel de puteri naturale. Mai curînd, trebuia să se recunoască faptul că era vorba despre taina ascunsă a lui Dumnezeu, a cărui voință se afla dincolo de orice descoperire și a cărui putere absolută de predestinare se afla dincolo de orice discuție. Nimic din preștiința lui Dumnezeu nu era întîmplător, ci "prin voința lui neschimbătoare, veșnică și infailibilă, El prevede, voiește și împlinește totul". Acesta era "Dumnezeu cel ascuns (absconditus) și transcendent", ale cărui sfințenie și dreptate omul nu le putea cunoaște prin propriile lui puteri naturale.

Mai mult, omul, aflat în starea lui decăzută, nici măcar nu se putea cunoaște cu adevărat pe sine însuși; și nici nu putea înțelege cum se cuvine poruncile justiției divine, și cu atît mai puțin să le îndeplinească. Ca atare, "«prin Lege vine cunoștința păcatului» și implicit tulburarea constiinței". Deși oamenii aflați în afara acestei revelații au încercat să măsoare faptele lui Dumnezeu în temeiul legii omenești și să ceară ca Dumnezeu să facă ceea ce lor li se părea drept sau să înceteze a fi Dumnezeu, un asemenea rationament nu era altceva decît o "doctrină a rațiunii"; căci, dimpotrivă, era rolul legii divine să declare ceea ce este drept în ochii lui Dumnezeu și, astfel, să reveleze mînia lui Dumnezeu împotriva păcatului. Departe de a aduce încredere și siguranță, legea nu i-a adus constiinței decît acuzare și spaimă, "mînia cruntă și de nedescris a lui Dumnezeu", căci legea era "cuvîntul care denunță păcatul". Legea era într-adevăr o iluminare, însă "o lumină care iluminează și arată nu harul lui Dumnezeu sau dreptatea și viata, ci mînia lui Dumnezeu, păcatul, moartea, osîndirea noastră în ochii lui Dumnezeu si iadul". O asemenea constientizare a judecății divine, care a adus cunoașterea de sine prin revelarea legii lui Dumnezeu, era temelia pocăinței autentice.

Această pocăință autentică se afla în contrast cu "penitența închipuită a scolasticii, așa cum este propovăduită

Luth. Latom. (WA 8:109); Zw. Ver. fals. rel. 8 (CR 90:702)

Vezi vol. 3, p. 170 Gabr. Bl. Can. miss. 57.0 (Oberman-Courtenay 2:407)

Camp. Depr. stat. eccl. 2 (CT 12:10-11)

Coch, Luth, art. 2 (CCath 18:27)

Denzinger-Schönmetzer 356-357; Mirbt-Aland 503-504

Leon X. Cum. post. (Ed. Leon. 11:469)

chiar și astăzi". Dezbaterea publică pe marginea pocăinței nu s-a născut în primul rînd din strădania lui Luther de a descoperi semnificația dreptății și a îndreptățirii și nici din alte preocupări dogmatice ale sale, ci din atacurile lui la adresa practicilor asociate celui de-al treilea pas al tainei pocăinței, mai precis acordarea satisfacției și folosirea indulgentelor în acest scop. Desi ideea satisfactiei ca refacere a ceea ce a distrus păcatul făcuse parte din practica și doctrina pocăinței încă din primele veacuri ale Bisericii crestine, se recunostea totuși faptul că "indulgentele fuseseră folosite puțin sau chiar deloc" în acele vremuri. Chiar și atunci cînd scriau împotriva lui Luther. susținătorii indulgențelor erau obligați să admită că acestea fuseseră folosite "în mod scandalos și nesăbuit" și că în același timp fuseseră transformate într-o soluție practică necesară, "cînd iubirea și evlavia față de pocăință [demonstrate prin acte de pocăință și de smerenie] erau din ce în ce mai rare", asa încît "prin indulgențe mulți oameni ar putea fi îndemnați să se căiască și să le pară rău... care altfel nu s-ar fi spovedit sau pocăit". "Folosirea indulgentelor" devenise pînă la urmă o componentă aproape indispensabilă a programului pastoral și disciplinar al Bisericii, prin mijloace precum promisiunea iertării depline în cazul propovăduirii cruciadelor; indulgențele aparțin așadar istoriei dreptului canonic și a administrației bisericești (precum și istoriei încîlcite a finanțelor Bisericii, asa cum avea să o dovedească acordul trilateral dintre Sfintul Scaun, Albrecht de Brandenburg și Banca Fugger). Strict vorbind, nu exista încă o "doctrină" elaborată privind indulgențele. De fapt, afirmarea unei astfel de doctrine, la care colecțiile de surse, fie ele romano-catolice sau protestante, au continuat să se refere considerînd-o formularea standard, a fost ea însăsi generată de Luther și de Reformă și a fost promulgată prin bula papei Leon al X-lea din 9 noiembrie 1518; însă fiecare dintre elementele componente ale acestei doctrine făcea parte de mult timp din învătătura oficială a Bisericii.

În bula papală se evidenția pericolul invocării "necunoașterii doctrinei Bisericii romane cu privire la indulgențe și la eficiența lor" ca pretext pentru a combate și a nega ceea ce propovăduia Biserica. La baza indulgențelor se afla binecunoscuta idee a autorității speciale a papei, ca succesor al lui Petru și ca vicar al lui Hristos pe pămînt, o autoritate exprimată în cuvintele adresate de Hristos lui Petru prin care îi acorda puterea de a lega și a dezlega

Mat. 16,19 Vezi infra, pp. 130-131

Mars. Pad. Def. pac. 2.6.3 (Previté-Orton 161)

Ans. Cur d. H. 1.11 (Schmitt 2:68-69)

Fish, Pen. Ps. 2 (1508: C2r)

Gabr. Bl. Can. miss. 58.L (Oberman-Courtenay 2:423-424)

Vezi vol. 2, p. 290

CFlor. (1439) Def. (Alberigo-Jedin 527)

Luth, Disp. indulg. 62 (WA 1:236)

[păcatele]. Această putere, deși reprezentase o justificare în cadrul controverselor dintre Biserică și stat pentru ca papa să întroneze și să detroneze conducătorii laici, era acceptată de cineva ca Marsilius de Padova ca aplicîndu-se în cazul iertării păcatelor. Dacă păcatul era "dezlegat" prin exercitarea autorității Bisericii, trebuia să existe o metodă de a înfrunta ambele consecințe pe care le implica săvîrșirea păcatului, definite de Anselm și de alții ca fiind vina determinată de păcat și pedeapsa meritată pentru păcat. Taina pocăinței – prin care, "în virtutea căinței noastre, ne sînt iertate păcatele, prin spovedanie sînt uitate, însă prin satisfacție sînt atît de bine șterse că nu mai rămîne nici o urmă cît de mică" – era mijlocul harului instituit de Dumnezeu pentru a înfrunta vina.

Însă, spre a înfrunta ceea ce papa Leon numea "pedeapsa vremelnică pentru păcatele prezente care era datorată potrivit justitiei divine", Biserica instituise indulgentele. Acestea constituiau o modalitate de a-l scuti pe penitent de pedeapsa vremelnică acordîndu-i "preaplinul meritelor lui Hristos și ale sfinților", ale căror vieți sfinte cîștigaseră meritul divin ce le întrecea cu mult propriile nevoi. Prin autoritatea ei de a lega si a dezlega, Biserica avea puterea să-i acorde păcătosului, din acest "tezaur" de merite, ridicarea pedepsei vremelnice, pedeapsă care nu o includea doar pe cea îndurată "în viața aceasta", ci și pe cea suportată "în purgatoriu"; de aceea se vorbea în bula papală despre o "indulgentă atît pentru vii, cît si pentru morti". Aceasta era în acord cu doctrina formulată în veacul anterior la Conciliul de la Florența ca parte componentă a reconcilierii dintre Biserica de Răsărit si cea de Apus, doctrină potrivit căreia penitenții care nu fuseseră în stare să aducă satisfacția cuvenită pentru păcatele lor în această viață puteau fi "spălați prin pedepsele purgatoriului după moarte". O cale de a îmblînzi aceste pedepse era acordarea indulgentelor în numele celor plecati dintre cei vii.

Atacul lansat de Luther împotriva indulgențelor, determinat de anumite abuzuri și excese legate de vînzarea indulgențelor în 1517, a fost în cele din urmă îndreptat împotriva întregului sistem de indulgențe, nu doar împotriva unei denaturări a acestuia. Ținta imediată a declarației lui potrivit căreia "adevărata comoară a Bisericii este prea sfînta Evanghelie a slavei și harului lui Dumnezeu" era ideea că există un "tezaur" de merite ale lui Hristos și ale sfinților din care Bisericii i se îngăduia să ia pentru

Luth. Disp. indulg. 58 (WA 1:236) Luth. Pr. op. lat. (WA 54:180)

Luth. Disp. indulg. 91 (WA 1:238)

Luth. Disp. indulg. 6 (WA 1:233) Luth. Disp. indulg. 39 (WA 1:235)

Mat. 4,17

Luth, Disp. indulg. 1 (WA 1:233); Luth, Thes.
Antinom. 3.7 (WA 39-1:350);
Apol. Conf. Aug. 12.132
(Bek. 280); Zw. Ver, fals. rel.
7; 8 (CR 90:695; 702-703)

Vezi infra, pp. 280-281 Zw. Wort. (CR 92:820-821); Zw. Bek. 3 (CR 93-II:239-240) Luth. Grnd. Urs. 37 (WA 7:450-451); Luth. Res. disp. indulg. 15 (WA 1:234)

Clebsch (1964) 93

2Mac. 12,43-45 Luth. Feg. 1 (WA 30-II:369); Frth. Disp. purg. (1531); Buc. Ep. apol. (Strasbourg 1:107); Calv. Theol. Par. 17 (CR 35:28)

1Cor. 3.15

Luth. Feg. 4 (WA 30-II:378); Frth. Disp. purg. (1531)

Apol. Conf. Aug. 12.16; 12.26 (Bek. 255-256)

ușurarea pedepselor. El "nu avea cunostință la vremea respectivă" despre tranzacțiile financiare din spatele comerțului cu indulgențe și își exprima dorința ca "indulgențele să fie propovăduite potrivit spiritului și intenției papei", care să înlăture abuzurile și greșita lor înțelegere. Însă ceea ce știa era că "papa nu poate ierta nici o vină decît dacă mărturisea și arăta că aceasta a fost iertată de Dumnezeu" și că exista un conflict între "darul indulgențelor" și "nevoia de căință adevărată". Prin urmare, îndemnurile predicii inaugurale a lui Iisus nu puteau însemna că păcătosul trebuie doar "să facă penitență" trecînd prin etapele căintei, spovedaniei si satisfactiei (incluzînd indulgențele), așa cum prescria legea Bisericii. Dimpotrivă, "atunci cînd Domnul și Stăpînul nostru Iisus Hristos a spus, «Pocăiți-vă», dorea ca întreaga viață a credinciosilor să fie una de pocăință".

Toate elementele componente ale doctrinei indulgentelor aveau să fie revizuite sau, în cele din urmă, respinse. Asa cum argumentau adversarii lui Luther, acesta avea să susțină mulți ani după conflictul pe tema indulgențelor că "nu a negat niciodată existența unui purgatoriu". Însă, în 1530, Luther publica lucrarea intitulată Dezaprobarea purgatoriului, iar la scurt timp după aceea discipolul său englez, John Frith, scria un text intitulat Dispută pe tema purgatoriului, care "dezvăluia întreaga concepție a lui Frith despre acest subject si prezenta o argumentare logică a concepției lui Luther privind îndreptățirea numai prin har cu ajutorul credinței". Pornind de la studierea unor texte care justificau existența unui purgatoriu, aceste tratate au ajuns la concluzia că "piesei de rezistență", și anume pasajul despre "jertfa pentru păcat" prin care Iuda Macabeul "a adus ispășire pentru cei morți, ca să se slobozească de păcat", îi lipsea autoritatea, întrucît cartea în care apare nu apartine cu adevărat canonului Scripturii, în timp ce altele, precum afirmația din Noul Testament potrivit căreia omul "se va mîntui, dar așa ca prin foc" nu se refereau cîtusi de puțin la purgatoriu, ci la focul împotrivirii pe care o are de înfruntat propovăduirea Evangheliei aici în această viată; greutatea exegezei patristice în favoarea purgatoriului nu a putut să lămurească problema. Era "în mod evident fals și străin Sfintelor Scripturi precum și Părinților Bisericii" să se promită că "prin puterea cheilor, cu ajutorul indulgențelor, sufletele sînt eliberate din purgatoriu". Pe cînd își pregătea cele 95 de teze despre indulgențe, Luther era sigur, asa cum avea

Luth. Pr. op. lat. (WA 54: 180)

Luth. Pr. op. lat. (WA 54:184)

Luth. Res. disp. indulg. 52 (WA 1:603)

Leon X. Cum. post. (Ed. Leon. 11:469)

Rom. 1,17 (Vulg.)

Luth. Pr. op. lat. (WA 54: 185)

Luth. Gal. (1519) 2:21 (WA 2:503)

Luth. Pr. op. lat. (WA 54:186)

Bgn. Chr. gl. (1527:33)

Rom. 1,17 (Vulg.) Avac. 2,4

Aug. Spir. et litt. 9.15 (CSEL 60:167)

să-și amintească mai tîrziu, "că în acest caz ar trebui să am un sprijin în persoana papei"; însă, parțial ca o consecință a acestei controverse, el trăgea concluzia că "dreptul uman" prin care recunoștea jurisdicția papei, "dacă nu se întemeiază pe autoritatea divină, este o minciună diabolică".

Reiese clar din această prefață autobiografică la antologia sa de scrieri în limba latină, publicată cu un an înaintea morții, faptul că Luther a ajuns la controversa pe marginea indulgențelor ca urmare a propriei sale frămîntări legate de poruncile justiției divine și că, în evoluția sa doctrinară, preocupările publice se împleteau cu cele personale. Indulgentele nu erau doar scandaloase, ci si primejdioase, fiindcă ele tindeau "să le răpească oamenilor teama de Dumnezeu, iar prin indulgențe să îi lase pradă mîniei lui Dumnezeu", și toate acestea în numele ridicării "pedepsei vremelnice pentru păcatele prezente, care era datorată potrivit dreptății divine". O astfel de manipulare îi părea în mod inevitabil lui Luther o bagatelizare a justiției divine, a cărei semnificație coplesitoare o găsea în Scriptură, în afirmații enigmatice precum cea a apostolului Pavel că "dreptatea lui Dumnezeu se descoperă în" Evanghelie. Considerînd că această afirmație se referă la "justiția activă a lui Dumnezeu", care acordă răsplata și pedeapsa, atît cele vremelnice, cît și cele vesnice, în funcție de ceea ce merită păcătosul. Luther percepea o astfel de "Evanghelie" drept o condamnare, și nu o consolare: "Trebuia ca Dumnezeu să pună suferință peste suferință prin Evanghelie, și prin Evanghelie să ne amenințe cu dreptatea si mînia lui?".

El avea să descopere un răspuns la această întrebare într-o "nouă definiție a dreptății", cînd trăgea concluzia că justiția lui Dumnezeu revelată în Evanghelie este "justiția pasivă", pe care Dumnezeu i-o acordă păcătosului prin credința în Hristos, așa cum ne arată versetul complet din epistola lui Pavel: "Căci dreptatea lui Dumnezeu se descoperă în [Evanghelie] din credință spre credință, precum este scris: «Iar dreptul din credință va fi viu»". Această definiție o corobora cu afirmațiile lui Augustin care spusese că dreptatea divină nu este "cea prin care el însuși este drept, ci cea cu care îl înzestrează pe om atunci cînd îndreaptă nedumnezeiescul". În sensul acesta interpreta Luther Evanghelia atunci cînd, lansînd atacul împotriva comerțului cu indulgențe, el identifica "preasfînta Evanghelie a slavei și harului lui Dumnezeu" drept "adevărata

comoară a Bisericii". Mesajul Evangheliei era doctrina îndreptățirii prin credință.

## Îndreptățirea prin credință

Cu toate că "descoperirea" de către Luther a conceptului de îndreptățire prin credință a avut loc în toiul frămînțării propriei sale constiințe în timp ce căuta un răspuns la întrebarea, "Cum dobîndesc un Dumnezeu care este blînd cu mine?" doctrina îndreptătirii prin credintă avea să devină o doctrină pe care "toate Bisericile reformate o îmbrățișează și o mărturisesc într-un glas", inclusiv acele Biserici care i se opuneau lui Luther în multe alte privinte. În felul acesta, sustinătorii reformati ai lui Jean Calvin din secolul al XVII-lea stiau că sînt în dezacord față de susținătorii lui Luther în privința multor aspecte, însă recunoșteau că toți erau de acord cu această doctrină pe care o puneau la temelia întregii Reforme, considerînd-o de fapt doctrina principală a crestinismului și elementul--cheie care despărțea protestantismul de romano-catolicism. Diferitele eforturi din veacurile al XVI-lea si al XVII-lea de a uni învățăturile luterane și reformate au reușit să afirme această doctrină drept una pe care o aveau în comun, în ciuda opiniilor divergente cu privire la alte doctrine. Un teolog reformat elvetian, Heinrich Bullinger, a fost cel care, în titlul unei cărți publicate în 1554 si dedicate regelui luteran al Danemarcei, a reușit să includă toate elementele componente ale acestei confesiuni comune într-o manieră mult mai transantă decît o făcuseră celelalte scrieri: Harul lui Dumnezeu care ne îndreptățește de dragul lui Hristos numai prin credință, fără fapte bune, desi credinta pe de altă parte abundă în fapte bune. În această lucrare Bullinger apăra doctrina protestantă împotriva "scrierilor care nu sînt atît de insultătoare pe cît sînt de răuvoitoare". Căci, așa cum spunea cu altă ocazie, îndreptățirea era "esența și temelia... doctrinei evanghelice si apostolice".

La baza doctrinei îndreptățirii se afla o reafirmare viguroasă a antropologiei augustiniene. Alăturîndu-se criticilor formulate de augustinismul Evului Mediu tîrziu la adresa "noilor pelagieni", Luther considera pelagianismul drept erezia perenă din istoria creștinismului, care nu fusese niciodată complet eradicată și care, sub patronajul Bisericii Romei, devenise acum dominantă. El

Rog. Cath. Doct. 11,3 (PS 40: 115)

Oec. Rom. 1:17 (1526:10v-11r)

Vezi infra, p. 384 Conf. Aug. 20.8 (Bek. 159); Mel. Annot. Rom. (CR 15:445); Calv. Inst. (1559) 3.11.1 (Barth-Niesel 4:182)

Calv. Sad. (Barth-Niesel 1:469) Marb. Art. 5 (WA 30-III:179-180); Cons. Send. (Niemeyer 554); Bez. apud Coll. Mont. Bell. 5 (1588:187); Decl. Thor. 4.1 (Niemeyer 673)

Blngr. Grat. just. (1554)

Blngr. Grat. just. 3.1 (1554:49v)

Blngr. Dec. 3.9 (1552: 155r)

Vezi supra, p. 69-71

Luth. Oper, Ps. 17:13 (WA 5:485)

Luth. Rom. 5:12 (WA 56:309-310)

Luth, Gal. (1519) 2:16 (WA 2:489); Luth. Pr. Brent. Amos. (WA 30-II:650)

Vezi vol 1, pp. 299-300

Ps. 50,6 Luth. Ps. 51:5 (WA 40-II: 384)

Conf. Aug. 2.3 (Bek. 53)

Apol. Conf. Aug. 18.2 (Bek. 311)

Luth, Serv. arb. (WA 18: 678; 664)

Luth, Serv. arb. (WA 18:675) Eras. Lib. arb. 1.b.2; 4.17 (Walter 12-13; 91)

Eras, Lib, arb. 1,b,2 (Walter 13)

Eras. Lib. arb. 1.a.10 (Walter 9-10) Vezi supra, pp. 84-85

Eras, Lib, arb. 2,a.3 (Walter 21-22)

Eras. Lib. arb. 4.16 (Walter 90)

Eras. Lib. arb. 2.a.12 (Walter 30)

Eras. Aug. pr. (Allen 2157) Eras. Lib. arb. 2.a.10 (Walter 27-28)

Vezi vol. 1, pp. 313-314

folosea comentariul său pe marginea Epistolei către Romani pentru a relua polemica augustiniană împotriva lui Pelagius și a pelagienilor și nota, trei ani mai tîrziu, că cele mai bune comentarii ale lui Augustin pe marginea epistolelor pauline fuseseră cele în care îi combătea pe pelagieni. Scriind despre cel mai important text-mărturie pentru doctrina augustiniană a păcatului originar, "Că iată întru fărădelegi m-am zămislit și în păcate m-a născut maica mea", Luther mărturisea: "deși eram doctor în teologie de atîția ani, nu aflasem încă de această învățătură", atît de influențați de pelagianism erau profesorii lui de teologie. Prin urmare este limpede că atunci cînd îi condamnau pe "pelagieni și pe alții, care neagă faptul că păcatul originar este un păcat", cei care vorbeau în numele lui Luther îi aveau în vedere pe sustinătorii diferitelor grupări confesionale care minimalizau puterea păcatului; căci "care este deosebirea dintre pelagieni si adversarii nostri?".

Această întrebare retorică apărea în introducerea unei discuții pe tema doctrinei liberului arbitru - ceea ce reflectă cît de important devenise problema liberului arbitru, mai ales ca o consecintă a polemicilor dintre Luther și Erasmus. Luther îl acuza pe Erasmus de faptul că reînviase erezia pelagiană, mergînd chiar dincolo de ea, în dorința lui de a atribui libertate voinței decăzute a omului, și declara că "pelagienii singuri ar fi avut cîstig de cauză în fața tuturor dacă concluzia lui [Erasmus] ar fi valabilă". Erasmus susținea că are de partea sa învățătura Părinților Bisericii de-a lungul secolelor, spre deosebire de doctrina necunoscută a lui Luther, al cărei precedent putea fi găsit în maniheism (pe care Luther se străduia să-l repudieze) și în învățăturile lui Wycliffe (pe care Luther le adoptase). Erasmus considera că deosebirea dintre pelagianism și ortodoxie consta în concepții opuse referitoare la întrebarea dacă omul continua sau nu să aibă nevoie de harul lui Dumnezeu pentru a dobîndi mîntuirea. Situîndu-se de partea celor "care atribuiau ceva liberului arbitru, dar cel mai mult harului", el nota că "cei care se află cel mai departe de opinia lui Pelagius atribuie cel mai mult harului, dar aproape nimic liberului arbitru, însă nu îl desființează cu totul", căci mai lăsau totuși voinței o anumită "strădanie și stăruință". Erasmus nutrea o mare admirație față de Augustin și își prezenta propria doctrină a liberului arbitru ca pe o versiune a doctrinei augustiniene, de vreme ce Augustin încercase, cu mai mult sau mai puțin succes, să demonstreze libertatea voinței după cădere.

Vezi vol. 1, pp. 330-331

Vezi vol. 3, pp. 111-113

Luth. Disp. schol. theol. 1 (WA 1:224)

Luth. Ep. In. 4:15 (WA 20:753) Luth. Ep. In. 5:4 (WA 20:776)

Luth. Gen. 18:2-5 (WA 43:14)

Luth. Disp. schol, theol. 8-11 (WA 1:224)

Luth. Grnd. Urs. 36 (WA 7:455); Calv. Nec. ref. (CR 34:483); Calv. Theol. Par. 2 (CR 35:9) Vezi vol. 1, p. 313

Aug. Pelag. 1.2.5 (CSEL 60:425-426)

Luth. Serv. arb. (WA 18:636)

Luth. Serv. arb. (WA 18:752)

Luth. Gen. 26:9 (WA 43:463); Form. Conc. S. D. 2.44 (Sek. 889)

Criticile privind succesul lui Augustin în această încercare, auzite încă din timpul vieții și imediat după moarte, avuseseră intenția de a face liberul arbitru și responsabilitatea morală mai puțin ambigue decît le lăsase el, iar dezbaterile medievale pe marginea augustinismului avuseseră și ele drept scop mai ales salvarea libertății voinței. Luther, în schimb, rezolvase în sens opus problema dificilă a relației dintre doctrina augustiniană a păcatului și a harului și afirmarea liberului arbitru. El îi acuza pe scolastici că tratau doctrina augustiniană care sustinea "numai harul" ca pe o exagerare și că drept urmare "Augustin nu a fost acceptat nici pînă în ziua de azi de către Biserica Romei"; însă și el îl critica pe Augustin pentru că vorbise atît de puțin despre credință, deși cu alte ocazii îl considera pe Augustin un fel de predecesor al propriei sale doctrine privind îndreptățirea prin credință. Luther își începea tratatul intitulat Dispută împotriva teologiei scolastice cu o apărare solidă a lui Augustin, argumentînd (împotriva maniheilor) că vointa omului nu este "rea prin natură, adică, esențialmente rea", pentru ca imediat după aceea să insiste (împotriva lui Scotus și Gabriel Biel) asupra faptului că este "totuși rea și coruptă în mod inerent și inevitabil" și, ca atare, "nu este liberă să tindă către ceea ce este considerat ca fiind bun". Augustin avea să devină modelul pentru învățătura Reformei potrivit căreia liberul arbitru exista doar cu numele, nu si în realitate. Augustin se exprimase uneori în felul acesta, mai ales împotriva pelagienilor; însă atunci cînd aceștia au insistat asupra problemei și l-au acuzat că nega faptul că omul dispune de liber arbitru chiar si după cădere, el și-a reafirmat poziția potrivit căreia "liberul arbitru nu a pierit din păcătos", de vreme ce păcătosul își săvîrșește păcatele din propria sa voință liberă, nu printr-o putere exterioară, și cu atît mai puțin din necesitate divină. Pe de altă parte, Luther nu se temea să susțină în disputa sa cu Erasmus că "facem totul din necesitate și nimic din propria noastră voință, de vreme ce puterea liberului arbitru nu reprezintă nimic, nu poate împlini binele și nici nu este în stare de aceasta în absenta harului" și limita actiunea liberului arbitru la "lucruri naturale precum a mînca, a bea, a procrea, a guverna" și altele asemenea.

În anii maturității, mai ales în Prelegerile despre Geneză, Luther avea să simtă nevoia de a-și mai tempera acest limbaj cu tentă maniheistă, pe care adversarii lui îl Ec. Enchir. 31 (CCath. 34:313)

Luth, Decl. Gen. 1:24-27 (WA 24:49)

Luth. Gen. 1:26 (WA 42:49)

Luth. Gen. 1:26 (WA 42:45-46); Mel. Enarr. Symb. Nic. (CR 23:255-256); Zw. Klar. (CR 88:344-345)

Luth. Gen. 1:26 (WA 42:47-48)

Flac. apud Disp. Vinar. 6 (1563:112) Flac. Essent. imag. 42 (1570:70)

Eras. Hyp. 2 (LB 10:1454)

folosiseră drept dovadă în sprijinul ideii că, în încercarea sa de a evita pelagianismul extrem, el "reînviase [în schimb] erezia de mult apusă a maniheilor". Nuanțarea limbajului său pare să fi venit totuși destul de tîrziu. Căci, în Prelegerile despre Geneză el a găsit de asemenea prilejul, comentînd pasajul despre creație, să-si prezinte propria interpretare a doctrinei cu privire la chipul lui Dumnezeu, o interpretare cu foarte adînci potențiale implicații. În timp ce era angajat în controversa cu Erasmus, el predica de asemenea despre Geneză, punînd în antiteză doctrina "chipului Treimii", asa cum era ea formulată de "învătătorii nostri antici si moderni", în special Augustin, cu "afirmatiile si felul simplu de a vorbi din Scriptură", care explicau chipul lui Dumnezeu pe baza paralelei dintre primul Adam si Hristos ca al doilea Adam. Acelasi contrast se afla la temelia unei afirmări mai pregnante a ideii imaginii divine în prelegerile ulterioare. Deși aici el "nu condamna și nici nu considera gresite" ideile augustiniene și scolastice potrivit cărora chipul lui Dumnezeu era un chip a Treimii, el se îndoia totusi de utilitatea lor, "mai ales atunci cînd implică și alte consecințe, căci se adaugă întotdeauna o discutie privind liberul arbitru, care își are originea în acest chip". În acest text, ca si în predicile anterioare, el punea accent pe faptul că starea lui Adam, ca om creat după chipul divin, nu mai era cu putință de înțeles pentru omul căzut, care nu avea experiența acestei stări; și cu atît mai puțin nu se putea spune că chipul era încă prezent, căci "a fost pierdut prin păcatul săvîrșit în paradis". Luther "întelegea în felul următor chipul lui Dumnezeu: Adam a avut acest chip în ființa sa și nu doar că l-a cunoscut pe Dumnezeu și a crezut că este bun, dar a și trăit o viață care era pe deplin dumnezeiască; adică a trăit fără teama de moarte sau de orice altă primeidie si s-a bucurat de bunăvoința lui Dumnezeu". Toate acestea s-au pierdut si vor fi pe deplin redobîndite numai după Judecata de Apoi. În locul lor au venit moartea și frica de moarte, blasfemia, ura față de Dumnezeu și poftele: "Aceste rele si altele asemănătoare sînt chipul diavolului, care le-a sădit în noi."

Introducerea hotărîtoare, aici în Geneza lui Luther, a noțiunii de "chip al diavolului" din om în locul "chipului lui Dumnezeu", îndreptată împotriva pericolului ca doctrina chipului lui Dumnezeu și a liberului arbitru, ca parte a conținutului acestui chip, să slăvească puterea omenească în dauna harului, punînd astfel în primejdie doctrina potrivit

Flac. apud Disp. Vinar. 7 (1563:132; 134) Flac. Clav. (1628-II:637); Flac. apud Disp. Vinar. 3 (1563:60); Flac. Essent. Imag. 58 (1570:93-94)

Flac. Clav. (1628-II: 639) Flac. apud Disp. Vinar. 2; 3 (1563: 33; 50); Flac. Essent. imag. 75 (1570: 143)

Speng. Ld. 71.1 (Wackernagel 3:48)

Flac. Clav. (1628-II: 636) Flac. apud Disp. Vinar. 7 (1563: 135)

Flac. Clav. (1628-11:641-645); Flac. apud Disp. Vinar. 1; 3 (1563:24; 49-50) Flac. apud Disp. Vinar. 4; 6 (1563:75; 114)

Flac. Hist. (1549: D3v)

Flac. Clav. (1628-II:660;

Flac. apud Disp. Vinar. 4 (1563:83)

Mel. Enarr. Symb. Nic. (CR 23:206-207)

Mel. Ep. 22.vi.1537 (CR 3:383)

Dilthey (1957) 171

Mel. Loc. (1521) (Plitt-Kolde 70) Mel. An. (CR 13:158); Mel. Loc. (1535-1541) (CR 21:373) Strig. Hum. vir. 1; 3-4 (Schlüsselburg 5:52-53; 60-66) Ex. 4,21 Mel. Explic. Symb. Nic. (CR 23:392) Mel. Loc. (1533) (CR 21:332)

căreia rolul voinței omenești era "pur pasiv", avea să-i ofere unui sustinător al lui Luther din generatia următoare, Matthias Flacius, justificarea pentru a defini păcatul originar drept "chipul diavolului, opus chipului lui Dumnezeu". Întrucît "sufletul rațional și mai ales puterile sale cele mai nobile, mai precis intelectul si vointa, care la început fuseseră modelate cu atîta desăvîrșire încît erau adevăratul chip a lui Dumnezeu, ... sînt acum, prin amăgirea păcatului, cu desăvîrșire răsturnate, fiind adevăratul și fidelul chip a lui Satan", păcatul originar devenise "substanța" naturii umane și, așa "cum afirmă Scriptura și Luther", nu era doar un "accident" care i s-a întîmplat omului, dar care nu i-a schimbat esența firii sale. Căci, asa cum se spunea într-un binecunoscut imn din perioada Reformei, "prin căderea lui Adam natura și substanța omului sînt complet distruse". În antiteză cu definiția dată de Anselm păcatului originar ca lipsă a virtuții originare. Flacius insista asupra faptului că nu era vorba de o "dobîndire a răului" doar în sens privativ, ci și pozitiv. Deși Confesiunea de la Augsburg, ca scurt rezumat al doctrinei, nu explicase pe deplin acest lucru, "nevoia și confesiunea ne obligă acum să-l lămurim". Flacius s-a străduit să-și argumenteze teoria cu o suită de citate din Luther, mai ales din Sclavia voinței, și să o disocieze de concepția maniheistă asupra răului, precum și de "viziunea stoică asupra predestinării", pe motiv că aceste vechi erori considerau păcatul o consecință a creației mai curînd decît a căderii.

O versiune atît de radicală a doctrinei lui Luther cu privire la păcat devenise necesară, după părerea lui Flacius, întrucît, sub influența "nefastă" a filozofiei, unii dintre cei care sustineau că îl urmează pe Luther îi compromiseseră grav doctrina. În concepția lui Philip Melanchthon, care critica uneori învățătura lui Erasmus, dar care totuși încercase fără succes să medieze între Erasmus și Luther pe tema liberului arbitru, "doctrina luminii naturale [a rațiunii] este doctrina filozofică fundamentală". Deși în primă instanță fusese de acord cu negarea de către Valla a liberului arbitru, el și discipolii lui aveau să respingă în cele din urmă poziția acestuia considerînd-o drept "maniheistă" și încercînd să se disocieze de "ambele blasfemii, atît cea pelagiană, cît și cea maniheistă". Învîrtoșarea inimii faraonului de către Dumnezeu era "permisivă, nu cauzativă". Căci în cazul celor convertiti trebuia să existe ceva care îi deosebea de cei care refuzau să se convertească.

Strig. apud Disp. Vinar. 5; 13 (1563:100; 236); Pez. Lib. arb. (Schlüsselburg 5:102)

Pez. Lib. arb. (Schlüsselburg 5:92) Strig. apud Disp. Vinar. 2; 4;6;11 (1563:38;82;115; 199) Strig. apud Disp. Vinar. 2 (1563:30;45)

Strig, apud Disp. Vinar. 3; 7 (1563:52-53; 134) Strig. apud Disp. Vinar. 9 (1563:169) Strig. apud Disp. Vinar. 12 (1563:219-220) Strig, apud Disp. Vinar, 12 (1563:215) Apol. conf. Aug. 18 (Bek. 311-313) Strig, Hum, vir. 6 (Schlüsselburg 5: 70-75) Flac. apud Disp. Vinar. 10 (1563:180)Strig. Disp. Vinar. 8 (1563:151)Hes. Confut. Syn. 1 (Schlüsselburg 5:330-331) Strig. Hum. vir. 5 (Schlüsselburg 5:66); Strig. ap. Disp. Vinar. 2; 3; 4; 8; 10 (1563:40; 71; 151; 175)

Brd. Clr. Grat. 1.2 (Leclercq-Rochais 3:166) Strig. Hum. vir. 2 (Schlüsselburg 5:55-56) Strig. apud Disp. Vinar. 3 (1563:61) Strig. Decl. (Schlüsselburg 5:88-90)

Strig. apud Disp. Vinar. 1; 2; 4 (1563: 22; 37; 74) Strig. apud Disp. Vinar. 10 (1563: 183) Strig. apud Disp. Vinar. 13 (1563: 234) Ams. Vict. (Schlüsselburg 5: 548); Hos. Anal. Vict. (Schlüsselburg 5: 516) Conf. sent. Wit. (Schlüsselburg 5: 528); Buc. Ep. apol. (Strasbourg 1: 92); Strig. Hum. vir. 5; 8 (Schlüsselburg 5: 69; 86)

Strig. apud Disp. Vinar. 6 (1563:119)

Strig. Hum. vir. 7.10 (Schlüsselburg 5:81) Şi, printr-o formulare care avea să devină miezul controversei, Melanchthon identifica trei cauze ale convertirii: "cuvîntul, Duhul Sfînt și voința omului care se supune, nu se opune cuvîntului lui Dumnezeu". La baza acestei modificări a doctrinei lui Luther se afla ideea potrivit căreia "chipul complet al lui Dumnezeu nu a fost cu desăvîrșire nimicit prin căderea omului, așa cum susțin mulți în mod eronat".

Elevii lui Melanchthon, în special Victorinus Strigel, desi nu agreau limbajul aspru folosit de Luther în Sclavia voinței, sustineau învătătura lui exprimată în "multe pasaje" din alte scrieri ale sale și în prelegerile de la Wittenberg, precum si învătătura lui Melanchthon exprimată nu doar în scrierile sale teologice, care se bucuraseră de aprecierea entuziastă a lui Luther, ci și în confesiunile oficiale precum Apologia Confesiunii de la Augsburg. În plus. Părinții greci și latini sustinuseră și ei doctrina liberului arbitru și, în ciuda acuzațiilor de "pelagianism" lansate de Flacius, nu era nimic pelagian să fii de acord cu ei. Prosper de Aquitania, a cărui interpretare a lui Augustin era si "pe placul" adversarilor lui Melanchthon, reprezenta o autoritate de prim rang pentru o doctrină care căuta să păstreze atît harul, cît și liberul arbitru. Binecunoscuta axiomă a lui Bernard, "Dați la o parte liberul arbitru și nu va mai rămîne nimic care să aibă nevoie de mîntuire; dați la o parte harul și nu va mai rămîne nici o cale spre a-l mîntui", le păstra pe amîndouă într-o manieră "erudită". Doctrina lui Flacius, pe de altă parte, "sustinea teza maniheistă". Căci omul încă mai avea "capacitatea" de a răspunde harului divin și încă mai exista o distincție între om, care putea acționa "liber", și celelalte făpturi create, care nu puteau acționa decît "natural". De aceea era o greșeală să nu se facă nici o deosebire între om și diavol, să se vorbească despre răspunsul omului ca fiind "pur pasiv" sau să se folosească metafora preferată a unor adversari precum Amsdorf și Heshusius și să se descrie condiția umană înainte de convertire ca fiind aceea "a unui bustean sau a unei pietre" – un termen "insultător" și "plin de blasfemie". Căci dacă oamenii nu ar fi în stare să dea ascultare cuvîntului lui Dumnezeu, atunci ei nu ar mai putea fi trași la răspundere pentru refuzul de a se supune. "Harul anulează meritul", nu în sensul că "nu facem absolut nimic", ci în sensul că "nu împlinim legea și sîntem încă departe de a fi desăvîrşiţi". Prin urmare liberul arbitru rămînea "substanţa"

Strig. apud Disp. Vinar. 8 (1563:144)

Form. Conc. S. D. 1-2 (Bek. 843-846) Chyt. Pecc. orig. 20 (Schlüsselburg 2:238)

Form, Conc, S. D. 1.3 (Bek. 846); Hutt, Comp. 8.8 (1728:104-105)

Chem. Loc. 7 (1604-1:426) Chyt. Pecc. orig. 20; pr. (Schlüsselburg 2:236; 227)

Chyt. Pecc. orig. 15 (Schlüsselburg 2:233) Form. Conc. S. D. 1.34 (Bek. 855)

Form, Conc. S. D. 1.5 (Bek. 846-847)

Chem. Loc. 8,3 (1604-I; 566)

Hes. Anal. Vict. (Schlüsselburg 5:514)

Form. Conc. Epit. 2.19 (Bek. 781)
Strig. apud Disp. Vinar. 5;
11 (1563:93; 203)
Form. Conc. S. D. 2.60 (Bek. 896)

Apol. Conf. Aug. 4.19 (Bek. 163); Luth. Gal. (1535) 2:16 (WA 40-II:223)

naturii umane, și anume intelectul și voința omului, în timp ce păcatul originar era un "accident".

Confruntată cu alegerea dintre o doctrină a creatiei după chipul lui Dumnezeu, care implica liberul arbitru ca factor al convertirii, si o doctrină a căderii, care implica o înlocuire a chipului lui Dumnezeu cu chipul lui Satan. care devenise acum "substanța" firii omenești, generația confesională de luterani, care susținea "poziția fermă" a lui Luther, s-a străduit să prezinte "doctrina în armonie cu analogia cuvîntului lui Dumnezeu... și purificată de orice eroare, fie ea pelagiană sau maniheistă". În ciuda asemănării superficiale cu doctrina lui Luther, negarea liberului arbitru de către Valla era o greșeală, întrucît anula orice urmă de neprevăzut și conducea la un fatalism "stoic". Exista o anumită "ambiguitate" în termeni precum "substanță" și "natură". Însă dacă termenul "substanță" era folosit în sensul aristotelic, era inacceptabil să se vorbească despre păcatul originar ca fiind "substanța" naturii umane; căci Scriptura "face deosebirea între păcatul originar și persoană sau subiect" și, "chiar și după cădere, natura umană este creația și lucrarea lui Dumnezeu". Luther vorbise despre păcatul originar asa cum o făcuse cu scopul de a releva faptul că firea omenească și persoana umană rămîn totuși păcătoase, chiar dacă omul nu ar săvîrși nici un păcat. Prin cădere "am păcătuit toți întru Adam și am pierdut chipul și slava lui Dumnezeu" și odată cu ele libertatea "de a alege în chestiuni spirituale". Totusi, preocuparea principală a doctrinei era să păstreze accentul pus de Luther pe nevoia absolută de har. Înainte de convertire erau "doar două cauze eficiente, și anume Duhul Sfînt și cuvîntul lui Dumnezeu ca instrument al Duhului Sfînt prin care acesta realizează convertirea"; nu exista o a treia cauză pentru voința omului. Toate acestea nu erau "necesitate sau constrîngere" divină, așa cum sustinuse Strigel, ci erau monoergism divin.

Acest monoergism divin se afla la baza controversei lui Luther cu Erasmus, precum și în centrul disputelor sale cu scolastica, dar se regăsea și în comentariile sale biblice, avînd drept corolar excluderea oricărei noțiuni de merit ca fundament al relației omului cu Dumnezeu, și mai precis respingerea "distincției imaginare dintre meritul conformității și meritul virtuții": Ceea ce omul păcătos face pentru sine, atît cît este în stare, era definit ca merit al conformității (meritum congrui sau meritum de congruo); ceea ce omul virtuos, ajutat de harul divin, face pentru

Gabr. Bl. Can. miss. 59.N (Oberman-Courtenay 2:440-442) Luth. Serv. arb. (WA 18:770); Calv. Rom. 3:27 (Parker 76)

Gabr. Bl. Can. miss. 59.N (Oberman-Courtenay 2:442)

Oberman (1963) 170

Luth. Gal. (1535) 2:16 (WA 40-II:224) Apol. Conf. Aug. 4.108 (Bek. 274)

Mat. 5,11-12, 46; 6,4,6,18 Luth. Matt. 5-7. conc. (WA 32:542-544); Calv. Conc. acad. (Barth-Niesel 1:6) Luth. Serv. arb. (WA 18:693-696); Bgn. Annot. Col. 1:15 (1524:34v); Mel. Comm. Rom. (CR 15:541-542); Zw. Schl. 20 (CR 89:178-179); Calv. Nec. ref. (CR 34:486-487); Hunn. Just. (1590:191-193) Luth. Latom. (WA 8:107-108)

Conf. Aug. 15,3 (Bek. 69-70)

Conf. Aug. 26,2-4 (Bek. 100-101)

Luth. Gal. (1519) 2:21 (WA 2:503)

Blngr. Sum. 9.2 (1556:160v) Apol. Conf. Aug. 4.73 (Bek. 174-175); Mel. Comm. Rom. (CR 15:504) Rom. 3,28; Ef. 2,9

Luth, Rom. 3:27-28 (WA 56:264)

sine sau pentru altii era definit ca merit al virtutii (meritum condigni sau meritum de condigno). Ideea de merit, fie el al conformității ori al virtuții, reprezenta, potrivit lui Luther, o recădere în pelagianism. Biel definise meritul conformității ca depinzînd "nu de o datorie a dreptății, ci numai de generozitatea celui care o acceptă", adică a lui Dumnezeu sau, asa cum spunea cu altă ocazie, "nu pe baza unui pact premergător, ci a unei pure generozități"; așadar era un "semimerit", după cum l-a numit un cercetător modern. Însă pentru Luther "nu există nici o «conformitate» sau faptă împlinită înaintea primirii harului. ci numai mînia, păcatul, groaza și moartea". Îndreptățirea era însăși antiteza meritului, fie înaintea primirii harului, fie în starea de har, iar pasajele din Scriptură care vorbesc despre "răsplată", ca de pildă Predica de pe munte, trebuiau interpretate în lumina principiului potrivit căruia "harul și meritul se exclud reciproc": Scriptura folosește "răsplătirile" ca mijloc de a-i mîngîia pe credincioși cu ideea că supunerea lor față de voința divină este cu adevărat bineplăcută lui Dumnezeu.

Principala antiteză a doctrinei îndreptățirii era, pentru Luther ca si pentru "felul simplu paulinic" de a vorbi pe care el sustinea că își întemeiază doctrina, cea dintre mîntuirea cu ajutorul harului prin credință și mîntuirea prin fapte bune. În cadrul disputei pe marginea indulgentelor această atitudine critică împotriva faptelor se aplica mai ales în cazul "tradițiilor omenesti instituite spre a-L îmblînzi pe Dumnezeu, spre a merita harul şi a aduce satisfacție pentru păcate", toate acestea fiind "opuse Evangheliei si doctrinei credintei". Înmultirea acestor porunci omenesti cu privire la faptele considerate a cîștiga bunăvoința lui Dumnezeu eclipsase "harul lui Hristos și doctrina credintei". Totuși, critica nu avea în vedere numai astfel de fapte ale omului, ci toate faptele, "chiar si cele ale preasfintei legi a lui Dumnezeu". A face faptele poruncite de Dumnezeu, presupunind că Dumnezeu va aduce mîntuirea în schimbul lor, echivala cu săvîrsirea unui păcat si cu înstrăinarea de Dumnezeu. "Particolele exclusiviste" folosite în epistolele pauline, în sintagme precum "fără faptele Legii" sau "nu din fapte", defineau căutarea îndreptățirii: "Să nu zăbovim niciodată și să nu încetăm niciodată să împlinim; să nu privim nici o faptă ca și cum odată cu ea s-ar fi încheiat căutarea dreptății, ci să asteptăm acest sfîrsit ca și cînd el ar fi imposibil de atins". Dreptatea credintei nu consta din nici o faptă, ci

Luth, Serv. arb. (WA 18:772)

Strig. Hum. vir. 7.1 (Schlüsselburg 5:75-76)

Rom. 9,16 (Vulg.)
Hes. Confut. Syn. 9
(Schlüsselburg 5:348);
Luth. Serv. arb. (WA
18:716); Calv. Inst. (1559)
2.5.17 (Barth-Niesel
3:316-317); Form. Conc.
Epit. 2.6 (Bek. 778)

Conf. Aug. 20.1 (Bek. 41)

Luth, Gut, Werk, (WA 6:275)

Luth. Gut. Werk. (WA 6:211)

Luth. Gen. 12:4 (WA 42:452)

Luth. Matt. 5-7.5:8 (WA 32:327-328)

Luth, Ev. In. 6-8.6:53 (WA 33:200)

Luth, Ev. In. 14-15, pr. (WA 45: 468)

din bunăvoința lui Dumnezeu, fără de care pînă și cele mai drepte dintre fapte nu erau cîtuși de puțin drepte. Deși susținătorii liberului arbitru se străduiau să-și argumenteze teoria folosind chiar și pasajul preferat de antipelagieni, "nu este nici de la cel care voiește, nici de la cel ce aleargă, ci de la Dumnezeu care miluiește", nu era "nimic care să se opună cu mai multă putere conlucrării (synergia) imaginare a omului ca acest pasaj".

Astfel de negări categorice ale eficientei faptelor, inclusiv ale faptelor bune ale credinciosilor, pentru stabilirea relatiei corecte dintre Dumnezeu si om erau, aproape inevitabil, însoțite de următorul protest: "Învățătorii noștri sînt acuzați pe nedrept că interzic faptele bune". Tratatul despre faptele bune scris de Luther era un comentariu pe marginea Decalogului, prezentînd faptele bune prescrise de fiecare poruncă, dar insistînd în concluzie asupra ideii potrivit căreia "credința trebuie să vegheze în spatele acestei fapte. Fără credintă nimeni nu este în stare să facă această faptă. Toate faptele sînt complet incluse în credință". Căci, "dacă dreptatea constă în credință, atunci credinta împlineste toate poruncile și face ca toate faptele sale să fie drepte". Credința nu se opunea faptelor bune; dimpotrivă, numai prin dreptatea credinței putea omul să fie eliberat de nelinistea de care era cuprins atunci cînd căuta să domolească prin fapte mînia lui Dumnezeu si putea pentru prima oară să facă fapte bune, asa cum dovedea exemplul credinței lui Avraam. Faptele bune ale credinței erau cele făcute în folosul "aproapelui", acum că nu mai era nevoie să fie făcute în folosul propriu sau spre a cîstiga bunăvointa lui Dumnezeu.

Ca termen specific pentru stabilirea (sau restabilirea) relației corecte dintre Dumnezeu și om, "îndreptățirea" era considerată de obicei ca izvorînd din epistolele pauline, în principal din epistolele către Romani și Galateni (asupra cărora Luther a făcut numeroase și repetate, în cazul Galatenilor, comentarii). Însă conținutul doctrinei îndreptățirii era, pentru Luther, învățătura universală a tuturor Scripturilor, atît a Vechiului, cît și a Noului Testament. Prin urmare el prețuia Evanghelia după Ioan, considerînd-o drept o capodoperă în ceea ce privește prezentarea doctrinei îndreptățirii cu atît mai mult cu cît această doctrină era în mod unic prezentată alături de Treime și de persoana lui Hristos, chiar dacă nici termenul "îndreptățire" și nici măcar termenul "credință" ca substantiv nu apar în această evanghelie. Însă cînd Hristos spune, "Cel

Ioan 6,47 Luth, Ev. In. 6-8.6:47 (WA 33:161)

Apol. Conf. Aug. 4.76 (Bek. 175); Form. Conc. Epit. 3.7 (Bek. 783)

Billing (1952) 7

Luth. Ps. grad. 130:3 (WA 40-III:348)

Apol. Conf. Aug. 27.13 (Bek. 381)

Luth, Gal. (1535) 2:16 (WA 40-I:236-238)

Luth, Ps. 51:1 (WA 40-II:341-342)

Luth. Kl. Kat. 6.6 (Bek. 520)

Mat. 6,12

Luth, Dtsch, Kat, 3.93-96 (Bek, 684-685)

Luth. Rom. 4:7 (WA 56:284); Mel. Comm. Rom. (CR 15:590)

Ps. 31,1-2 (Vulg.)

ce crede [în Mine] are viață vesnică", acest text era, potrivit lui Luther, "piatra de temelie a îndreptățirii noastre". Căci problema nu era legată de terminologie, ci de mesajul evanghelic, a cărui doctrină a "îndreptățirii" era sinonimă cu darul "vieții veșnice", la care se referea acest text, și cu "iertarea păcatelor". Ideea că teologia lui Luther putea fi redusă la un simplu corolar al iertării păcatelor era desigur o exagerare, însă o exagerare conformă cu ceea ce credea Luther însusi despre locul hotărîtor al iertării în cadrul întregii doctrine și mai ales în cadrul doctrinei îndreptătirii. Lucrul esential pe care îl propovăduia Scriptura era că viața este posibilă numai "prin iertarea păcatelor", fără de care Biserica și creștinismul însuși s-ar prăbuși. Mărturia Scripturii se unea cu experiența personală a credinciosului pentru a identifica iertarea păcatelor drept "însăși vocea evangheliei".

Definind îndreptățirea ca iertare a păcatelor, Luther accentua cu si mai multă fortă caracterul ei gratuit. Doctrina scolastică a meritului, fie "al conformității", fie "al virtuții", se făcea vinovată de "uzurparea dreptului care îi aparține doar lui Hristos. Numai el izbăvește de păcate și împarte dreptate și viață veșnică". Rugăciunea psalmistului pentru milă și iertarea păcatelor reprezenta negarea unui astfel de merit sau a oricărei alte cereri pe care păcătosul ar putea încerca să o pună înaintea lui Dumnezeu: căci "îl desparte nu doar de propria lui dreptate, ci și de mînia lui Dumnezeu", aşezînd întreaga tranzacție dintre Dumnezeu și om în afara sferei strădaniei omenești. Departe de a reprezenta numai înlăturarea păcatului, în ce privește vina și puterea lui, iertarea păcatelor era o forță pozitivă; "Căci acolo unde există iertare a păcatelor, există și viață și mîntuire". Explicînd cea de-a cincea cerere din Rugăciunea Domnească, "Şi ne iartă nouă greșelile noastre, precum și noi iertăm greșiților nostri", Luther a fost obligat să afirme că iertarea altora era o "condiție" pentru a fi iertat, și în același timp să explice că Dumnezeu acordă iertarea "nu din cauza iertării noastre, căci Dumnezeu face acest lucru în deplină libertate, din preaplinul harului Său, fiindcă asa a făgăduit, după cum ne învată Evanghelia". Cu toate că doctrina îndreptățirii păcătosului nu era prezentă în mod explicit în Scripturi, Luther o identifica acolo unde Scripturile vorbeau despre iertare; procedînd astfel. el urma exemplul apostolului Pavel, care citase cuvintele Psalmilor, "Fericit bărbatul căruia nu-i va socoti Domnul păcatul", spre a arăta că "David rostește o binecuvîntare

Rom. 4,6-8

2Cor. 5,19 (Vulg.) Tom. Aq. S. T. 2.1, 113.2 ad 2 (Ed. Leon. 7:329-330) Mel. Annot. Rom. (CR 15:454)

Conf. Aug. 4.3 (Bek. 56)

Mel. Thes, bacc, 10 (Plitt-Kolde 251)

Luth. Gal. (1535) 2:16 (WA 40-I:233)

Luth, Gal. (1535) 3:6 (WA 40-I: 367-368)

Luth. Gal. (1535) 3:6 (WA 40-I: 370)

Luth. Gal. (1535) 4:6 (WA 40-I; 590)

Luth, Rom, 5:2 (WA 56:299)

Luth. Gen. 15:6 (WA 42:564)

Mel. Comm. Rom. (CR 15:515)

Luth. Jes. 11:4 (WA 31-II:86) Luth. Jes. 11:9 (WA 31-II:88) pentru omul căruia Dumnezeu îi socotește dreptatea fără fapte".

Aceste texte, împreună cu textul, "Dumnezeu era în Hristos, împăcînd lumea cu Sine însuși, nesocotindu-le (non reputans) greșelile lor", definiseră îndreptățirea si iertarea ca fiind nesocotirea păcatului, definiție a cărei valabilitate a fost acceptată. Însă acum, prin extensie aceasta a devenit atribuirea pozitivă a credinței în Hristos ca dreptate: asa cum spunea Melanchthon la începutul epocii Reformei, "toată dreptatea noastră este atribuirea gratuită a lui Dumnezeu". Luther a dezvoltat această definiție pozitivă in extenso. În cadrul doctrinei îndreptătirii "aceste trei lucruri sînt reunite: credința, Hristos și acceptarea sau atribuirea". Dreptatea crestină era "o încredere a inimii în Dumnezeu prin Hristos", în temeiul căreia "Dumnezeu trece cu vederea păcatele. Aceasta se realizează prin atribuire", cînd de dragul lui Hristos "Dumnezeu socotește dreptatea nedesăvîrșită ca fiind desăvîrșită, iar păcatul ca nefiind păcat, chiar dacă este păcat". El spunea, fără discriminare, "de dragul credinței noastre în Hristos sau de dragul lui Hristos", fiindcă antiteza dintre credință si fapte înlătura posibilitatea de a atribui credinței un merit care să cîstige îndreptățirea. Sau, asa cum avea să spună în același comentariu mai tîrziu, "Acesta este motivul pentru care teologia noastră este sigură: ne smulge din noi însine și ne așază în afara noastră, așa încît să nu depindem de propria noastră putere, constiință, experiență, persoană sau de propriile noastre fapte, ci să depindem de ceea ce este în afara ființei noastre, adică, de promisiunea și adevărul lui Dumnezeu, care nu pot înșela". Astfel, îndreptățirea era atît "prin Hristos" cît și "prin credință", nici una în absența celeilalte. Atribuirea însemna că "Dumnezeu își întoarce privirea de la păcatele noastre, chiar și de la dreptatea și virtuțile noastre, și ne socotește drepți datorită credinței, care este strîns legată de Fiul Său".

Aparenta simetrie între "prin credință" și "prin Hristos", ca elemente corelative, putea fi totuși înșelătoare, așa cum s-a dovedit cînd a fost necesar să se precizeze ce anume se atribuia. După ce afirmase că "nimeni nu va fi îndreptățit prin nici o faptă..., ci numai prin credință", Luther explica în continuare că "trebuie să trăim printr-o dreptate străină" și că "cei care îl cunosc pe Hristos... se bazează... numai pe viața și dreptatea lui Hristos". Conceptul de dreptate străină, dreptatea lui Hristos, atribuită

credinciosului în actul divin al îndreptățirii, însemna descrierea îndreptățirii ca avînd loc "datorită lui Hristos", dar numai "prin credință", Hristos fiind temelia, iar credința instrumentul. Cu toate că nici Luther nu a fost întotdeauna extrem de precis, cei care s-au ocupat de sistematizarea învățăturii lui aveau să explice că în Epistola către Romani "«a îndreptăți» este folosit în sens juridic, adică «a absolvi un om vinovat și a-l pronunța drept» în temeiul unei dreptăți străine, și anume aceea a lui Hristos, care ne este comunicată prin credință". În cursul unei dispute academice, Luther însuși a folosit conceptul de dreptate străină a lui Hristos, o dreptate "în afara noastră", pentru a dovedi că îndreptățirea trebuie să fie numai prin credință, fără fapte, de vreme ce acestea nu pot dobîndi o astfel de dreptate.

El avea să descopere o profeție a acestei dreptăți a lui Hristos într-un locus classicus din Vechiul Testament, mărturisirea lui Ieremia: "Domnul este dreptatea noastră", care dovedea că Hristosul care îndreptăteste este adevăratul Dumnezeu. Însă această profetie avea să devină, pentru următoarea generație, cauza unui conflict între interpretarea juridică a îndreptățirii ca atribuire a unei dreptăti străine și identificarea dreptătii atribuite prin îndreptătire cu cea a naturii divine a lui Hristos ca "Domnul dreptatea noastră". Andreas Osiander publicase articolele acordului stabilit la Colocviul de la Marburg din 1529, pentru a arăta că în privința doctrinelor majore, si mai ales în privința îndreptățirii, exista un consens în rîndul liderilor protestanți; printre aceste articole se afla si declarația potrivit căreia "credința este dreptatea noastră înaintea lui Dumnezeu, de dragul căreia Dumnezeu ne socoteste drepti, credinciosi si sfinți", însă aceasta era "de dragul Fiului Său, în care credem și de aceea primim și ne împărtăsim din dreptatea, viața și toate binecuvîntările Fiului Său". Osiander a preluat această a doua idee și a îndreptat-o împotriva celor care înțeleseseră greșit conceptia lui Luther. Identificarea de către Luther a îndreptățirii cu iertarea păcatelor și cu mîntuirea avea să devină pentru Osiander, cu mult înaintea conflictului, un alt mod de a afirma teza potrivit căreia conținutul îndreptățirii era însusi Domnul Hristos; căci "ce este iertarea păcatului? Nu este... Cuvîntul lui Dumnezeu și Dumnezeu însusi?". Hristos devenise astfel "dreptatea noastră", așa cum propovăduia apostolul. În lumina acestor pasaje biblice diverse el interpreta cuvintele despre credință ca

Apol. Conf. Aug. 4.305 (Bek. 219)

Luth, Disp. just. 27-29 (WA 39-I; 83)

Ec. Ev. Quas. 1 (1530-I: 92r) Ier. 23,6 Luth. Gen. 33:6-7 (WA 44: 184); Mel. Ennar. Symb. Nic. (CR 23: 223-224) Mel. Explic. Symb. Nic. (CR 23.367-368)

Vezi supra, p. 183

Osndr. Mar. 7 (1529:2v-3r)

Osndr. Mit. (1551 ; Zv)

Onndr. Schatz (1525: B2v) Osndr. Schatz (1525: A4v) 1 Cor. 1,30 Osndr. Mit. (1551: B3; J3; O2v) Rom. 4,3-5

Osndr, Disp. (1551: M4v)

Osndr, Mel. (1553:03)

Flac, Gegn. (1552)

Apud, Calv. West, 3 (CR 37:246); Apud Calv, Hes. (CR 37:504)

Bez. Flac. 22-25 (Bez Tract 2:169)

Men. Gerecht. (1552)

Calv. Inst. (1559) 3.11.5 (Barth-Niesel 4: 186)

Calv. Inst. (1559) 3.11.6 (Barth-Niesel 4:187); Mel. Enarr. Rom. 3:21 (CR 15:856-864)

Form. Conc. S. D. 3.4 (Bek. 914-916)

Mel. Explic. Symb. Nic. (CR 23:452)

Vezi vol. 3, pp. 170-171 Vezi infra., p. 180 Form. Conc. S. D. 3,25 (Bek. 922) Chem. Loc. 11 (1604-11:795); Flac. Clav. (1628-1:493) făcînd referire la dreptate: dreptatea este Domnul însuși, a cărui natură este iubirea. Ceea ce spunea Luther despre dreptatea "din afara noastră" era o figură de stil pe înțelesul credincioșilor simpli. În concluzie, "Dacă cineva întreabă ce este dreptatea, trebuie să răspundă: Hristos care sălășluiește în noi prin credință este dreptatea noastră potrivit firii Sale divine, iar iertarea păcatelor, care nu este Hristos însuși, dar care este cîștigată de Hristos, este o pregătire și motivul pentru care Dumnezeu ne acordă dreptatea Sa, care este Dumnezeu însusi".

Cu toate că Osiander invoca autoritatea doctrinei îndreptățirii formulată de Luther, adversarii lui, în ciuda controverselor dintre ei asupra multor altor chestiuni, au făcut front comun pentru a i se opune: un opozant luteran precum Matthias Flacius punea în antiteză citate din lucrările lui Osiander cu citate din operele lui Luther; pe de altă parte, scriind împotriva lui Flacius, un discipol al lui Calvin afirma că, în ciuda unor încercări luterane de a asocia învățăturile lui Calvin cu cele ale lui Osiander, "Calvin a descoperit, a respins și a condamnat iluziile lui [Osiander] cu mai multă precizie și tărie decît oricine altcineva". Identificarea dreptății îndreptățirii cu dreptatea lui Hristos potrivit firii Sale divine era un gen de "alchimie", prin care transformarea metafizică a naturii umane create devenea baza noii relatii dintre Dumnezeu și om, "un amestec de substanțe prin care Dumnezeu pătrunzînd în adîncul ființei noastre - ne face părtași ai ființei Sale". Osiander se făcea vinovat de definirea dreptății îndreptățirii ca fiind dreptatea divină esențială a lui Hristos, ca Fiu al lui Dumnezeu, în loc să o considere ca fiind dreptatea care venea din actul sacerdotal al ispăsirii. În Formula Concordiei din 1577, vorbindu-se în numele majorității "inițiatorilor Confesiunii de la Augsburg", Hristos era definit ca fiind "dreptatea noastră, nu potrivit doar firii divine sau doar firii umane, ci potrivit ambelor firi; ca Dumnezeu și om, prin ascultarea lui desăvîrșită, ne-a izbăvit de păcate, ne-a îndreptățit și ne-a mîntuit". "Ascultarea" lui Hristos, "de dragul căreia sîntem acceptați" era "desăvîrsită" fiindcă, asa cum cîțiva dintre "inițiatorii Confesiunii de la Augsburg" au ajuns să o înțeleagă, nu aducea doar o răscumpărare pasivă în față justiției punitive a lui Dumnezeu (asa cum considerase Anselm), ci si o răscumpărare activă fată de poruncile legii privind o viață cu desăvîrșire dreaptă. Astfel de dreptate a lui Hristos era atribuită credinciosului prin credință, și aceasta

Ier. 23,6

Form, Conc. S. D. 3.17 (Bek. 919); Conf. Helv. Remon. 18.3 (1622:59-60)

Luth, Vor. N. T. (WA DB 7:8): Calv. Rom. 4:16 (Parker 93); Snds. Serm. 15.6 (PS 41:297)

Luth, Ps. 51:10 (WA 40-II: 422)

In, 1,16

Luth. Ev. In. 1,2,1:16 (WA 46:654)

Luth. Grnd. Urs. 11 (WA 7:375-377); Bgn. Chr. gl. (1527:73)

Luth, Latom. (WA 8:92)

Luth, Latom. (WA 8:106)

Vezi vol. 3, pp. 143-144

(Bek. 231-232)

Apol, Conf. Aug. 4,380-381

era semnificația cuvintelor lui Ieremia, "Domnul dreptatea noastră". Astfel, doctrina "juridică" a lui Luther, clarificată de Melanchthon, avea să cîstige teren în interpretările confesionale ale îndreptățirii (fie ele luterane, calvine ori arminiene) în fata altor modalităti de expresie care si-au găsit și ele un loc legitim în cadrul spectrului larg al gîndirii din epoca Reformei.

Unul dintre argumentele în sprijinul respingerii definitiei lui Osiander, potrivit căreia dreptatea îndreptățirii era dreptatea esentială a lui Hristos "din noi însine", era asemănarea ei cu definiția scolastică a harului văzut ca o însusire insuflată omului mai curînd decît ca bunăvointa lui Dumnezeu, asa cum Luther definea harul în prefața la Epistola către Romani: "Harul înseamnă de fapt favoarea sau bunăvoința lui Dumnezeu îndreptată către noi". El punea în antiteză definirea harului ca "o însusire ascunsă în adîncul inimii" cu definirea lui ca "acțiunea neîntreruptă prin care sîntem prinsi si miscati de Duhul lui Dumnezeu". Sintagma "har peste har" din Evanghelia după Ioan făcea deosebirea între "două feluri de har", primul fiind "harul lui Hristos" ca "izvor principal al întregului har", iar cel de-al doilea fiind "acel har pe care îl avem de la Hristos, pe care El ni-l împarte". Mîntuirea și iertarea veneau numai prin harul lui Hristos, iar "orice strădanie de a căuta alte căi spre rai este zadarnică". Si astfel, îndreptățirea însemna că mila și harul erau atribuite gratuit si din pură milostivire, fără strădaniile sau faptele omului. Originea dreptății nu trebuia căutată în credinciosul îndreptățit, ci în milostivirea lui Dumnezeu. Harul divin era aşadar "un bun şi mai de pret decît acea sănătate a dreptății care... vine din credință, ... Harul lui Dumnezeu este un bun exterior, bunăvoința lui Dumnezeu, opusul mîniei". Exista un consens augustinian potrivit căruia faptele bune erau bineplăcute lui Dumnezeu numai datorită harului și prin urmare credincioșii trebuiau să-și pună încrederea în harul lui Dumnezeu, însă acest consens a fost distrus cînd harul a început să fie interpretat ca o stare a omului mai curînd decît ca bunăvoința nemeritată și milostivirea iertătoare a lui Dumnezeu. Și "ori de cîte ori se precizează acest lucru, trebuie adăugată și credința, de vreme ce primim mila, împăcarea și iubirea lui Dumnezeu numai prin credință".

O credință care era capabilă să dobîndească harul și împăcarea într-o asemenea manieră trebuia și ea să fie definită și interpretată corect. Ca parte componentă a

1Cor, 13,13

Vezi vol. 3, pp. 52-53

Tom. Aq. S. T. 2.2.4 (Ed. Leon. 8:43-53) Tom. Aq. S. T. 2.1.55.1 ad 1 (Ed. Leon. 6:349) Vezi vol. 3, pp. 239-240

Apol. Conf. Aug. 4.48 (Bek. 169); Mel. Doct. Paul. (CR 11:38); Zw. Bek. (CR 93-II:194)

Luth, Gal. (1535) 2:16 (WA 40-1:228-229) Calv. Rom. 4:14 (Parker 91); Blngr. Sum. 6 int.; 6.1 (1556:86r; 87r-88r)

Luth, Gal. (1535) 2:16 (WA 40-I:228-229)

Luth. Kl. Kat. 2.3-4 (Bek. 511)

Luth, Gal. (1535) 2; 21 (WA 40-I; 299); Bgn. Chr. gl. (1527: 19-20)

Luth, Latom. (WA 8:112)

Luth, Kirchpost. (WA 10-I-1: 469)

triadei pauline a credinței, nădejdii și dragostei, credința se bucurase, cel puțin de la tratatul lui Augustin intitulat Credință, nădejde și dragoste, de mare parte din atenția necesară pentru realizarea unei analize a "virtutilor teologice". În plus, "«credința» este uneori termenul folosit pentru a desemna ceea ce se crede", ca în expresii precum "una și adevărata credință". Acum că devenise necesar să se mentioneze cu precizie ce era "credința care îndreptățește", aceste definiții, fără a fi incorecte în ele însele, aveau nevoie de aprofundare și nuanțare: "Credința care îndreptățește nu este doar cunoaștere istorică, ci deplina acceptare a promisiunii lui Dumnezeu de acordare a iertării păcatelor și a îndreptățirii". Luther se pronunța împotriva teologiei scolastice prin simpla antiteză: "Acolo unde ei vorbesc de iubire, noi vorbim de credință". "Credință" însemna aici mai mult decît virtute sau cunoaștere (însă nu mai puțin). Însemna, mai presus de orice, "o încredere (fiducia) solidă", pentru care "Hristos este obiectul credinței sau mai curînd nu obiectul, ci, ca să spunem așa, cel care este prezent în credința însăși". Prin urmare, credința era "un fel de cunoaștere sau întuneric care nu poate vedea nimic". Să crezi "în" Hristos includea, așa cum arăta Luther în comentariul său pe marginea Crezului apostolilor, credința "că" viața, moartea și învierea lui Hristos erau adevărate din punct de vedere istoric -, dar mai ales că erau adevărate "pentru mine", o sintagmă pe care credinciosul trebuia "să o accepte cu o credință sigură și să o aplice lui însuși" fără a se îndoi.

În același timp era necesar ca aceste elogii aduse credinței să nu dea impresia că se referă la credintă în sensul de "a crede în credință" sau că atribuirea credinței ca dreptate avea loc în afara lui Hristos ca obiect si continut al ei. În cursul uneia dintre cele mai elocvente critici formulate de Luther la adresa scolasticii, el își avertiza cititorii: "Luați aminte, credința nu este de ajuns, ci doar acea credință care se ascunde sub aripile lui Hristos și se dezvăluie în slava îndreptățirii Sale". Într-o predică rostită cam în aceeași perioadă, Luther îi combătea pe aceia dintre gînditorii scolastici contemporani cu el care identificau iertarea păcatelor și îndreptățirea cu un simplu act de atribuire divină. În antiteză, el insista asupra faptului că "împotriva acestei groaznice interpretări și erori, sfîntul apostol obișnuiește să lege întotdeauna credința de Iisus Hristos". Se putea spune despre credință că îndreptățește sau că mîntuieste, dar numai în sensul în care credinta

Apol. Conf. Aug. 4.338 (Bek. 226)

Luth, Gal. (1535) 3:6 (WA 40-I:370)

Luth. Rom. 4:7 (WA 56:272)

Hermann (1960) 1 Zw. Klar. (CR 88:351); Calv. Rom. 7:15 (Parker 149); Blngr. Dec. 3.8 (1552:138r)

Aug. Retrac. 2.27.2 (CSEL 36: 131-132); Aug. Pelag. 1.10.18-1.11.24 (PL 44: 560-562)

Luth. Latom. (WA 8:119)

Luth. Rom. 7:25 (WA 56:347)

Apol. Conf. Aug. 2.38-45 (Bek. 154-156) Mel. Comm. Rom. (CR 15:652-653); Mel. Enarr. Rom. 7:22 (CR 15:942); Strig. Hum. vir. 7.9 (Schlüsselburg 5:80); Flac. Clav. (1628-1:153)

Vezi infra, p. 314

Luth. Ab. Chr. 3 (WA 26:499) era abilitatea creată de divinitate spre a dobîndi promisiunea harului în Hristos. De aceea Luther nu avea nici o dificultate sau nelămurire atunci cînd susținea că îndreptățirea era "de dragul credinței noastre în Hristos sau de dragul lui Hristos", de vreme ce aceste două sintagme însemnau același lucru.

Doctrina îndreptățirii prin credință presupunea faptul că păcătosul îndreptățit era, de-a lungul vieții, "drept și păcătos în același timp" (simul justus et peccator), formulă care "rezumă întreaga teologie a lui Luther". Cel mai important fundament biblic al acestei formule se regăsea în capitolul sapte al Epistolei către Romani. Reformatorii puteau invoca precedentul lui Augustin, care pusese acest capitol pe seama lui Pavel Fariseul, dar trăsese pînă la urmă concluzia că se referă la Pavel Creștinul, și ca atare la toți creștinii. După cum se descria pe sine acolo, "există un bărbat pe nume Pavel, care recunoaște că se află în două situatii diferite: sub har este duhovnicesc, dar sub Lege este trupesc. Unul si acelasi Pavel se află în ambele situații". Dar întrucît dreptatea prin care păcătosul îndreptățit putea fi numit "drept" nu era o dreptate a sa, ci era "dreptatea lui Hristos", încrederea lui trebuia să fie și să rămînă în cruce. Si întrucît păcatul prin care cel îndreptățit putea fi numit "păcătos" era propriul său păcat, chiar și după botez, nu era suficient să se considere "concupiscența" păcătosului botezat drept o "înclinație păcătoasă" (fomes peccati), căci Noul Testament îl numea "păcat", ceea ce într-adevăr era. Acest paradox al "dreptului și păcătosului", care, împreună cu această interpretare a capitolului 7 din Epistola către Romani, avea să devină o învățătură specifică a diferitilor discipoli ai lui Luther, a devenit de asemenea unul dintre elementele distinctive între doctrina sa cu privire la îndreptățirea prin credintă și chiar și acele doctrine romano-catolice privind îndreptătirea care păreau să fie cel mai aproape de doctrina luterană.

## Teologia crucii

Deși Luther nu a scris niciodată o expunere completă a întregii sale teologii și, nici chiar atunci cînd a luat hotărîrea de "a[-și] mărturisi credința înaintea lui Dumnezeu și a întregii lumi, punct cu punct", nu a prezentat un sistem alcătuit măcar dintr-o serie de afirmații, el a găsit totuși

Luth. Disp. Heid. 19-21 (WA 1:354) Ltmr. apud Rdly. Conf. Ltmr. 1 (PS 39:113)

Luth. Disp. Heid. 21 (WA 1:362)

Mel. Loc. (1521) (Plitt-Kolde 63)

Luth. Kirchpost. (WA 10-l-1:147)

Luth. Pred. 2 Mos. 17 (WA 16:217-218)

Apol. Conf. Aug. 4.3 (Bek. 159)

Harnack (1931) 3:861

un termen prin care să-și caracterizeze sistemul de gîndire. Punînd în antiteză teologul, în mod eronat numit astfel, "care privește lucrurile nevăzute ale lui Dumnezeu ca și cînd ele ar fi observabile în acele lucruri care s-au petrecut aievea", cu teologul autentic, "care înțelege lucrurile văzute ale lui Dumnezeu prin pătimire și cruce", el numea primul sistem "o teologie a slavei", iar pe cel de-al doilea "o teologie a crucii" sau, în exprimarea lui Hugh Latimer, "acea religie care își are anexată crucea".

La baza teologiei crucii se afla teza potrivit căreia "Dumnezeu poate fi văzut numai în suferință și cruce", așa încît "cel ce nu îl cunoaște pe Hristos nu-l cunoaște pe Dumnezeu ascuns în suferință". Într-o cheie asemănătoare, tînărul Melanchthon declara că "a-L cunoaște pe Hristos înseamnă a-I cunoaște binefacerile". Ținta polemică a ambelor afirmații era o metodă teologică pe care autorii o atribuiau scolasticii și care trata adevărurile credinței creștine ca pe obiecte ale curiozității intelectuale fără a face referire la cruce și la binefacerile lui Hristos. Dogmele cu privire la Treime și la persoana lui Hristos nu erau un exercițiu de interpretare logică sau speculație metafizică. Luther îi ridiculiza pe scolastici pentru că cercetau relația dintre cele două firi ale lui Hristos și eticheta acest tip de analiză drept "sofist". "Ce importanță are acest lucru pentru mine?" continua el. "Faptul că este om și Dumnezeu prin fire, acest lucru îl are pentru Sine însuși; însă faptul că și-a împlinit lucrarea, revărsînd iubire și devenind Mîntuitorul și Izbăvitorul meu – acest lucru se întîmplă pentru mîngîierea și binele meu". Căci, așa cum spunea Luther într-o predică din 1525, Hristos nu era numit "Hristos" fiindcă avea două firi, ci datorită lucrării Sale ca Mîntuitor. Iar Melanchthon îi critica pe scolastici pentru că "ascundeau slava și binefacerile lui Hristos" în ciuda corectitudinii formale a doctrinei lor despre persoana lui Hristos.

Este totuși un profund anacronism să se tragă concluzia din aceste afirmații și din altele asemănătoare "că prin Reforma lui Luther a fost abolit vechiul creștinism dogmatic" și că odată cu Reforma "se sfîrșește istoria dogmei". Dimpotrivă, ar fi mai aproape de adevăr să vedem în Reforma lui Luther o nouă etapă în dezvoltarea "vechiului creștinism dogmatic", așa cum doctrina lui Anselm cu privire la izbăvirea prin satisfacția adusă de suferința și moartea lui Hristos reprezentase o etapă anterioară în această dezvoltare. Preluînd concepția augustiniană

Vezi vol. 1, pp. 273-276

Vezi vol. 3, pp. 168-170

Vezi supra, pp. 74-75

Mel. Eccl. (CR 23:622); Chem. Exam. CTrid. 1.8.2 (Preuss 162-165)

Apol. Conf. Aug. 4.29 (Bek. 165); Blngr. Dec. 3.9 (1552:158r)
Mel. Comm. Rom. (CR 15:493; 525); Mel. Enarr. Rom. (CR 15:803)

Vezi infra, p. 301

Vezi infra, p. 315

Vezi supra, p. 196

asupra păcatului și harului, Anselm pornise de la interpretarea apuseană a acordului încheiat la Conciliul de la Calcedon: Hristos era "Dumnezeu-omul", a cărui moarte nu era necesară (de vreme ce era atotputernic) si nici obligatorie (de vreme ce era fără păcat), dar care din proprie vointă si-a asumat firea omenească în persoana Fiului lui Dumnezeu, așa încît prin moartea lui să obțină în mod voluntar satisfacția datorată de neamul omenesc si să o dea semenilor săi (de vreme ce el nu avea nevoie de ea). Comunicarea satisfacției lui Hristos cu ajutorul harului în Biserică ridicase totuși un nou set de probleme, asa cum demonstraseră doctrinele din Evul Mediu tîrziu cu privire la mîntuire și la sfintele taine. În ciuda unor dezbateri repetate pe marginea doctrinei privind persoana lui Hristos, s-a păstrat totuși neatinsă esența dogmei calcedoniene. Ceea ce cerea în continuare dezvoltarea medievală a doctrinei mîntuirii nu era o "abolire" a "crestinismului dogmatic" de la Niceea si Calcedon, ci o cercetare mai aprofundată a modului cum puteau fi însusite "binefacerile" mîntuirii - care era tema pasajelor citate din Luther și Melanchthon.

Viziunea lor distinctivă asupra modalității de însusire a mîntuirii, concretizată în doctrina îndreptățirii prin credință, era, cel puțin în forma pe care a luat-o în concepția teologică a reformatorilor, o doctrină pentru care era extrem de dificil să se dovedească o continuitate istorică în Biserica primelor veacuri, în ciuda faptului că existau dovezi în sprijinul ei nu doar în Scripturi, ci și la Părinții Bisericii sau că existau, în orice caz, "urme" (vestigia) ale ei. Nu doar acest răspuns la problema îndreptățirii, dar nici măcar chestiunea îndreptățirii în sine nu era cîtuși de putin un loc comun în gîndirea patristică, răsăriteană ori apuseană. Acest fapt le-a dat adversarilor doctrinei reformatorilor ocazia să acuze că era o inovație și, prin urmare, o încălcare a tradiției doctrinare. Totusi această doctrină avea relevanță numai dacă era văzută ca o dezvoltare nu doar din antropologia augustiniană, așa cum încercau să demonstreze reformatorii, ci si din dogma Treimii. Disocierea doctrinei reformatorilor de orice teorie privind "simpla atribuire" [a îndreptătirii] și accentuarea ideii că singurul obiect valabil al credinței care îndreptăteste era persoana lui Iisus Hristos ca Fiu întrupat al lui Dumnezeu situau această doctrină în cadrul teologiei trinitare. Poate că modul cel mai precis de a desemna locul doctrinei Treimii în cadrul învățăturii reformatorilor

ar fi să se spună că pentru ei a rămas o presupoziție dogmatică fundamentală; era o doctrină pe care o aveau în comun cu teologii medievali și, prin urmare, nu era o chestiune polemică directă.

Inițial, același lucru părea să fie adevărat și în cazul doctrinei privind persoana lui Hristos. Ceea ce se spunea în Confesiunea de la Augsburg în legătură cu cele două firi "atît de indisolubil unite într-o singură persoană, încît există un Hristos, Dumnezeu adevărat si om adevărat" era acceptat în mod explicit de criticii declarați ai Confesiunii, cît si de apărătorii ei. Încercările sporadice ale adversarilor romano-catolici de a depista tendințe eretice în hristologia lui Luther pe baza unor afirmații ale acestuia s-au dovedit fără succes. Mai curînd controversa dintre cele două grupări majore din cadrul protestantismului. luterană și reformată, pe marginea prezenței reale a trupului și sîngelui lui Hristos în Cina Domnului s-a aflat la baza celei mai aprofundate preocupări occidentale de după perioada de început a Bisericii fată de chestiunile delicate ale hristologiei. Confesiunile ambelor părți își afirmau loialitatea față de doctrina orotdoxă privind persoana lui Hristos, asa cum fusese ea formulată la Conciliile de la Efes si Calcedon, în vreme ce teologi din ambele tabere (precum și din cea romano-catolică) acceptau formula antinestoriană adoptată la Conciliul de la Efes prin care Fecioara Maria era numită Theotokos. În plus, fiecare parte se străduia să găsească la adversarii săi o paralelă cu una sau alta dintre extremele eretice condamnate la acele concilii: Luther a profitat de ocazia unei cercetări istorice a Conciliului de la Efes pentru a-l eticheta pe Ulrich Zwingli drept "neo-nestorian", iar Calvin considera drept o consecință involuntară a doctrinei luterane privind prezența reală faptul "că trupul [lui Hristos] era înghițit de divinitatea sa", ceea ce reprezenta erezia "eutihiană" condamnată la Calcedon. Controversa hristologică avea să continue un secol și ceva între teologii reformați si cei luterani si apoi chiar în rîndul teologilor luterani.

Ceea ce a accentuat-o era ideea, care pare să fi fost lansată mai întîi de Cornelius Hoen, potrivit căreia înălțarea lui Hristos la dreapta lui Dumnezeu împiedica prezența sa trupească în pîinea și vinul Euharistiei, căci era "spre folosul" ucenicilor Săi și al Bisericii din toate timpurile ca ei să nu mai aibă o legătură fizică directă cu Hristos. Johannes Oecolampadius, considerat inițiatorul modern al acestei idei, a dezvoltat teoria lui Hoen.

Conf. Aug. 3.2 (Bek. 54)

Apol. Conf. Aug. 3 (Bek. 158)

Coch. Phil. 1.2.6 (1534:C3r-C4v)

Conf. Helv. post. 11 (Niesel 238); Form. Conc. S. D. 8.46 (Bek. 1031)
Luth. Ev. In. 14-15. 14:16 (WA 45:558); Luth. Magn. ep. dod. (WA 7:545); Oec. Mis. 5 (1527: E2v); Zw. Mar. (CR 88:399); Blngr. Dec. 4.6 (1552: 235r); Blngr. Sum. 6.5 (1556:93r); Blngr. Conc. 1.22 (1561:96r); Boz. Conf. 3.23 (Bez Tract 1:5); Form. Conc. S. D. 8.24 (Bek. 1024); Diot. Cat. 3 (1545: Q1v)

Luth. Konz. (WA 50:591); Andrs. ap. Coll. Mont. Bell. 6 (1588:233)

Calv. Inst. (1559) 4.17.29 (Barth-Niosel 5:384)

Vezi vol. 1, p. 261

Zw. Bgn. (CR 91:560); Zw. Wort. (CR 92:907-908)

In. 16,7

Zw. Gen. 21:8 (CR 100:132) Ec. Enchir. 29 (CCath 34:290) Oec. Dign. euch. 1 (1526:A2v) Oec. Ant. 13 (1526:C1r) Zw. Amic. exeg. 5 (CR 92:695-701)

Oec. Ant. 11 (1526:B4v) Oec. Billic. (1526:C4v)

Mat. 28,20 Oec. Corp. (1526:D6v); Zw. Wort. (CR 92:917-921; 951)

Oec. Antisyn. 47 (1526: N1v)

Zw. Unt. 2 (CR 91:818-819)

Ev. 5,7

Cat. Gen. 1.79 (Niesel 11)

Blngr. Sum. 8.8 (1556:151v); Blngr. Nacht. 2 (1553:D3r)

Blngr. Resp. Brent. (1562:6v)

Cat. Heid. 48 (Niesel 160)

Urs. Ex. ver. doct. 5 (Reutor 1:843)

Calv. Inst. (1559) 4.17.24

(Barth Niegel 5:376): Calv.

Calv. Inst. (1559) 4.17.24 (Barth-Niesel 5:376); Calv. Cn. 4 (Barth-Niesel 1:521); Las. West. 25 (Kuyper 1:304-305)

Vezi vol. 1, p. 259-261

Bez. Ep. theol. 60 (1575:269); Zw. Wort. (CR 92:937; 940)

Criticîndu-i pe cei "pentru care nu este suficient spre slava lui Hristos că preasfîntul lui trup stă de-a dreapta Tatălui. așa cum se mărturisește în articolele crezului în temeiul Scripturilor", el prezenta drept consens universal și "temelie solidă" a doctrinei adevărate ideea că trupul înviat al lui Hristos se află în ceruri. Aici pe pămînt Hristos își conduce Biserica, Duhul și harul său fiind "prezente în puterea (virtute) sa" mai curînd decît "în trupul său". Făgăduinta că va fi cu Biserica sa pînă la sfîrsitul veacurilor nu însemna că trupul său va fi prezent, căci "trupul lui Hristos nu este pretutindeni unde este Hristos". Aceasta nu echivala cu "darea la o parte a lui Hristos" sau cu transformarea trupului său într-o fantasmă, așa cum obiectau apărătorii doctrinei medievale. În concluzie, Hristos spunea: "Atunci cînd mă veți vedea înălțîndu-mă la cer, veți vedea limpede că nu ați mîncat trupul meu în sens fizic și că nu pot fi mîncat în sens fizic". Dacă trupul lui Hristos era acum în împărăția cerurilor nu se putea vorbi despre prezența lui trupească în Taina Euharistiei.

Oricare ar fi modul corect de a vorbi despre prezență, dintre toate modurile posibile, nu s-ar cuveni să trecem cu vederea diferența dintre ea și "prezența trupească" prin care, "în zilele trupului Său", se putea spune că a fost într-un loc sau altul. Așa cum afirma Bullinger, "trupul lui Hristos se află în ceruri în stare de slavă, nu aici pe pămînt în stare de stricăciune"; de aceea "gura omului nu poate mînca trupul lui Hristos și nu poate bea sîngele lui". Căci "cerurile în care s-a înăltat Domnul nostru sînt un loc anume, nu pe acest pămînt și nici altundeva, dar deosebit de pămînt, deasupra acestei lumi supuse stricăciunii". Prezenta lui Hristos alături de Biserica sa după înălțare era "potrivit firii sale divine, a slavei, a harului și a Duhului", dar nu potrivit firii sale omenești care se află la dreapta lui Dumnezeu. Înăltarea lui Hristos se deosebea de sederea sa la dreapta Tatălui, asa cum se spunea limpede în Crezul apostolilor. Deși "despărțit și rupt" de această fire umană prin "întregul spațiu dintre cer și pămînt", sufletul credinciosului era în același timp unit cu ea si hrănit de ea în Euharistie.

Ca răspuns la această argumentare, formulată de Oecolampadius și Zwingli, Luther a extrapolat doctrina ortodoxă a "comunicării însușirilor" pentru a atribui omniprezența firii divine a lui Hristos întregii sale persoane slăvite, atît divină, cît și umană. În timp ce adversarii lui interpretau pasajul în mod diferit, Luther își fundamenta

In. 3,13

Luth. Wort. (WA 23:147); Andrs. ap. Coll. Mont. Bell. (1588:332); Grop. Leyb. 1 (1556:17r; 30r)

Luth. Wort. (WA 23:133)

Luth, Wort. (WA 23:145)

Vezi infra, p. 154

Luth. Wort. (WA 23:149-151)

Luth, Symb. (WA 50:266-267)

Form. Conc. S. D. 8.87 (Bek. 1046)

această accepțiune a comunicării însusirilor chiar pe cuvintele lui Hristos: "Nimeni nu s-a suit în cer, decît Cel ce S-a coborît din cer, Fiul Omului, Care este în cer". Aceasta însemna că încă din timpul vieții pe pămînt și cu siguranță după preaslăvirea sa, trupul lui Hristos se afla în cer si pe pămînt în acelasi timp, fiind prezent pretutindeni. Căci sintagma "dreapta lui Dumnezeu" nu se referea la un loc anume, nici măcar la un loc în cer, ci la "atotputernicia lui Dumnezeu, care poate să nu fie nicăieri si în acelasi timp trebuie să fie pretutindeni". Atotputernicia și maiestatea au fost comunicate naturii umane a lui Hristos prin întrupare, așa încît, păstrîndu-și însușirile esențiale, se împărtăsea din cele ale naturii divine, în persoana concretă si unică a Logosului întrupat. Ceea ce însemna că, chiar dacă Hristos nu ar fi spus, "Acesta este trupul Meu", trupul și sîngele lui trebuie să fie prezente pretutindeni, inclusiv în pîinea și vinul Euharistiei. Deși criticii lui replicau că o astfel de conceptie părea să transforme prezenta euharistică într-un simplu exemplu al unei omniprezente generale a naturii umane a lui Hristos, riscînd să reducă Euharistia la statutul de corolar al acestei realități metafizice apriorice, Luther insista asupra faptului că nu îsi întemeia credința în cuvintele "Acesta este trupul Meu" pe o ipoteză raționalistă, ci pe cuvîntul și făgăduința lui Hristos.

Recunoasterea corectă a relatiei dintre divinul si omenescul din persoana lui Hristos nu reprezenta, pentru Luther și susținătorii lui, o teorie speculativă, ci baza necesară pentru doctrina privind lucrarea lui Hristos, pentru "mîngîierea" creştină și, ca atare, pentru teologia crucii. Căci, în toiul disputelor pe tema unirii ipostatice dintre cele două firi ale lui Hristos și a comunicării însusirilor, Luther își prezenta cea mai caracteristică - și influentă din perspectivă istorică - afirmație legată de doctrina hristologică, într-o explicație a Crezului apostolilor: "Cred că Iisus Hristos, Dumnezeu adevărat, născut din Tatăl mai înainte de toți vecii, și om adevărat, născut din Fecioara Maria, este Domnul meu, care m-a mîntuit pe mine, făptură rătăcită și osîndită, m-a izbăvit și m-a dezrobit de toate păcatele, de moarte și de puterea diavolului, nu cu arginți și cu aur, ci cu sfîntul și neprețuitul său sînge și cu pătimirile și moartea sa nevinovată, pentru ca eu să fiu al lui, să fiu rob în împărăția lui și să-l slujesc în veşnică dreptate, neprihănire și binecuvîntare, chiar și acum, cînd s-a ridicat din morti, trăind și domnind în vesnicie". În această frază doctrina cu privire la persoana lui Hristos era exprimată printr-o apoziție, în timp ce doctrina cu privire la lucrarea lui Hristos alcătuia predicatul: Hristos este ceea ce este pentru a face ceea ce face.

În plus, în această declarație nu răsuna nici o ecou din versiunea lui Anselm cu privire la doctrina izbăvirii, desi un astfel de ecou al "satisfacției" putea fi sesizat în secțiunea corespunzătoare a Marelui Catehism al lui Luther. Luther folosea limbajul lui Anselm pentru a descrie tranzactia dintre Hristos și Tatăl prin care era satisfăcută dreptatea lui Dumnezeu si era împlinită mila lui Dumnezeu, prin mîntuirea neamului omenesc. Într-o serie de prelegeri anterioare pe marginea Noului Testament el spunea despre Hristos: "El este cel care a adus satisfacția, el este cel ce este drept, el este pavăza mea, el este cel care a murit pentru mine". Iar într-o serie de prelegeri ulterioare tot pe marginea Noului Testament el îl reprezenta pe Tatăl spunîndu-i Fiului să "plătească și să aducă satisfacție pentru" păcatele tuturor oamenilor. Colegul său, Johann Bugenhagen, vorbea despre lucrarea lui Hristos ca "aducînd satisfacție legii" "în mod gratuit în locul nostru"; folosirea unui astfel de limbaj părea potrivit mai ales atunci cînd era așezat într-o opoziție polemică față de ideea unei satisfacții dobîndite în urma unor acte de pocăință ale omului. Un alt coleg, Philip Melanchthon, era încă și mai explicit în însusirea acestui limbaj. El îl recunostea pe Anselm drept o autoritate în ceea ce privește doctrina izbăvirii, precum și în ceea ce privește definiția păcatului originar, și insista în mod repetat asupra nevoji ca dreptatea lui Dumnezeu să fie satisfăcută pentru ca mila lui Dumnezeu să acorde iertarea păcatelor și mîntuirea. Numai Hristos era "drept înaintea lui Dumnezeu", numai el "a adus satisfacție lui Dumnezeu". Elevul lui Melanchthon, Martin Chemnitz, care a contribuit la acceptarea teologiei lui Melanchthon de către generațiile ulterioare aducînd-o pe aceeași linie cu cea a lui Luther, sustinea învățătura acestuia potrivit căreia "Hristos a adus satisfacție pentru toate păcatele, pentru vina și pentru pedeapsa lor, așa încît suferințelor și satisfacțiilor noastre nu le mai rămîne nimic de făcut pentru a ispăsi păcatele", în timp ce un contemporan mai tînăr al lui Chemnitz afirma că "meritul lui Hristos a adus satisfacție dreptății divine".

Însă în cazul lui Luther, și chiar și al luteranilor de mai tîrziu, repetarea acestui vocabular nu presupunea în mod necesar o acceptare a întregii scheme a lui Anselm,

Luth. Dtsch. Kat. 2.2.31 (Bek. 652)

Luth. Rom. 2,15 (WA 56:204)

Luth, Gal. (1535) 3:13 (WA 40-I:441)

Bgn. Annot. Eph. 2:14 (1524:9r) Bgn, Annot. Col. 2:13 (1524:42r) Bgn. Bed. (1525:A2r); Bgn. Sac. (1525:A4r); Bgn. Chr. gl. (1527:13); Calv. Nec. ref. (CR 34:485-486) Mel. Disp. part. poen. 14 (CR 12:506); Mel. Cat. puer. (CR 23:189); Mel. Comm. Rom. (CR 15:663) Mel. Post. (CR 24:579) Mel. Comm. Rom. (CR 15:623); Mel. Enarr. Rom. 5 (CR 15:917) Mel. Enarr. Symb. Nic. (CR 23:260); Mel. Explic. Symb. Nic. (CR 23:582); Mel. Comm. Rom. (CR 15:657) Mel. Annot. Rom. 10 (CR 15:477)

Chem. Loc. 11 (1604-II:793)

Hutt. Comp. 12.7 (1728:186) Vezi supra, p. 75-79

Aulén (1969) 105

Luth, Gal. (1535) 3:13 (WA 40-I:441)

Vezi vol. 3, p. 162-163

Luth. Gal. (1535) 3:13 (WA 40-I:441)

Luth. Gal. (1535) 3:13 (WA 40-I:442)

Aug. Conf. 10.43.68-70 (CSEL 33:278-280)

la fel cum se întîmplase și în secolele imediat precedente lui Luther. Într-un text de prezentare a doctrinei sale privind lucrarea lui Hristos pe cruce, care a fost numit "poate pasajul care expune cel mai exact punctele centrale de care depinde întreaga învătătură a lui Luther", el îsi înfățisa concepția despre ceea ce a făcut Hristos pe cruce si cum a făcut. După ce afirmă, prin cuvintele citate anterior. că Tatăl îi spune Fiului "să plătească și să aducă satisfactie pentru" păcatele tuturor oamenilor, el descrie în continuare, prin cuvintele unui imn pascal medieval cu rădăcini în textele patristice grecești și latine, "duelul nemaipomenit" dintre viată și moarte, dintre Hristos și dusmanii cărora neamul omenesc le era rob ca urmare a păcatului. Căutînd să-l atace și să-l înfrîngă pe Hristos la fel cum făcuseră cu toți oamenii de dinaintea lui, dusmanii au fost cei înfrînți: "Astfel în Hristos păcatul este înfrînt, omorît si îngropat, iar dreptatea rămîne biruitorul si conducătorul pe vecie". Moartea a fost și ea "înfrîntă și nimicită", iar blestemul ancestral aruncat asupra lui Adam si a Evei a trebuit să cedeze locul binecuvîntării lui Hristos.

În ciuda faptului că folosea el însuși termeni și metafore din lucrarea lui Anselm, De ce s-a făcut Dumnezeu om. Luther îi acuza pe scolastici că "distrugeau complet" această "doctrină fundamentală a credinței crestine" privind înfrîngerea păcatului, a morții și a diavolului prin Hristos cel biruitor. În plus, doctrina era "umbrită încă o dată" de radicalii din vremea sa. Printre acesti radicali probabil că îi includea și pe cei care nu erau de acord cu el în privința doctrinei despre relația dintre firea divină și cea umană în Hristos: căci sustinea că "era necesar ca cel care avea să-i înfrîngă pe acești [dușmani] din el însuși trebuia să fie Dumnezeu adevărat prin fire" și că prin urmare firea umană a celui răstignit trebuie să fi primit de la firea divină, prin comunicarea însușirilor, slava și puterea de a-i birui pe dusmanii neamului omenesc. Această doctrină hristologică și teologia crucii erau înrudite în cadrul învătăturii lui Luther, asa cum erau doctrina îndreptătirii prin har cu ajutorul credinței și doctrina potrivit căreia crucea lui Hristos era biruința lui Dumnezeu asupra tiraniei păcatului, a mortii și a diavolului; "căci este exclusiv menirea puterii divine de a distruge păcatul și a nimici moartea, de a face dreptate și a da viață". Hristos s-a îmbrăcat în persoana păcătosului, a luat asupra sa legea si blestemul si prin ceea ce Luther numea, făcîndu-se de data aceasta ecoul lui Augustin, un "schimb prielnic", a

îndurat moartea "pentru noi"; "însă fiind o persoană divină și veșnică era cu neputință ca moartea să-l ia în stăpînire" și prin învierea sa a zdrobit puterea morții.

Totuși, așa cum reducerea teologiei crucii la o versiune a teoriei lui Anselm privind răscumpărarea prin îndreptătire echivala cu o simplificare exagerată, tot o formă de reducționism este și exacerbarea imaginii lui "Hristos biruitorul" - ceea ce Luther nu a făcut. Un alt punct divergent între concepția lui asupra răscumpărării și cea a lui Anselm era accentul mai mare pe care Luther îl punea pe viața lui Iisus, și nu doar pe moarte și înviere, ca parte integrantă din lucrarea mîntuirii. Legea lui Dumnezeu, care era unul dintre "dușmanii" asupra cărora Hristos a iesit biruitor, era si o poruncă divină pe care omul avea obligația să o împlinească, dar căreia nu i se putea supune. În legătură cu legea înțeleasă în acest sens Luther vorbea despre "Hristos care împlinește". Hristos a luat asupra sa pedeapsa pentru păcat primită de om din cauza nesupunerii fată de lege. Dar s-a si supus fată de lege în timpul vietii pămîntesti. El care nu avea nevoie ca legea să-i spună ce se cuvine să facă si care prin desăvîrsirea sa trecea dincolo de imperativele legii, de dragul neamului omenesc, s-a supus legii. Luther a mers chiar mai departe declarînd că "legea nu a fost pusă în mîinile noastre să o împlinim, ci a fost pusă în mîinile lui Hristos, care avea să vină, pentru ca el să o împlinească". Această imagine a lui "Hristos care împlinește" s-a concretizat pînă la urmă în distinctia dintre supunerea pasivă a lui Hristos, prin care a pătimit și a murit pe cruce, și supunerea lui activă, prin care a împlinit poruncile legii "de la sfînta sa nastere si pînă la moarte în locul nostru, al sărmanilor păcătoși"; de aceea "desăvîrșita supunere a persoanei desăvîrsite a lui Hristos" atît în viață, cît și în moarte ne era "considerată ca dreptate".

Împlinirea legii prin supunerea sa activă și pasivă nu a fost desigur unicul scop al vieții pămîntești a lui Iisus Hristos și nici al răstignirii sale. Căci, așa cum Luther aflase de la Augustin, "Scriptura îl înfățișează pe Hristos în două feluri: mai întîi ca dar...; și apoi ca model de urmat pentru noi". Lui "Hristos cel biruitor" și "Hristos care împlinește" trebuia să i se adauge "Hristos modelul". Asemenea lui Anselm și lui Bernard înaintea lui, Luther punea mult mai mare accent pe Hristos ca dar decît pe Hristos ca model. Ca model, Hristos era "asemenea sfinților"; de aceea acesta era "cel mai puțin important aspect

Luth. Gal. (1519) 5:4 (WA 2:563) Luth. Gal. (1519) 4:4-5 (WA 2:534)

Luth. Gal. (1519) 2:18 (WA 2:497)

Luth. Gal. (1519) 3:20 (WA 2:523) Men. Gerecht. (1552:N2v); Hunn. Just. (1590:30-31)

Form, Conc. S. D. 3,15 (Bek. 918-919)

Form. Conc. S. D. 3.58; 56 (Bek. 933-935)

Luth, Gal. (1535) 5:8 (WA 40-11:43); Luth. I Pet. 4:1 (WA 12:371); Luth, Thes. Antimon. 5,50-51 (WA 39-1:356) Vezi vol. 3, p. 173-175

Luth. Stras. (WA 15:396)

Luth. Himm. Proph. 2 (WA 13:196-197)

Luth. Vor. N. T. (WA DB 6:10)

Luth. Matt. 5-7.7; 24-27 (WA 32:535)

Luth. Ev. In. 6-8.6:63 (WA 33:259)

Luth. Disp. Heid. 20 (WA 1:362)

Luth. Serv. arb. (WA 18:782)

Luth, Pred. 25.vii.1522 (WA 10-III: 239)

al lui Hristos". O interpretare a lucrării lui Hristos care se concentra numai pe Hristos ca "model si dătător de lege" în dauna lui Hristos ca "tezaurul nostru și dar al lui Dumnezeu" era o trădare a Evangheliei ca tezaur al Bisericii. La fel se întîmpla și în cazul unei interpretări a lucrării lui Hristos care insista doar pe învătăturile morale și nu pe cruce. Dacă ar trebui să aleagă între o prezentare a minunilor înfăptuite de Hristos și o prezentare a învătăturilor sale, spunea Luther în prefața la Noul Testament. el ar alege învățăturile; de aceea prefera Evanghelia lui Ioan și nu Evangheliile sinoptice. Învătătura lui Hristos din Predica de pe Munte era "mult diferită de toate cele pe care [oamenii] fuseseră obișnuiți să le asculte". Însă "Hristos învățătorul", asemenea lui "Hristos modelul", nu putea fi de nici un folos si nu putea "să te facă viu si duhovnicesc" fără credința în Hristosul crucii.

Aceste concepții asupra lucrării lui Hristos ca îndreptățire, biruință, împlinire a legii, model și învățătură apartineau teologiei crucii pentru motivul evident că descriau ceea ce făcuse Hristos pe cruce, ca rezumat al întregii sale vieți și învățături. Totuși prin noțiunea de "teologie a crucii" Luther intentiona să spună mai mult: "Merită se fie numit teolog", preciza Luther la începuturile cristalizării teologiei crucii, "cel care înțelege lucrurile vizibile și manifeste ale lui Dumnezeu văzute prin suferință și cruce". Într-un sens mai profund, asadar, teologia crucii era o prezentare a înseși semnificației revelației ca dezvăluire si ascundere simultană a "lucrurilor vizibile și manifeste ale lui Dumnezeu", care nu erau accesibile pe căile directe ale cunoașterii cu ajutorul rațiunii și experienței, ci numai pe calea indirectă a crucii. Deși Dumnezeu își arăta darurile, inclusiv darul lui Hristos, nimeni nu-l putea cunoaște pe Dumnezeu prin aceste daruri dacă Dumnezeu nu folosea si o altă cale; la aceasta se făcea referire cînd se vorbea despre înțelegerea lucrurilor manifeste ale lui Dumnezeu prin cruce, în care Dumnezeu era atît ascuns, cît și revelat.

Dusă la extrem, o astfel de interpretare a revelației și cunoașterii a condus la următoarea definiție a credinței: "Este natura credinței să se întemeieze pe harul lui Dumnezeu. ... Credința nu are nevoie de informație, cunoaștere sau certitudine, ci de o abandonare de bunăvoie și o încredere plină de bucurie în bunătatea Lui nesimțită, neîncercată și necunoscută". Luther pare să fi urmat o tradiție filozofică ce punea sub semnul întrebării, din motive logice, forța edificatoare a demonstrațiilor tomiste

Vezi vol. 3, pp. 307-308

Rom. 1.20

Vezi vol. 3, p. 286

Luth. Rom. 1:20 (WA 56:177)

Luth, Serv. arb. (WA 18:719)

Luth, Gen. 45:3 (WA 44:591)

Luth. Pred. 15.viii.1517 (WA 4:647-648)

E. Seeberg (1929) 1:129

Luth, Res. disp. indulg. 58 (WA 1:614)

Luth. Ps. 147:13 (WA 31-I:436)

Luth, Gal. (1535) 2:6 (WA 40-I; 173)

Luth. Ab. Chr. (WA 26:339)

Vezi supra, p. 196

Luth, Wort, (WA 23:151); Apol. Conf. Aug. 4.67 (Bek. 173)

ale existenței lui Dumnezeu. Totuși, mai important era faptul că punea sub semnul întrebării, din motive teologice, identificarea oricărui Dumnezeu "dovedit" în acest mod cu Dumnezeul si Tatăl Domnului Iisus Hristos. Comentînd pe marginea principalului pasaj din Noul Testament care fusese folosit pentru a stabili demonstrabilitatea existentei lui Dumnezeu, Luther insista asupra unei observații ca cea a lui Anselm și a altor gînditori medievali, potrivit căreia "trebuie să fie ceea ce este mai sublim decît orice altceva, mai înalt decît orice si care ajută orice". Chiar și atunci cînd se opunea slăvirii capacității naturale a omului din gîndirea lui Erasmus, Luther atribuia "rațiunii naturale" recunoașterea, chiar și în afara Scripturii, a faptului că Dumnezeu era atotputernic, iar prestiinta Sa era infailibilă. Însă "întrebările speculative despre Dumnezeu" formulate de filozofi, care "ajungeau la o oarecare cunoaștere", conduceau în cel mai bun caz la o cunoaștere care era "doar obiectivă" și care nu putea ști dacă "lui Dumnezeu îi pasă" sau nu. Asa cum spunea într-o predică din 1517 despre sărbătoarea Adormirii Maicii Domnului, o "înăltare la cunoasterea lui Dumnezeu" prin aceste mijloace era "primejdioasă" și provoca "deznădejde", căci tot ce putea afla despre Dumnezeu era "nesfirsita lui putere, întelepciune și dreptate".

Prin contrast, "teologul crucii" era cel pe care îl definea, printr-o "expresie extrem de caracteristică" drept teologul "care împreună cu apostolul îl cunoaște numai pe Dumnezeul răstignit și ascuns". Adevăratul Dumnezeu voia să "rămînă ascuns și să facă totul din spatele măștilor Sale"; întreaga creație era o astfel de "mască" a lui Dumnezeu, asa cum erau funcțiile și structurile societății umane. Era necesar să se facă deosebirea între Dumnezeu si măstile Sale. Dumnezeu era "o ființă supranaturală, de nepătruns care există în același timp în fiecare sămînță, întreg și pe deplin, dar și în toate, deasupra tuturor și în afara tuturor lucrurilor create... Nimic nu poate fi mai mic decît Dumnezeu și nimic nu poate fi mai mare decît Dumnezeu". Pentru a-l cunoaste pe acest Dumnezeu, care era pretutindeni si totusi nicăieri, credința era chemată să se uite nu la "măștile" Sale, ci la revelația Sa. Era una ca Dumnezeu să fie prezent și alta ca Dumnezeu să fie prezent "pentru tine". El era prezent "pentru tine" atunci cînd adăuga cuvîntul său si se lega de acesta, spunînd "Aici mă vei găsi". Si astfel, "cînd ai cuvîntul, poti să-l prinzi si să-l înțelegi cu siguranță". Dumnezeu a interzis

Luth. Gen. 26:9 (WA 43:460)

Col. 2,3 Luth. Gal. (1535) 1:3 (WA 40-I:79)

Luth. Dtsch. Kat. 2.3.65 (Bek. 660)

Luth, Dict. Ps. 75:8 (WA 3:516)

Bgn. Annot. Col. 1:15 (1524:35r) : Bgn. Annot. Eph. 1:13 (1524:3r)

Bgn. Chr. gl. (1527:128)

Mel. Loc. (1521) (Plitt-Kolde 141; 161)

Mel. Annot. Rom. (CR 15:443)

Luth. Kirchpost. pr. (WA 10-I:9) Form. Conc. S. D. 5.3 (Bek. 952-953)

cu desăvîrșire cercetarea speculativă a divinității sale, care avea să rămînă ascunsă cu excepția lui Hristos, Cuvîntul lui Dumnezeu, prin care "Dumnezeul nerevelat" a devenit "Dumnezeul revelat", rămînînd totusi ascuns. Căci Hristosul în care s-a revelat Dumnezeu era Hristos cel răstignit, fără a fi cîtuși de puțin evident că acesta era Dumnezeul revelat. A vedea iubirea lui Dumnezeu în Hristos însemna a-l vedea pe cel în care "sînt ascunse toate visteriile înțelepciunii și ale cunostinței". Sau, așa cum își rezuma Luther doctrina despre revelatie în Marele catehism, "nu am putea ajunge niciodată să recunoaștem bunăvointa și harul Tatălui dacă nu ar fi Domnul Hristos, care este o oglindă a inimii părintesti [a lui Dumnezeu], fără de care nu putem vedea nimic altceva decît un judecător aprig și plin de urgie". Totuși, fiindcă și în Hristos Dumnezeu era ascuns, dar și revelat, Luther preciza în continuare: "Si nici despre Hristos nu am fi putut ști nimic dacă nu ar fi fost revelat de Duhul Sfînt" în cuvîntul Evangheliei.

## Caracterul central al Evangheliei

În centrul teologiei crucii propuse de Luther, precum și al concepției sale asupra istoriei și experienței umane se afla Evanghelia lui Iisus Hristos. Așa cum spunea în primele sale comentarii pe marginea Psalmilor, "Evanghelia ne impune crucea și viața", ceea ce era, continua el, "o combinație mîntuitoare atît timp cît dăinuie această viață". Un coleg al lui Luther exprima învățătura acestuia atunci cînd definea Evanghelia drept "cunoașterea harului și milei lui Dumnezeu prin Hristos", mesaj care anunța "iertarea tuturor păcatelor și moștenirea vieții veșnice" prin Hristos, care era "locașul milei" lui Dumnezeu. Un alt coleg spunea încă și mai simplu: "Evanghelia este o făgăduință"; căci "Evanghelia propovăduiește că Hristos, Fiul lui Dumnezeu, a fost dat pentru noi și este dreptatea noastră înaintea lui Dumnezeu". Iar una dintre definițiile lui Luther spunea: "Evanghelia este un discurs despre Hristos, potrivit căruia el este Fiul lui Dumnezeu și s-a făcut om pentru noi, a murit și a înviat și a fost făcut Domn peste toate lucrurile". Toți recunoșteau faptul că termenul "evanghelie" nu era folosit cu același sens în Noul Testament sau în limbajul Bisericii, ca de pildă atunci cînd se referea la primele patru cărți ale Noului Testament, Mel. Loc. (1521) (Plitt-Kolde 144); Zw. Klar. (CR 88: 374) Luth. Thes. Antinom. 3.34 (WA 39-I:351)

Luth. Vor. N. T. (WA DB 6:8)

Luth, Gal. (1535) 2:4-5 (WA 40-I:164)

Luth, Gal. (1535) 2:14 (WA 40-I:207)

Luth, Gal. (1535) 2:14 (WA 40-I:210)

Luth, Ev. In. 1:17 (WA 46:663)

Luth, Gal. (1535) 2:17 (WA 40-I:250)

In. 1,17

Luth, Ev. In. 1-2.1:17 (WA 46:658)

Luth. Dict. Ps. 85;8 (WA 4;9)

Luth. Dav. (WA 54:79)

căci o parte din conținutul acestora nu era cîtuși de puțin "evanghelic" potrivit acestor definiții. De aceea, deși conținutul acestor cărți ale Noului Testament îl reprezentau viața și faptele lui Hristos, "a-i cunoaște lucrările și lucrurile care i s-au întîmplat nu înseamnă a cunoaște adevărata Evanghelie, căci nu ajungi să cunoști în felul acesta faptul că el a învins păcatul, moartea și pe diavol".

În sensul strict de bunăvestire a mîntuirii prin biruinta lui Hristos, evanghelia se afla în totală opoziție fată de lege. Pornind de la această opozitie, Luther a conceput una dintre cele mai importante teme ale teologiei crucii. "Adevărul evangheliei este acesta", spunea el, "că dreptatea noastră vine numai prin credintă, fără faptele legii". și prin urmare singurul "teolog adevărat" era acela care "stie bine cum să facă distincția între evanghelie și lege". "Cunoașterea acestui subiect, distincția dintre lege și evanghelie", continua el, "este necesară în cel mai înalt grad, întrucît conține un rezumat al întregii doctrine crestine". Toți trebuiau să învețe să facă această distincție "nu doar prin cuvinte, ci și prin simtire și prin trăire". El punea propria lui confuzie și îndoială "de mai bine de treizeci de ani" pe seama neputinței lui de a face cum se cuvine această distincție și îi considera pe adversarii săi scolastici din tabăra romano-catolică precum și pe opozanții radicali din tabăra protestantă vinovati de faptul că făceau confuzie între lege și evanghelie. Toti acestia "judecă gresit", în mod inevitabil, fiindcă nu înțelegeau doctrina îndreptătirii si în locul ei propovăduiau "exact opusul, si anume faptul că Moise este Hristos și Hristos este Moise".

Folosirea lui Moise și a lui Hristos pentru a reprezenta legea și evanghelia avea un precedent chiar în Noul Testament, unde "harul și adevărul" erau linia de demarcație între ceea ce venise prin Moise si ceea ce venise prin Hristos. Legea, cuvîntul lui Moise adresat vietii exterioare a oamenilor, putea să învețe și să sfințească numai trupul, în timp ce evanghelia, cuvîntul lui Hristos adresat vieții lăuntrice a oamenilor, putea să învete și să sfintească spiritul. Menirea principală a lui Moise fusese să proclame mînia lui Dumnezeu în lege, si moartea care era consecința nesupunerii omului. Astfel Luther îl înfățișa pe Hristos spunîndu-i lui Moise: "Nu voi propovădui așa cum tu, Moise, esti obligat să propovăduiesti. Căci tu trebuie să proclami legea... De aceea propovăduirea ta îi face pe oameni nefericiti; le arată păcatele, din cauza cărora nu pot împlini legea". Nu era surprinzător asadar faptul că Vezi infra, p. 269

Vezi vol. 1, p. 90-91

Mel. Loc. (1521 Plitt-Kolde

Vezi vol. 1, p. 30

Luth. Gen. (WA 42-44)

Gen. 3,15 Luth. Decl. Gen. pr. (WA 24:11)

Luth. Deut. 18:15 (WA 14:675) Luth. Deut. 18:15 (WA 14:678)

Luth, Gal. (1535) 3:17 (WA 40-I:469); Apol. Conf. Aug. 4.188 (Bek. 197)

2Tim. 2,15

Luth. Gal. (1535) 3:19 (WA 40-1:483-484) Luth. Gen. 41:40 (WA 44:428)

Luth. Gen. 30:14-16 (WA 43:672)

Luth, Gen. 26:2-5 (WA 43:442) Luth, Serv. arb. (WA 18:765); Luth. Gal. (1535) 2:16; 3:21 (WA 40-1:217-18; 510-511); Calv. Rom. 3:20 (Parker 66-67) unii dintre criticii săi contemporani vedeau aici ecourile învățăturii lui Marcion, ereticul din veacul al II-lea, a cărui "lucrare principală și specială", după cum fusese descrisă de cel mai înverșunat adversar al său, Tertulian, era "despărțirea legii de evanghelie", și care respingea cu obstinație autoritatea lui Moise și a Vechiului Testament în favoarea unicei autorități a lui Hristos și a Noului Testament.

O astfel de interpretare a distincției pe care o făcea Luther între lege si evanghelie era totusi destul de superficială și cu totul greșită în ceea ce privește identificarea ei cu distincția dintre Vechiul și Noul Testament. S-a sugerat în mod ingenios că dacă Luther ar fi fost profesor la o universitate modernă, ar fi ocupat probabil catedra specializată pe Vechiul Testament, căruia i-a închinat cele mai multe prelegeri, petrecînd de pildă ultima decadă a vieții scriind o foarte amplă prezentare a Genezei. Această prezentare demonstra încă o dată că, departe de a identifica Vechiul Testament cu legea și Noul Testament cu evanghelia, el descoperea mesajul evangheliei de-a lungul Scripturilor. Moise era văzut ca un profet care a proorocit venirea lui Hristos, vorbind despre "protoevanghelie" si făgăduința lui Hristos. Moise proorocise cedarea propriei lui autorități în fața lui Hristos, profetul pe care trebuiau să-l urmeze oamenii. În același timp, Luther recunoștea că existau porunci în Noul Testament, ceea ce însemna că exista evanghelie în Vechiul Testament și lege în Noul Testament. Distincția dintre lege și evanghelie nu era o chestiune de localizare biblică sau de cronologie, ci era legată de o "dreaptă împărțire a cuvîntului adevărului".

Legea și evanghelia nu erau separate nici ca origine: Dumnezeu era autorul amîndurora. Cînd Dumnezeu a dat legea prin Moise pe muntele Sinai, a însoțit-o cu semne ale puterii și sfințeniei Sale, pentru a o întări prin afirmarea suveranității Sale. Moise era alesul lui Dumnezeu, un om "plin de credință" și înțelepciune, a cărui "lege" în cinci cărți nu a fost dată de nimeni altul decît de însuși Duhul Sfînt. Aceasta avea legătură nu doar cu legea morală cuprinsă în Decalog, ci și cu legea rituală întruchipată de preoția levitică, ce constituia partea principală a legii lui Moise. Prin urmare legea rituală se bucurase de aceeași autoritate ca și legea morală în cadrul legii lui Moise, așa încît sintagma din Noul Testament, "faptele Legii" le aparținea amîndurora. Deși atît legea, cît și evanghelia veniseră prin revelația lui Dumnezeu, exista totusi o diferență

Luth. Himm. Proph. (WA 18:81); Luth. Gen. 9:12-16 (WA 42:374); Luth. Thes. Antinom. 2,24 (WA 39-I:348)

Luth. Thes. Antinom. 2,38 (WA 39-I;349)

Apol. Conf. Aug. 4.5 (Bek. 159); Mel. Enarr. Symb. Nic. (CR 23:336-338)

Apol. Conf. Aug. 4.257 (Bek. 210); Luth. Thes. Antinom. 2.4-5 (WA 39-1:347) Luth. Thes. Antinom. 4.27 (WA 39-1:353)

Mat. 22,37-40

Lev. 18,5; Rom. 10,5; Gal. 3,12 Luth. Gal. (1535) 3:12 (WA 40-1; 425)

Eras. Lib. arb. 2.a.16 (Walter 35-36)

Luth. Serv. arb. (WA 18:677)

Luth, Gal. (1535) 2:16 (WA 40-1:223-236)

Luth. Gal. (1535) 2:19 (WA 40-I:270)

între ele: evanghelia putea fi cunoscută numai printroastfel de revelație, în vreme ce legea lui Moise avea, cel puțin în principiu, legătură cu legea naturii și era valabilă numai dacă era la fel cu legea naturii. Dar, din moment ce Dumnezeu era și sursa legii naturale, această diferență în privința căii de transmitere nu era o diferență în privința originii ultime și a auctorialității. Duhul Sfînt revelase atît legea, cît și evanghelia, și ambele erau adevărul său; însă scopurile pentru care au fost date, și, ca atare, efectele pe care trebuia să le aibă și le-a avut fiecare dintre ele, erau complet diferite.

Căci, asa cum Melanchthon rezuma distincția luterană în lucrarea sa Apologia Confesiunii de la Augsburg, "întreaga Scriptură ar trebui împărțită în aceste două doctrine principale, legea si făgăduintele". Era intenția si rolul legii, se spunea mai departe în Apologie, să fie "cuvîntul care osîndeste pentru păcat. Căci legea aruncă urgia, ea doar acuză, doar înspăimîntă constiințele". Iar acest lucru îl făcea fiindcă nimeni nu-i putea împlini poruncile: nu doar o viată desăvîrsită din punct de vedere moral, ci si o inimă virtuoasă, o motivație pentru viață care să-l iubească pe Dumnezeu mai presus de toate și să-și iubească aproapele cu desăvîrșire. De aceea atît Vechiul, cît și Noul Testament spuneau cu ironie despre faptele legii că "cel ce le va face va fi viu prin ele", de vreme ce nimeni nu le putea împlini. În fața argumentului susținut de Erasmus potrivit căruia prezența atîtor porunci în Vechiul și în Noul Testament presupunea putinta de a le împlini, Luther replica: "Raţiunea crede că omul este batjocorit printr-o poruncă imposibil de împlinit, însă eu susțin că în felul acesta omul este mustrat și deșteptat pentru a-și vedea propria neputință". Odată trezit păcătosul pocăit în felul acesta prin proclamarea legii pentru a-si recunoaste adevărata condiție înaintea lui Dumnezeu, legea își va fi îndeplinit menirea, urmînd să împlinească făgăduința evangheliei, pe care păcătosul o accepta numai prin credintă, fără nici un merit sau bizuire pe faptele legii. Păcătosul iertat "murea legii", nu mai era legat de ea, nu îi mai datora supunere si nici nu o mai cunostea. A fi îndreptățit numai prin credință însemna a trăi numai după modelul evangheliei.

Însemna acest lucru că legea lui Dumnezeu, inclusiv Cele Zece Porunci, nu avea nici o legătură cu starea de har? Dacă aceasta era poziția lui Luther (pe care părea uneori să o confirme), atunci de ce s-ar mai fi străduit, așa Luth, Antinom. (WA 50:470) Luth. Kl. Kat. 1 (Bek. 507-510); Luth. Disch. Kat. 1 (Bek. 560-645)

Form. Conc. Epit. 6.1 (Bek. 793)

Mel. Enarr. Rom. 3:20 (CR 15:853-855); Luth. Thes. Antinom. 1.24; 2.10 (WA 39-I:346; 348)

Apol. Conf. Aug. 4.62 (Bek. 172)
Mel. Explic. Symb. Nic. (CR 23:442); Mel. Comm. Rom. (CR 15:562); Mel. Enarr. Rom. 1: 1 (CR 15:819)

Luth. Antinom. (WA 50:474) Luth. Thes. Antinom. 4.14 (WA 39-1:352)

Form. Conc. Epit. 5.6 (Bek. 791)

Aug. Ep. Joh. 7.8 (PL 2033)

cum își întreba el însuși adversarii, să expună Cele Zece Porunci atît de des și cu atîta grijă plasîndu-le la începutul ambelor sale catehisme nu doar ca o condamnare a păcatului și ca o modalitate de a stîrni pocăința, ci ca o descriere si o normă a vieții creștine? Astfel de întrebări au fost ridicate nu doar o dată în timpul vieții lui Luther, iar în generația de după moartea sa ele au fost reluate cu și mai mare intensitate într-o serie de dispute grupate de obicei sub denumirea de "controversele antinomiene". În centrul disputelor se aflau două probleme înrudite, dar distincte în ceea ce privește folosirea creștină a legii în relație cu evanghelia: rolul celor două ca modalități de inducere a pocăinței, mai ales în cazul credinciosilor; și folosirea legii ca o stavilă "spre menținerea disciplinei exterioare" în societate și ca o oglindă pentru dezvăluirea păcatului, dar și ca o regulă care să le ofere crestinilor un set de principii morale, asa-numita "a treia întrebuintare a legii". Diferitele învățături pe care Luther și apoi susținătorii lui de mai tîrziu le-au denunțat drept antinomiene aveau în comun "[afirmația] blasfematoare că legea ar trebui complet eliminată din Biserică".

Exegeza și experiența se împletiseră în cazul lui Luther spre a defini legea ca fiind instrumentul ales de divinitate pentru a arăta mînia lui Dumnezeu și păcatul omului, însă într-o confesiune care vorbea în numele lui se preciza: "Evanghelia mărturisește că toți oamenii sînt supuși păcatului și sînt vrednici de urgia și moartea veșnică". Așadar, evanghelia era "propovăduirea pocăinței" precum și "a făgăduinței". Pe baza unor astfel de afirmații, "antinomienii" aveau să tragă concluzia "că mai întîi trebuia să se propovăduiască harul și apoi revelația mîniei", în timp ce Luther insista asupra faptului că trebuia urmată ordinea din Epistola către Romani, proclamîndu-se mai întîi legea, pentru a stîrni pocăința, și apoi evanghelia, pentru a aduce mîngîiere; opoziția față de folosirea legii echivala cu abolirea pocăinței. "Evanghelia" care revela păcatul și mînia era "evanghelie" într-un sens mai larg, de "învățătură totală a lui Hristos", care includea (în sensul strict) atît "legea", cît și "evanghelia". Cea de-a doua problemă era mai subtilă. Preceptul adesea citat al lui Augustin, "Iubește și fă ce vrei", exprimase deja spontaneitatea unei vieti în iubire. Luther accentua și mai mult această spontaneitate; în același timp el continua să folosească legea, în special Decalogul, ca un ghid al vointei lui Dumnezeu pentru conduita umană. Acest paradox – ai

Vezi supra, p. 197-198

Luth. Eis. (WA 51:441)

Luth. Thes. Antinom. 4.37 (WA 39-1; 354)

Luth. Thes. Antinom. 5.14 (WA 39-1:355)

Vezi infra, pp. 250-251

Luth. Capt. Bab. pr. (WA 6:498)

Luth. Capt. Bab. pr. (WA 6:501)

2Tes. 2,4

Luth, Br. Wink. (WA 38:221)

cărui poli, luați în parte, puteau, potrivit lui Luther, să conducă la deformarea legii, fie în sens antinomian, fie legalist – era pentru el un corolar al paradoxului propriei doctrine a îndreptățirii. Dacă omul ar fi încă – sau din nou – Adam cel de dinaintea căderii, respingerea antinomiană a propovăduirii legii ar fi fost corectă. Dar întrucît credinciosul era "drept și păcătos în același timp", era adevărat atît faptul că "după îndreptățire faptele bune urmează spontan, fără lege", cît și faptul că "cei îndreptățiți, "în măsura în care sînt supuși morții, trebuie să fie încă supuși și legii, și păcatului". Clarificarea celor trei utilizări ale legii avea să devină o chestiune încă și mai importantă în cadrul teologiei și doctrinei Bisericii din perioada protestantismului reformat.

Relatia dintre evanghelie si lege, desi se afla la originea acestor definitii doctrinare cu implicatii adînci, nu era cîtuşi de puțin singura legătură cu alte idei și învățături determinate de caracterul central al evangheliei. Căci, desi despărtirea inițială a lui Luther de teologia și practica romano-catolică se baza pe acuzația că aceasta reprezenta o confuzie fundamentală între lege si evanghelie, el avea să afle în scurt timp că despărțirea cerea ca, în numele acestui loc privilegiat pe care îl ocupa evanghelia, el să critice si să revizuiască semnificația conceptului de "una, sfintă, catolică și apostolică Biserică" și să sustină o fundamentală regîndire a concepției medievale asupra celor sapte taine. Cu toate că la început îi recunoscuse papalității o autoritate cel puțin ca instituție umană, în cele din urmă a ajuns să-i nege orice autoritate și să o denunțe ca fiind întruchiparea Antihristului. În mod similar, așa cum mărturisea în aceeași lucrare, începuse prin a denunța abuzurile din sistemul sacramental, continuînd totusi să-i afirme validitatea în esență, însă ajunsese acum să denunte sistemul în sine ca fiind unul prin care tainele autentice "au fost supuse unei nefericite captivități". Înainte să-și încheie cariera de reformator, Luther a considerat necesar să-și disocieze concepțiile despre Biserică și sfinte taine atît de cele ale adversarilor săi romano--catolici, cît și de cele ale colegilor reformatori. În privința unor aspecte ecleziologice si sacramentale el s-a văzut totuși nevoit să spună că, desi papa era Antihristul "asezat în templul lui Dumnezeu", Biserica în care acesta se afla asezat încă mai era templul lui Dumnezeu. În ciuda degradării atît a credinței, cît și a practicii, realitatea trupului lui Hristos încă mai era împreună cu "papistașii", la fel

Luth. Antinom. (WA 50:470) Luth. Kl. Kat. 1 (Bek. 507-510); Luth. Dtsch, Kat. 1 (Bek. 560-645)

Form. Conc. Epit. 6.1 (Bek. 793)

Mel. Enarr. Rom. 3;20 (CR 15:853-855); Luth. Thes. Antinom. 1.24; 2.10 (WA 39-I:346; 348)

Apol. Conf. Aug. 4.62 (Bek. 172)
Mel. Explic. Symb. Nic. (CR 23:442); Mel. Comm. Rom. (CR 15:562); Mel. Enarr. Rom. 1:1 (CR 15:819)

Luth. Antinom. (WA 50:474) Luth. Thes. Antinom. 4.14 (WA 39-I:352)

Form. Conc. Epit. 5.6 (Bek. 791)

Aug. Ep. Joh, 7.8 (PL 2033)

cum își întreba el însuși adversarii, să expună Cele Zece Porunci atît de des și cu atîta grijă plasîndu-le la începutul ambelor sale catehisme nu doar ca o condamnare a păcatului și ca o modalitate de a stîrni pocăința, ci ca o descriere și o normă a vieții creștine? Astfel de întrebări au fost ridicate nu doar o dată în timpul vieții lui Luther, iar în generația de după moartea sa ele au fost reluate cu și mai mare intensitate într-o serie de dispute grupate de obicei sub denumirea de "controversele antinomiene". În centrul disputelor se aflau două probleme înrudite, dar distincte în ceea ce privește folosirea creștină a legii în relație cu evanghelia: rolul celor două ca modalităti de inducere a pocăinței, mai ales în cazul credincioșilor; și folosirea legii ca o stavilă "spre mentinerea disciplinei exterioare" în societate și ca o oglindă pentru dezvăluirea păcatului, dar si ca o regulă care să le ofere crestinilor un set de principii morale, așa-numita "a treia întrebuințare a legii". Diferitele învățături pe care Luther și apoi susținătorii lui de mai tîrziu le-au denunțat drept antinomiene aveau în comun "[afirmatia] blasfematoare că legea ar trebui complet eliminată din Biserică".

Exegeza și experiența se împletiseră în cazul lui Luther spre a defini legea ca fiind instrumentul ales de divinitate pentru a arăta mînia lui Dumnezeu și păcatul omului, însă într-o confesiune care vorbea în numele lui se preciza: "Evanghelia mărturisește că toți oamenii sînt supuși păcatului și sînt vrednici de urgia și moartea veșnică". Așadar, evanghelia era "propovăduirea pocăinței" precum si "a făgăduintei". Pe baza unor astfel de afirmații, "antinomienii" aveau să tragă concluzia "că mai întîi trebuia să se propovăduiască harul și apoi revelația mîniei", în timp ce Luther insista asupra faptului că trebuia urmată ordinea din Epistola către Romani, proclamîndu-se mai întîi legea, pentru a stîrni pocăința, și apoi evanghelia, pentru a aduce mîngîiere; opoziția față de folosirea legii echivala cu abolirea pocăintei. "Evanghelia" care revela păcatul și mînia era "evanghelie" într-un sens mai larg, de "învățătură totală a lui Hristos", care includea (în sensul strict) atît "legea", cît și "evanghelia". Cea de-a doua problemă era mai subtilă. Preceptul adesea citat al lui Augustin, "Iubește și fă ce vrei", exprimase deja spontaneitatea unei vieți în iubire. Luther accentua și mai mult această spontaneitate; în acelasi timp el continua să folosească legea, în special Decalogul, ca un ghid al voinței lui Dumnezeu pentru conduita umană. Acest paradox – ai

Vezi supra, p. 197-198

Luth. Eis. (WA 51:441)

Luth. Thes. Antinom. 4.37 (WA 39-I: 354)

Luth. Thes. Antinom. 5.14 (WA 39-1:355)

Vezi infra, pp. 250-251

Luth. Capt. Bab. pr. (WA 6:498)

Luth. Capt. Bab. pr. (WA 6:501)

2Tes. 2.4

Luth. Br. Wink. (WA 38:221)

cărui poli, luați în parte, puteau, potrivit lui Luther, să conducă la deformarea legii, fie în sens antinomian, fie legalist — era pentru el un corolar al paradoxului propriei doctrine a îndreptățirii. Dacă omul ar fi încă — sau din nou — Adam cel de dinaintea căderii, respingerea antinomiană a propovăduirii legii ar fi fost corectă. Dar întrucît credinciosul era "drept și păcătos în același timp", era adevărat atît faptul că "după îndreptățire faptele bune urmează spontan, fără lege", cît și faptul că "cei îndreptățiți, "în măsura în care sînt supuși morții, trebuie să fie încă supuși și legii, și păcatului". Clarificarea celor trei utilizări ale legii avea să devină o chestiune încă și mai importantă în cadrul teologiei și doctrinei Bisericii din perioada protestantismului reformat.

Relatia dintre evanghelie si lege, desi se afla la originea acestor definitii doctrinare cu implicatii adînci, nu era cîtusi de puțin singura legătură cu alte idei si învățături determinate de caracterul central al evangheliei. Căci, desi despărtirea inițială a lui Luther de teologia și practica romano-catolică se baza pe acuzația că aceasta reprezenta o confuzie fundamentală între lege și evanghelie, el avea să afle în scurt timp că despărtirea cerea ca, în numele acestui loc privilegiat pe care îl ocupa evanghelia, el să critice și să revizuiască semnificația conceptului de "una, sfintă, catolică și apostolică Biserică" și să sustină o fundamentală regîndire a concepției medievale asupra celor șapte taine. Cu toate că la început îi recunoscuse papalității o autoritate cel puțin ca instituție umană, în cele din urmă a ajuns să-i nege orice autoritate și să o denunțe ca fiind întruchiparea Antihristului. În mod similar, așa cum mărturisea în aceeași lucrare, începuse prin a denunța abuzurile din sistemul sacramental, continuînd totuși să-i afirme validitatea în esență, însă ajunsese acum să denunte sistemul în sine ca fiind unul prin care tainele autentice "au fost supuse unei nefericite captivități". Înainte să-și încheie cariera de reformator, Luther a considerat necesar să-și disocieze concepțiile despre Biserică și sfinte taine atît de cele ale adversarilor săi romano--catolici, cît și de cele ale colegilor reformatori. În privința unor aspecte ecleziologice si sacramentale el s-a văzut totuși nevoit să spună că, deși papa era Antihristul "așezat în templul lui Dumnezeu", Biserica în care acesta se afla așezat încă mai era templul lui Dumnezeu. În ciuda degradării atît a credinței, cît și a practicii, realitatea trupului lui Hristos încă mai era împreună cu "papistașii", la fel

Luth. Br. Wink. (WA 28:244)

Luth. Schmal. Art. 12.2-3 (Bek. 459-460)

Luth. Dtsch. Kat. pr. (Bek. 556); Zw. Sch. 8 (CR 89:59)

Conf. Aug. 7.1 (Bek. 61)

Zw. Can. miss. (CR 89:570-571); Zw. Ems. (CR 90:252-255)

Vezi supra, p. 123-125

Mel. Comm. Rom. (CR 15:678)

Vezi infra, pp. 254-267 Zw. Schl. 8 (CR 89:58); Blngr. Sum. 6.11 (1556:99v-100r)

Luth. Serv. arb. (WA 18:652); Luth. Ambr. Cath. (WA 7:722); Calv. Theol. Par. 18 (CR 35:30-31) cum împărtășirea sub o singură specie, cu toate că era o încălcare a poruncii lui Hristos, încă mai era "cu adevărat Euharistia".

In ciuda acestei poziții complicate și chiar contradictorii. Luther se putea lăuda că în urma Reformei "un copil de sapte ani știe ce este Biserica", și anume ceea ce se mărturisea în Crezul apostolilor, "sfînta, catolica [sau, cum prefera el să spună, «creștină»] Biserică, comuniunea sfintilor". El punea această mărturisire a realității Bisericii ca o comuniune a sfinților în opoziție față de institutionalismul pe care îl atribuia doctrinei romano-catolice si față de individualismul pe care îl considera implicit cel putin în versiunile mai radicale ale doctrinei protestante. Ambele distorsiuni ale naturii Bisericii erau în primul rînd rezultatul unei distorsiuni a evangheliei. Căci Biserica era "adunarea tuturor credinciosilor, în mijlocul cărora evanghelia este propovăduită în puritatea ei, iar sfintele taine sînt administrate potrivit evangheliei". Intenția era ca această definiție, așa cum era ea formulată, să fie una maximală, prin care să se facă distincția dintre concepția evanghelică asupra Bisericii și concepțiile care adăugau si alte cerințe instituționale precum uniformitatea liturgică sau supunerea față de papalitate; însă funcționa si ca o definiție minimală, numele de "Biserică" neputînd fi atribuit dacă nu erau îndeplinite aceste două condiții. Totuși, pe lîngă asemenea definiții, Luther și colegii lui repetau uneori ideea traditională augustiniană a unei "Biserici a celor predestinați", știută numai de Dumnezeu, care era prezentă acolo unde se aflau, în taina voinței divine, cei pe care Dumnezeu i-a ales să fie membri ai adevăratei sale Biserici, chiar dacă acum ei se puteau afla printre dușmanii creștinătății văzute. Era o definiție a Bisericii care avea să dobîndească o semnificație specială în teologia reformată, unde importanța acordată doctrinei alegerii divine avea drept corolar ideea potrivit căreia trebuia lăsată doar în seama lui Dumnezeu cunoașterea Bisericii Sale, căci la temelia ei se afla alegerea lui secretă. De aceea Biserica era într-adevăr comuniunea sfinților, însă cu amendamentul important care spunea că "Biserica este ascunsă, iar sfinții tăinuiți".

Ceea ce ferea această doctrină cu privire la Biserică de scepticism și de stagnare era întemeierea Bisericii pe cuvîntul Evangheliei, care era puntea dintre Biserica "nevăzută" și cea "văzută" (chiar dacă folosirea acestor termeni a fost un efort ulterior de a formula învățătura Luth. Gen. 11:10 (WA 42:424) Bgn. Conjug. episc. (1525:F8v)

2Pt. 1,19 (Vulg.)

Luth, Gen. 7:17-24 (WA 42:334)

Ec. Enchir. 1 (CCath 34:33)
Mat, 18,17
Mel. Enarr. Rom. 9 (CR
15:975)

Vezi infra, p. 295 Apol. Conf. Aug. 7.20 (Bek. 238); Mel. Eccl. (CR 23:640); Zw. Ems. (CR 90:255)

Apol. Conf. Aug. 7.23 (Bek. 239)

2Cor. 10,4 Conf. Aug. 28.17 (Bek. 123); Mel. Pot. pap. 31 (Bek. 481) Bgn. Off. (1524: C2v) Apol. Conf. Aug. 7.24 (Bek. 239-240)

Dan. 11,36; 2 Tes. 2,4

Luth. Himm. Proph. 1 (WA 18:66)

Vezi infra, p. 128

Conf. Aug. 21.2 (Bek. 83b); Zw. Schl. 17 (CR 89:103-111)

Buc. Regn. Chr. 1.3 (Strasbourg 15:35); Zw. Klar. (CR 88:376-377) lui Luther). Căci, "unde este cuvîntul, acolo este și Biserica", însă "unde nu este cuvîntul, chiar dacă sînt prezente titlurile și funcțiile, acolo nu este Biserica". Împotriva celui care purta titlul de "succesor al lui Petru" se cuvenea să fie citată mărturisirea lui Petru: "Avem cuvîntul proorocesc mai întărit". Biserica era fiica și nu mama cuvîntului, aşa încît Luther putea merge pînă acolo încît să declare: "Dacă aș fi singurul în întreaga lume care să urmeze cuvîntul, atunci eu singur as fi Biserica". Răspunzînd acuzației că această accentuare a caracterului ascuns al Bisericii nesocotea porunca lui Hristos "Spune-l Bisericii", Luther si sustinătorii lui, invocînd aceeasi poruncă, insistau asupra faptului că ei "nu visau la o republică platonică", fiindcă atunci cînd vorbeau despre Biserică aveau grijă să "precizeze însemnele ei, adevărata învățătură a Evangheliei și sfintele taine". Realitatea Bisericii era asadar mai curînd funcțională decît institutională. Dar dacă Biserica nu era o republică platonică, atunci nu era nici "monarhia supremă a întregii lumi", o corporație legală între alte corporații. O astfel de definiție exterioară ignora puterea însăși prin care si pentru care exista Biserica: puterea Evangheliei. Această putere fusese înlocuită de puterea sabiei; însă apostolul spusese că "armele luptei noastre nu sînt trupești", și prin urmare lupta împotriva împărăției lui Antihrist avea să se dea "cu Evanghelia, nu cu armele trupesti". Recurgerea la armele trupesti era ea însăsi unul dintre semnele acelei împărății a lui Antihrist, despre care prooroceau Scripturile.

Totuși, atunci cînd reformatorii radicali păreau să se facă ecoul celor spuse de Luther, susținînd că ei erau singurii care urmau cuvîntul și, în consecință, doar ei reprezentau Biserica, Luther îi acuza că își închipuiau că "l-au apucat pe Duhul Sfint de picior". Spre deosebire de aripa liberală a reformatorilor, caracterizată prin respingerea criteriilor tradiționale ale continuității catolice, el punea acum un accent mai explicit decît o făcuse înainte pe rolul slujirii, nu ca funcție clericală, ci ca instrument ales pentru proclamarea cuvîntului lui Dumnezeu. Titlul de preot nu aparținea funcției clericale a Bisericii. În sensul deplin al cuvîntului, numai Hristos era preot adevărat, căci el era singurul Mijlocitor dintre Dumnezeu și om. În sens secundar, titlul se aplica tuturor credincioșilor, pe care Hristos, prin botez, i-a admis la preoție.

Luth. 1 Pet. 2:9 (WA 12:316-317)

Luth. Capt. Bab. (WA 6:564)

Luth. Sup. ann. (WA 53:73-74)

Luth. Inst. min. (WA 12:190-191) Luth. Ep. 23.i.1541 (WA Br 9:317-318); Luth. Ep. 19.i.1542 (WA Br 9:597-599) Luth. Bisch. (WA 53:231);

Calv. Nec. ref. (CR 34:523-524)

Luth. Gal. (1535) 6:5 (WA 40-II: 154)

Conf. Aug. 5.1 (Bek. 58)

Mel. Eccl. (CR 23:597-598) Mel. Enarr. Symb. Nic. (CR 23:220)

"Preoții [hirotoniți], cum îi numim, sînt slujitori¹ aleși din rîndul nostru. Tot ce fac ei fac în numele nostru; preoția nu este altceva decît o slujire". Modalitatea de a deveni preot precum și ideea unei succesiuni neîntrerupte de episcopi pornind de la apostoli nu aveau prea mare însemnătate pentru el. Luther le explica husiților că în caz de urgență o comunitate de credinciosi avea "atît dreptul, cît și autoritatea de a încredința prin vot comun acest oficiu [al slujirii] unuia sau mai multora, pentru a o exercita în numele comunității", iar el și susținătorii lui erau de acord sau recomandau adesea hirotonirea pastorilor și chiar a episcopilor în diferite ținuturi și teritorii fără respectarea canoanelor și chiar "fără mir". Însă oricum ar fi fost desemnat slujitorul, el era cel căruja Dumnezeu îi încredința sarcina de a propovădui cuvînțul, iar slujirea lui era "dreaptă și bine întemeiată" atunci cînd prin ea căuta "slava lui Dumnezeu și mîntuirea sufletelor", și nu propria lui slavă, asa cum făceau atît preoții romano-catolici. cît și "fanaticii" radicali. De aceea, era absolut conform cu conceptiile lui Luther asupra slujirii faptul că în Confesiunea de la Augsburg articolul despre oficiul slujirii era asezat imediat după articolul despre doctrina îndreptățirii, prin formula: "Pentru a dobîndi această credință [care îndreptățește] Dumnezeu a instituit oficiul slujirii".

În Confesiunea de la Augsburg și cu mai multă intensitate în Apologie, ca și în alte scrieri, această accentuare a oficiului slujirii și a catolicității ca particularitate a Bisericii l-a determinat pe Melanchthon să insiste asupra continuității învățăturii Bisericii, deși nu neapărat asupra pretinsei "succesiuni ordonate" a structurii ei instituționale, cu "vechimea neîntreruptă" a Bisericii Părinților. Luther apreciase dintotdeauna această continuitate cu doctrina primelor veacuri, și mai ales cu crezurile Bisericii primare, ca "mărturie că sînt alături de adevărata Biserică creștină, care a păstrat aceste simboluri sau mărturisiri de credință pînă acum, și nu alături de Biserica mincinoasă

<sup>1.</sup> În original, minister (lat. minister, "slujitor"), cel ce oficiază serviciile divine cu acordul și în numele celorlalți. Datorită acestui sens al cuvîntului am tradus și "oficiul slujirii", deși în lucrările de teologie protestantă în limba română se folosește și "oficiul ministerial". Am evitat atît termenul "preot", care sugerează o preoție harică, bazată pe o selecție și învestire divine a unor persoane special pregătite, cît și "ministru", care în limba română are un sens exclusiv politic-administrativ (n. trad.).

Luth, Symb. (WA 50:262)

Luth, apud Disp. Lips. (WA 2:323)

Apol. Conf. Aug. pr. 11 (Bek. 143)

Mel. Enarr. Symb. Nic. (CR 23:200)

Oec. Dial. (1572 [1530])

Mel. Comm. Rom. (CR 15:738)

Mel. Coen. (CR 23:745)

Oec. Dial. (1530) 1572)

Luth. Alb. Pr. (WA 30-III: 552)

Luth. Wied. (WA 28: 167-168)

Luth. Wied. (WA 28:147)

Luth. Ld. 24 (WA 35:452-453)

a slavei deşarte, care este cel mai aprig duşman al adevăratei Biserici si care a introdus tot felul de idolatrii pe marginea acestor frumoase confesiuni". Însă nu atribuia acestei continuități un statut normativ situat pe acelasi plan cu autoritatea acelei Scripturi în numele căreia era dispus să se opună Părinților și conciliilor. Atunci cînd, în Apologia Confesiunii de la Augsburg, Melanchthon spunea că politica lui constantă era "să păstreze cu cît mai multă fidelitate formulele doctrinare traditionale pentru a ajuta la atingerea armoniei", se pare că nu exprima altceva decît o apreciere similară fată de continuitatea doctrinară. mai ales din cauza insistenței asupra ideii potrivit căreia crezurile si conciliile din vechime nu au "creat noi dogme", ci doar au rezumat Scriptura. Totuși, chiar în perioada respectivă el se lupta cu relația dintre doctrina lui Luther privind prezența reală și acele "formule doctrinare traditionale".

Căci, în anul redactării Confesiunii de la Augsburg, Johannes Oecolampadius publicase un Dialog în care prezenta doctrina despre Euharistie. Spre deosebire de Melanchthon care încerca să demonstreze că o corectă interpretare a lui Augustin si a altor Părinti ai Bisericii greci și latini, care "adesea credeau mai corect decît scriau", ar arăta că acestia "nu se află în contradictie cu doctrina privind Cina Domnului", Oecolampadius sustinea că ideea unei prezente pur spirituale a trupului lui Hristos era cea care ilustra cel mai bine continuitatea fată de Părinți. Doi ani mai tîrziu, Luther făcea aceeasi afirmatie privind propria lui poziție față de prezența reală, recunoscînd faptul că ar fi "primejdios" să se susțină o astfel de idee dacă ar fi un "articol nou" de credință, dar afirmînd totuși că era mai curînd un articol care fusese "sustinut prin consens încă de la începuturi și de către întreaga creștinătate". Oricine nega acest fapt considera eretică întreaga Biserică creștină. În opoziție cu respingerea anabaptistă a botezului pruncilor, Luther pleda în favoarea corectitudinii acestei practici, argumentul fiind continuitatea ei de-a lungul istoriei crestine, și declara: "Mărturisim că sub papalitate Sfinta Scriptură, botezul, Euharistia, cheile pentru iertarea păcatelor, oficiul slujirii, catehismul, adică Tatăl Nostru, Cele Zece Porunci și articolele Crezului [apostolilor] sînt cele corecte". Luther prelua chiar un imn euharistic medieval în care se celebra identitatea dintre trupul din Sfînta Taină și cel născut din Fecioara Maria, adăugînd cîteva strofe create de el însusi. Mărturiile

Vezi infra, pp. 349-350

Conf. Aug. 1,1 (Bek. 50)

Lib. Conc. (Bek. 21-30)

Mel. Eccl. (CR 23:606)

Vezi supra, p. 199

Conf. Aug. 7.2 (Bek. 61) Luth, Dtsch. Kat. 4.2 (Bek. 691)

Luth, Dtsch. Kat. 5.31 (Bek. 713-714)

Apol. Conf. Aug. 4.73 (Bek.

Luth. Wied. (WA 26:161-162)

Luth. Wort. (WA 23:127); Luth. Ab. Chr. (WA 26:317)

Luth. Wied. (WA 26:164)

Luth. Ab. Chr. (WA 26:341)

adunate din scrierile Părinților de către Oecolampadius, cercetător al operelor patristice, au făcut totusi ca acel presupus consens să i se pară lui Melanchthon mult mai puțin sigur. Iar, atunci cînd, pe de altă parte, cîțiva dintre reformatorii radicali au început să atace dogma Treimii si a celor două firi ale lui Hristos, el considera cu atît mai imperativă afirmarea consensului catolic ca semn al Bisericii autentice. Fidelitatea fată de Crezul de la Niceea declarată în Confesiunea de la Augsburg si includerea Crezului apostolilor, a Crezului de la Niceea si a Crezului atanasian în corpusul dogmatic pe care un pastor trebuia să îl mărturisească pentru a fi hirotonit erau toate expresii ale acestei recunoasteri a catolicității doctrinei Bisericii, desi se accepta ideea potrivit căreia chiar și Conciliul de la Niceea "se pripise" în anumite chestiuni, iar aceste crezuri nu contineau unele dintre doctrinele (ca de pildă îndreptătirea prin credință) pe care Luther le considera ca făcînd parte integrantă din semnificația Evangheliei.

Înlocuirea unei definiții funcționale cu o definiție institutională a naturii Bisericii și preocuparea fată de catolicitate în învătătura cu privire la Euharistie sugerează cît de importante erau sfintele taine pentru doctrina Bisericii. Predicarea Evangheliei si administrarea tainelor erau esentiale pentru Biserică: prin botez "sîntem primiti pentru prima oară în sînul creştinătății"; tot astfel, "întreaga Evanghelie și articolul din crez care spune «Cred în sfînta Biserică crestină, în jertarea păcatelor» sînt întrupate în această Taină [Euharistia] și dăruite nouă prin cuvînt". Cînd se vorbea despre îndreptățirea numai prin credință era esențial ca termenul "numai" să nu fie înteles ca excluzînd cuvîntul lui Dumnezeu și sfintele taine, căci acestea erau mijloacele prin care era creată credința. Tainele erau atît de adînc înrădăcinate în doctrina îndreptătirii încît atunci cînd anabaptistii au respins conceptia ortodoxă despre botez, iar Zwingli pe cea despre Euharistie, Luther avea să sustină că, pentru a fi consecvenți, ei nu puteau să aibă o perspectivă corectă fată de problema centrală a îndreptățirii sau față de vreo altă doctrină, deși era dispus să recunoască faptul că omul se putea mîntui ascultînd cuvîntul lui Dumnezeu chiar si dintr-o astfel de sursă. Însă sfintele taine erau atît de vitale încît oricine gresea în privinta lor, "chiar și sub un singur aspect", trebuia să fie evitat.

Erau vitale nu doar pentru că aparțineau învățăturii Scripturii (cu toate că și din acest motiv), ci mai ales Luth. Dtsch. Kat. 4.1 (Bek. 691)

1Tim. 3,16 Luth. Capt. Bab. (WA 6:551)

Luth. Capt. Bab. (WA 6:502-507)

Luth. Capt. Bab. (WA 6:507)

Luth. Capt. Bab. (WA 6:512)

Luth. Anb. (WA 11:454)

Luth. Capt. Bab. (WA 6:560-561) Luth. Capt. Bab. (WA 6:560-561)

Blngr. Ggn. 5.A.6-5.B.6 (1551: 20-21); Blngr. Dec. 5.6 (1552: 326r); Blngr. Sum. 8.4 (1556: 144v) Luth. Pred. 10.iv.1531 (WA 34-1: 300) Luth. Capt. Bab. (WA 6:501; 572); Luth. Disch. Kat. 4.74 (Bek. 705-706); Apol. Conf. Aug. 12.41; 13.4 (Bek. 259; 292); Chem. Exam. CTrid. 2.7.1.1.4 (Preuss 426)

Luth. Pred. 16,iii.1522 (WA 10-III: 61-62)

pentru că, întelese cum se cuvine, sfintele taine întruchipau însăși Evanghelia; fără ele nimeni nu putea fi creștin. Într-una dintre cele mai cunoscute scrieri ale sale din perioada tineretii, Captivitatea babilonică a Bisericii. Luther aborda problema tainelor mult mai amanuntit decît avea să o facă în lucrările ulterioare care se refereau în mod particular la una sau alta dintre taine. Precizînd. așa cum o făcuseră și alții înaintea lui, faptul că în Noul Testament, cuvîntul latinesc sacramentum, care era traducerea grecescului μυστήριον, nu însemna ceea ce Biserica a ajuns în cele din urmă se desemneze prin "sacrament" sau "taină" și că, potrivit întrebuințării din Noul Testament, Hristos însusi era taina într-un sens unic. Luther revizuia cele sapte sfinte taine ale Bisericii medievale și denunța abuzurile la care au fost supuse în învățătură și în practică, inclusiv neîmpărtășirea cu vin a laicilor. "Cel mai mare abuz dintre toate" atît în învățătură, cît și în practică era de departe ideea potrivit căreia sfintele taine erau de folos datorită meritelor omului, si mai ales Euharistia era "o faptă bună și o jertfă"; căci aceasta lovea în inima mesajului evanghelic. Într-un tratat care detalia unele dintre problemele ridicate în Captivitatea babilonică, Luther se pronunța încă și mai lipsit de echivoc împotriva definiției medievale și a numărului sfintelor taine, sustinînd că cele două aspecte esentiale în orice taină erau cuvîntul lui Dumnezeu și manifestarea exterioară, și că prin urmare botezul și Euharistia erau singurele taine adevărate ale Bisericii Noului Testament. Biserica nu avea autoritatea să instituie noi taine pentru care nu exista o poruncă sau făgăduință explicită în Scriptură, ceea ce excludea celelalte așa-zise taine : confirmarea, cununia, hirotonirea și extrema oncțiune. Respingerea încercării de a creste numărul tainelor de la două la sapte a devenit o chestiune standard în polemicile protestante, așa cum arătau frecventele referiri ale lui Bullinger pe acest subject. Pocăința (sau mai bine spus spovedania și iertarea de păcate) era un caz special. În Captivitatea babilonică precum și în documentele ulterioare ale Reformei lui Luther, statutul tehnic al pocăinței ca taină a rămas ambiguu. De fapt, acest statut nu era foarte important, mai ales pentru că "taină" era un termen ecleziastic și nu unul biblic. Taină sau nu, spovedania era cu siguranță un mijloc al harului, despre care Luther spunea: "Aș fi fost de mult învins și sugrumat de diavol dacă nu m-ar fi ajutat spovedania [particulară]".

Bgn. Sac. (1525:A4v)

Luth. Hspost. (WA 52:520) Aug. Ev. In. 80.3 (CCSL 36:529) Zw. Tf. (CR 91:248); Luth. Schmal. Art. 3.5 (Bek. 449-450); Grop. Leyb. 1 (1556:40v)

Apol. Conf. Aug. 13.5 (Bek. 449-450)

Vezi infra, p. 225 Luth. Kl. Kat. 4.1 (Bek. 515)

Luth. Kl. Kat. 6.8 (Bek. 520); Bgn. Bed. (1525; B4r)

Luth. Schmal. Art. 3.4 (Bek. 449)

Luth, Ambr. Cath. (WA 7:721)
Ier. Hebr. nom. Matt. B
(CCSL 72:135)
Ec. Ev. 1 Adv. 3 (1530-1; 5r)
Mat. 21,1

Luth. Kirchpost. Ev. 1 Adv. (WA 10-I-2:48)

Ceea ce conferea spovedaniei o putere atît de mare si de eficace nu era locul ei într-un sistem sacramental total. ci relatia ei cu cuvîntul lui Dumnezeu din Evanghelie. Era o formă extrem de personalizată a iertării generale care era proclamată, sau cel putin asa trebuia să fie, în fiecare predică. De la Augustin venise formula: "Cuvîntul se adaugă materiei și devine o taină, un fel de cuvînt văzut". Prima parte a afirmației avea să devină o definiție răspîndită a naturii tainei, în vreme ce sintagma "cuvîntul văzut" avea să servească la desemnarea tainei nu doar pentru Luther și colegii lui, care tindeau să vadă o relație de coordonare între cuvînt și taină, dar chiar și pentru Calvin și colegii lui, în ale căror învățături predomina preocuparea față de acest aspect al doctrinei sacramentale, în locul unei preocupări față de teme precum natura prezentei euharistice. Și pentru Luther cuvîntul era forța care îi conferea tainei statutul ei special: botezul nu era "doar apă, ci apă folosită potrivit poruncii lui Dumnezeu și legată de cuvîntul lui Dumnezeu"; în Euharistie "nu actele în sine de a mînca și a bea produc [efectele Tainei]. ci cuvintele «pentru tine» și «pentru iertarea păcatelor»". De aceea, el includea într-o listă a mijloacelor prin care se comunică evanghelia, nu doar "cuvîntul rostit" și cele trei taine: a botezului, a Euharistiei și a "puterii cheilor" în iertarea păcatelor, ci și "dialogul și consolarea fraților", care reprezentau tot un canal pentru același cuvînt al lui Dumnezeu.

Desemnarea cuvîntului lui Dumnezeu din Evanghelie drept "cuvînt rostit" nu era ceva caracteristic acestui pasaj din Articolele de la Smalcald, ci era o temă frecventă. Cînd se referea la cuvîntul lui Dumnezeu din Evanghelie, explica Luther, el nu vorbea "despre Evanghelia scrisă, ci despre cea rostită". Pe baza unei etimologii preluate de la Ieronim, pe care o adoptase și adversarul său Johann Eck, Luther explica numele biblic "Betfaghe" ca însemnînd "o casă a gurii, nu o casă a condeiului", întrucît Hristos însuși nu a scris, ci a predicat, și nu le-a poruncit ucenicilor Săi să scrie, ci să propovăduiască, așa încît "Evanghelia să poată trece din Scriptura și condeiul lipsite de viață în vocea și gura pline de viață". Astfel, în timp ce textul latin al Confesiunii de la Augsburg cerea ca o condiție a unității Bisericii "să existe consens în privința doctrinei Evangheliei si a administrării tainelor", textul german, care avea aceeași autoritate ca și textul latin, spunea că "este suficient pentru adevărata unitate a Bisericii crestine Conf. Aug. 7.2 (Bek. 61)

Conf. Aug. 5.4 (Bek. 58)

Luth. Wort. (WA 23:151) Luth. Worm. (WA 7:877)

Vezi vol. 1, p. 314-316

Luth. Vor. N. T. (WA DB 6:537); Luth. Capt. Bab. (WA 6:118)

Luth. Wort. (WA 23:95-99); Luth. Ab. Chr. (WA 26:403-407)

Luth. Ab. Chr. (WA 26:263) Eras. Lib. arb. 1.b.4 (Walter 14-15)

Luth. Serv. arb. (WA 18:655)

ca Evanghelia să fie propovăduită în acord cu o corectă înțelegere a ei, iar sfintele taine să fie administrate potrivit cuvîntului lui Dumnezeu"; se pare că "doctrina" trebuia înțeleasă în lumina "propovăduirii" și invers. Obiecția constantă față de alți teologi protestanți, de la Zwingli la radicali, era aceea că "ei susțin că Duhul Sfînt ajunge la noi prin propriile noastre pregătiri, gînduri și fapte, fără cuvîntul exterior al Evangheliei". Cu toate că nu exista nici o îndoială în legătură cu omniprezența lui Dumnezeu, El nu a dorit să fie cunoscut sau perceput în afara acestei lumi. Luther spunea în cadrul Dietei de la Worms că avea conștiința înrobită cuvîntului lui Dumnezeu.

Era acest cuvînt al lui Dumnezeu identic cu Biblia? Asemenea doctrinei despre Euharistie a lui Augustin, si această chestiune avea să devină un subiect de controversă teologică, pornind de la doctrina inspirației biblice dezvoltată de generațiile ulterioare de discipoli ai lui Luther și apoi repudiată de alte generații ulterioare, ambele părți sustinînd că au la bază autoritatea marelui reformator. Deși chestiunea în cauză este așadar un anacronism, ambele părti găseau argumente în afirmațiile făcute de Luther. După cum am precizat, el pretuia mai mult cuvîntul rostit decît cuvîntul scris al Scripturii și trata diferitele cărti ale Vechiului și Noului Testament, mai ales Epistola lui Iacov, într-un mod greu de armonizat cu o doctrină clasică despre inspirația și ineranța biblică. Dar mai presus de orice, Luther vorbea uneori despre caracterul central si autoritatea Evangheliei cu o intensitate aproape obsesivă, evaluînd practica liturgică, preceptele etice și chiar dogma teologică pe baza acestui criteriu mai curînd decît a normei de conformitate cu sensul literal al textului biblic.

Totuși, atunci cînd era nevoit să-și argumenteze învățătura în cazul unei controverse pe marginea unei doctrine teologice, spre exemplu prezența reală a trupului și sîngelui lui Hristos în pîinea și vinul Euharistiei, el invoca tocmai această normă a conformității cu sensul literal al textului biblic: "E la fel de rău să ai un text nesigur pe cît e să nu îl ai deloc. Acum ce fel de Cină poate să fie aceea în care nu există nici un text sau cuvînt sigur al Scripturii?". În replică față de poziția lui Erasmus care considera că semnificația textului Scripturii este neclară, Luther punea întrebarea: "Atunci de ce a trebuit [ca acest text] să ne fie dat printr-un act al lui Dumnezeu?", și cita pasajul clasic, care avea să devină temelia doctrinei ulterioare despre

Vezi infra, pp. 370-373 2Tim. 3,16 Bgn. Annot. 2, Tim. 3 (1524:109v)

Conf. Aug. pr. 8 (Bek. 45)

Ps. 69,26

Form, Conc. Sum, 3 (Bek. 834)

Luth. Konz. (WA 50:629-630)

inspirația Bibliei: "Toată Scriptura este insuflată de Dumnezeu". Totusi unul dintre primele comentarii luterane pe marginea epistolelor pauline ignora pur si simplu acest pasaj în expunerea Epistolei a doua către Timotei. Spre deosebire de alte mărturisiri de credință ale Reformei, Confesiunea de la Augsburg nu începea cu o mărturisire a autorității și inspirației Scripturii, nici cu o listă a cărților canonice ale Vechiului și Noului Testament, multumindu-se să declare că "înfățișează cum și în ce mod, în temeiul Sfintelor Scripturi, aceste lucruri sînt predicate, propovăduite, comunicate si îmbrătisate". Cincizeci de ani mai tîrziu avea să se dovedească necesar ca în introducerea Formulei. Concordiei să se spună: "Recunoaștem și îmbrățisăm din toată inima scrierile profetice si apostolice ale Vechiului si Noului Testament ca fiind izvorul limpede și curat al lui Israel, singura normă adevărată după care se impune a judeca și evalua toți învățătorii și toate învățăturile"; însă chiar și această afirmație emfatică ocolea teme precum inspiratia si canonicitatea.

În concluzie, "cuvîntul lui Dumnezeu nu poate fi fără poporul lui Dumnezeu, iar poporul lui Dumnezeu nu poate fi fără cuvîntul lui Dumnezeu. Cine ar propovădui sau ar asculta propovăduirea dacă nu ar exista poporul lui Dumnezeu? Și ce ar crede poporul lui Dumnezeu dacă nu ar fi prezent cuvîntul lui Dumnezeu?". În numele și cu autoritatea cuvîntului lui Dumnezeu a devenit Luther reformator și puterii cuvîntului lui Dumnezeu i-a atribuit el roadele învățăturii și propovăduirii lui. Totuși, toate temele învățăturii lui Luther aveau să capete o configurație diferită atunci cînd, tot în numele autorității cuvîntului lui Dumnezeu, s-au pornit și alții să reformeze Biserica și doctrina ei într-o manieră și într-o măsură care au depășit cu mult Reforma luterană.

Luth, Lied, 23 (WA 35:457)

Form, Conc. Sum. 5 (Bek. 835)

Sin. Dord. Ses. 26 (Act. Syn. Dord. 1:98)

Conf. Remon. pr. (1622: C1v)

Teologia lui Martin Luther era o teologie a cuvîntului lui Dumnezeu: punctul culminant al celui mai cunoscut imn al său era versul provocator: "Cuvîntul pe care îl vor lăsa încă să rămînă". Totuși, el și discipolii săi cei mai apropiați păreau să manifeste o surprinzătoare lipsă de precizie sau chiar de interes în privința unora dintre aspectele cruciale ale doctrinei despre autoritatea cuvîntului. Generațiile ulterioare de teologi luterani aveau să îndrepte, chiar în detaliu, aceste neajunsuri. Însă chiar înainte să o facă, problemele ridicate de chestiunea autorității Scripturii ca întruchipare a cuvîntului lui Dumnezeu făcuseră deja obiectul cercetării minuțioase în cadrul altor grupări protestante. Pentru a se disocia nu doar de romano-catolicism, dar chiar și de luteranism, ei aveau să se autointituleze "reformati potrivit cuvîntului lui Dumnezeu" (nach Gottes Wort reformiert). Mai precis, Formula Concordiei vorbea despre Confesiunea de la Augsburg ca despre "confesiunea comună a Bisericilor reformate", care "deosebește Bisericile noastre reformate de papalitate și de alte secte si erezii condamnate", această din urmă precizare referindu-se la celelalte grupări protestante, inclusiv cele care aveau să fie numite mai tîrziu "reformate", cărora luteranii nu le recunosteau dreptul de a face apel la Confesiunea de la Augsburg și în opoziție cu care ei insistau asupra unicei autorități a textului inițial și "neschimbat" (invariata) al Confesiunii de la Augsburg. Cu mult timp înainte de Tratatul de pace din Westfalia, considerat uneori drept primul document oficial care cuprindea terminologia care avea să devină standard, cea de-a douăzeci și sasea sesiune a Sinodului de la Dort, din 10 decembrie 1618, cerea ca "acei protestatari care vor să fie recunoscuți ca învățători în Biserica Reformată să demonstreze că nu au renuntat la doctrina Bisericilor Reformate", iar în replică protestatarii îi atacau pe cei ce "vor să pară că sînt singurii cu adevărat reformați". "Reformat" este un Vezi supra, p. 54

Calv. West. 1 (CR 37:20)

Calv. West. 2 (CR 37:108)

Pauck (1961) 64

Zw. Amic. exeg. 6 (CR 92:722-724)

Zw. Schl. 18 (CR 89:144-150)

Zw. Subsid. (CR 91:463-465)

Oec. Conf. 1 (1521:15)

Oec. Luth. (1521:A2r)

Oec. Mis. 4 (1527: D2r) Oec. Antisyn. 83 (1526: S7r)

Oec. Bill. Ant. 9 (1526:Blv) Buc. Caen. (Strasbourg 1:21) Buc. Regn. Chr. 1.4 (Strasbourg 15:40-41) Calv. Scand. (Barth-Niesel 2:216) termen care, cu mai mare sau mai mică precizie, putea fi aplicat unei comunități de Biserici mult mai largi decît cele (în mare măsură, dar nu exclusiv) germanice care se considerau luterane. Chiar și Biserica Angliei, care sfida orice efort de a o încadra din punct de vedere confesional, era într-un anume sens o comunitate "reformată", după cum atestă Cele treizeci și nouă de articole și delegația ei din cadrul Sinodului de la Dort.

Oricare ar fi fost circumstantele adoptării ei, denumirea "reformat potrivit cuvîntului lui Dumnezeu" conținea ideea explicită că desi cuvîntul lui Dumnezeu fusese afirmat și de către Luther și susținătorii lui, totuși nu se îngăduise ca Reforma să meargă atît de în profunzime pe cît ar fi trebuit. În principiu nu exista nici un dezacord în ceea ce privește chestiunea autorității. Calvin recunoștea că, atunci cînd se adresa romano-catolicilor, trebuia să se lupte pentru unica autoritate a Bibliei, în vreme ce, atunci cînd se adresa adversarilor săi luterani, precum Joachim Westphal, el scria unor "oameni care strigă tot timpul «cuvîntul lui Dumnezeu», «cuvîntul lui Dumnezeu»"; însă el avea, după cum afirma în continuare, "dovezi mai bune decît putea aduce Westphal și grupul său" pentru "cinstirea pe care o arătăm față de cuvîntul lui Dumnezeu". În tratatul său din 1536, Instituțiile religiei creștine, Calvin se dovedise "în toate privintele un discipol adevărat al primilor reformatori, mai ales al lui Luther", asa cum erau multi dintre ceilalti întemeietori ai Bisericilor reformate. Zwingli îsi exprima admirația față de Luther, numindu-l "un adevărat Hercule", însă susținea că el însuși "începuse să propovăduiască Evanghelia lui Hristos" înainte să fi auzit de Luther și să respingă prezența trupească în Euharistie înainte să fi auzit de Carlstadt. Numindu-l pe Luther "teologul nostru", Johannes Oecolampadius îi caracteriza "nemaipomenita eruditie" drept "pur crestină", iar în apărarea lui Luther declara că "este mai aproape de adevărul Evangheliei decît adversarii săi". În ciuda dezacordului lor ulterior pe tema Euharistiei, pe care o respingea considerînd-o "un lucru pe care Luther l-a legat" de cuvîntul lui Dumnezeu, dar care nu trebuia luat drept cuvîntul lui Dumnezeu, totuși el își exprima admirația față de "credinciosul nostru tovarăș și propovăduitor al inexprimabilei măreții și laude a lui Dumnezeu". Bucer își îndemna adversarii să ia aminte la Luther, desi admitea că Reforma în Germania avusese succes doar în parte. Cît despre Calvin, el îl considera pe Luther "o mare minune a lui Dumnezeu",

Calv. Nec ref. (CR 34:459)

Calv. Serv. arb. (CR 34:250) Calv. Inst. (1559) 4.3.4 (Barth-Niesel 5:46)

Calv. West. 2 (CR 37:95)

Las, Sac. ded.; pr. (Kuyper 1:101; 113)

Blngr. Alb. (1532; A4v; A7r)

Blngr. Resp. Brent. (1526:5r)

Zw. Amic. exeg. pr. (CR 92:569); Zw. Wort. (CR 92:817)

Blngr. Resp. Brent. (1526:49v)

Calv. Nec. ref. (CR 34:473)

Calv. West. 2. pr. (CR 37:50) Calv. Scand. (Barth-Niesel 2:215)

Calv. West. 1; 2; 3 (CR 37:17; 105; 220)

Calv. Nov. Pol. (CR 37:349); Calv. Hes. (CR 37:461-462)

Conf. Aug. 10.1 (Bek. 64) Confut. Conf. Aug. 10 (CCath 33:100-101)

Conf. Aug. Var. 10 (CR 26:357)

Calv. West. 1 (CR 37:19)

Calv. West. 2; 3 (CR 37:91; 148) Calv. West. 3 (CR 37:230)

Calv. West. 3 (CR 37:230) Urs. Ex. ver. doct. 9 (Router 1:887-903); Blngr. Resp. Brent. (1562:3v); Las. West. 2-5 (Kuyper 1:275-277); Bez. Ep. theol. 1 (1575:8)

Las. West. 10 (Kuyper 1:282)

Blngr. Alb. (1532:A7r-A7v); Blngr. Dec. 5.7 (1552:343r)

Calv. West. 2 (CR 37:83)

Calv. West. 2 (CR 37:51)

omul pe care Dumnezeu însuși îl ridicase pentru "a ne lumina calea mîntuirii", "un apostol" sau "în orice caz un evanghelist", care merita considerație mai ales pentru că atacase teoria transsubstanțierii. "Prin realizarea unui om din epoca noastră", scria Jan Łaski, "în ochii lui Dumnezeu neîndoielnic un instrument ales, mă refer aici la Martin Luther, această monstruozitate [a liturghiei] s-a prăbușit cu putere". Heinrich Bullinger recunoștea și el că Luther era "un om învățat" și un "instrument ales al lui Dumnezeu", ale cărui "strădanii pline de credință și de folos" impuneau respect.

Însă era totuși "o fiintă umană, care putea greși și care de altfel a și făcut-o" și nu se cuvenea să fie puse părerile lui deasupra părerilor "celor din preaînvățata și ortodoxa Antichitate". Deși Calvin susținea că "încă mai urma și astăzi aceeași linie" pe care o urmase Luther, el regreta că "minunatul consens" dintre Luther și alți protestanți, inclusiv el însuși, în legătură cu aproape toate aspectele doctrinei – pe care le enumera uneori în detaliu – fusese distrus de "cîteva dispute" pe marginea "simbolurilor" sau sfintelor taine. El regreta de asemenea faptul că Luther avea atît de puțini "imitatori" autentici în generația care pretindea că este mostenitoarea doctrinei sale, si îl considera drept cel mai fidel păstrător al învățăturii lui Luther pe Philip Melanchthon, a cărui memorie o cinstea. Melanchthon, care scrisese Confesiunea de la Augsburg din 1530, revizuise formularea initială a Articolului al X-lea despre Euharistie (acceptată de către apărătorii transsubstanțierii) în forma următoare: "Că prin pîine și vin trupul și sîngele lui Hristos sînt cu adevărat înfătisate (exhibeantur) celor care mănîncă Cina Domnului". Această versiune, asa-numita Variata, era acceptată de către Calvin, care nu găsea în ea "nici un singur cuvînt contrar doctrinei noastre" cu privire la Cina Domnului si invoca în sprijinul ei intenția lui Melanchthon în calitate de "autor". Ursinus, Bullinger, Łaski şi Beza nu au avut nici ei nimic de obiectat față de Confesiunea de la Augsburg.

Luther mersese prea departe – și totuși nu suficient de departe. Mersese prea departe în atacurile la adresa lui Zwingli, prin intermediul căruia Łaski descoperise Evanghelia și pe care Bullinger și Calvin îl cinsteau ca pe un "martir" și un "învățător credincios și plin de vigoare al Bisericii". Acele atacuri îl determinaseră inițial pe Calvin ca nici măcar să nu citească lucrările lui Zwingli. Calvin continua să-i critice pe Zwingli și pe Oecolampadius pentru

Calv. Cn. 5 (Barth-Niesel 1:527-529); Las. West. 41 (Kuyper 1:338)

Oec. Mis. 4 (1527: D2r)

Calv. West. 2 (CR 37:100) Bez. Coen. 34 (Bez Tract 1:245)

Vezi infra, p. 229

Zw. Klar. (CR 88: 338-384) Zw. Gen. 12:1 (CR 100:68)

Snds. Serm. 1.9 (PS 41:12) Blngr. Sum. 1.3; 8.2 (1556:6v; 140v)

Blngr. Dec. 1.1 (1552:1r)

Calv. Nec. ref. (CR 34:502); Zw. Klar. pr. (CR 88:339-341); Rdly. Ep. 7 (PS 39:344)

Sad. Genev. (Barth-Niesel

1:450)

Calv. Sad. (Barth-Niesel 1:465-466) Cuvînt și duh

Primatul cuvîntului lui Dumnezeu era fundamental pentru doctrina Reformei și pentru "întreaga substanță a religiei creștine". Cînd unul dintre adversarii săi romano-catolici făcea apel la catolicitatea Bisericii, guvernată de Duhul Sfînt, și la consensul ei ca garanție a adevărului divin, Calvin era de acord cu faptul că Biserica era guvernată de Duhul Sfînt, dar insista totuși asupra ideii că Duhul Sfînt "a legat-o de cuvînt"; căci ar fi la fel de "nepotrivit a te lăuda cu Duhul Sfînt în absența cuvîntului, pe cît ar fi de absurd a înfățișa cuvîntul în lipsa Duhului". În formularea succintă a lui Zwingli, "Dumnezeu predică prin Duhul

meinung); căci "în această lucrare a noastră cuvîntul lui Dumnezeu semnifică limba lui Dumnezeu, revelația voin-

tei lui Dumnezeu".

că nu insistau asupra ideii potrivit căreia, desi pîinea si vinul din Euharistie erau "simboluri", ele erau "acel gen de simboluri cu care [se unea] realitatea"; pe de altă parte, Calvin îl critica pe Luther pentru că acesta continua să vorbească, în ciuda faptului că respinsese transsubstanțierea, în așa fel încît dădea impresia că "intenționa să afirme acea prezență locală la care visează papistașii". Luther nu mersese suficient de departe în recunoasterea faptului că această noțiune a prezenței era o adăugire fată de cuvîntul lui Dumnezeu, pe care "fără cuvîntul lui Dumnezeu nu o putem sustine ca fiind cuvîntul lui Dumnezeu". El denuntase în mod corect practicile superstițioase, pe care "totuși, din cauza slăbiciunilor vremii, le-a păstrat" și nu a mers atît de departe încît să renunțe la ele. Una dintre aceste practici era îngenuncherea în fața Darurilor sfințite. Învățătura reformată punea asadar pe primul plan (si în privința multora dintre afirmațiile ei doctrinare) sarcina de a duce "reforma potrivit cuvîntului lui Dumnezeu" pînă la rezultatele ei necesare, cu o consecventă și o rigoare care le depăseau cu mult pe cele ale lui Luther. Claritatea și certitudinea sau puterea cuvîntului lui Dumnezeu era titlul primei cărți importante a lui Ulrich Zwingli, precum și o temă frecventă. Întrucît "fundamentul religiei noastre este cuvîntul scris, Scripturile lui Dumnezeu și mărturiile neîndoielnice ale Duhului Sfînt", teologia reformată se autodefinea ca o teologie a "cuvîntului și voii lui Dumnezeu" (gottes wort und

In. 5,39 Zw. Bek. 1 (CR 93-II:109)

Zw. Gen. 16:13 (CR 100:97) Calv. Theol. Par. 18 (CR 35:30); Rdly. Conf. Ltmr. 2.5 (PS 39:122-123) Las. Hos. 2.1 (Kuyper 1:416) Zw. Speis. (CR 88:107)

Forstman (1962) 75

Vezi vol. 1, p. 303

Calv. Rom. 7:5 (Parker 140)

Calv. Rom. 10:16 (Parker 234)

Calv. Occ. prov. 13-14 (CR 37:314-315)

Mat. 5,10

Calv. Conc. acad. (Barth-Niesel 1:9-10)

Vezi infra, pp. 350-351

Calv. Ep. Pol. (CR 37:647) Calv. Br. admon. (CR 37:637)

Calv. Rom. 4,22 (Parker 98)

Calv. Rom. 14:23 (Parker 304) Lact. Inst. 4.5 (CSEL 19:284-286) Calv. Rom. 10:2 (Parker 222) Calv. Rom. 1:16 (Parker 25)

Calv. Rom. 10:8 (Parker 227)

Său și prin cuvîntul care a fost scris din inspirația și la porunca Duhului Său, și el spune: «Cercetați Scripturile»". Asemenea lui Avraam, "trebuie să credem fiecare cuvînt al lui Dumnezeu". Biserica era universală de-a lungul istoriei, însă nu putea fi recunoscută decît "în cuvîntul lui Dumnezeu". Altminteri Hristos și cuvîntul său ar fi supuși Bisericii, ale cărei reguli erau "porunci ale oamenilor". S-a observat că "atunci cînd îl citim pe Calvin putem trage repede concluzia că termenul pe care el îl preferă pentru a-l descrie pe Duhul Sfînt este «Învățător»", dar "dacă uneori Calvin face vreo afirmație care ar presupune că învătătura Duhului Sfînt este despărtită de cuvînt, atunci se corectează imediat". Astfel, într-o manieră ce amintește de neoplatonismul din tinerețe al lui Augustin, el vorbea despre Duhul Sfînt ca despre "acel învățător lăuntric", însă mai tîrziu, în aceeasi lucrare, Calvin lega Duhul de cuvînt și cuvîntul de Duh, iar cu altă ocazie făcea legătura între propovăduirea cuvîntului și "revelația specială a Duhului", considerîndu-le cauza convertirii celor aleşi.

În prima dintre scrierile teologice ale lui Calvin pe care le cunoastem, el considera "căutarea dreptății lui Dumnezeu" ca fiind de fapt "ascultarea cuvîntului lui Dumnezeu" si dispretuirea "fleacurilor si a visurilor omenești". Tema avea să revină în lucrările sale și, doar cu un an înaintea morții, după aprinsele controverse pe marginea doctrinei despre Treime și a validității formulelor dogmatice ortodoxe, el avertiza împotriva "formulelor care sînt îndepărtate de uzanța Scripturii" și împotriva oricărei "speculații nonscripturale despre esența tainică" a Treimii. Tema cuvîntului lui Dumnezeu ocupa desigur un loc central în Instituțiile religiei crestine, însă putea fi regăsită poate cu si mai mare pregnanță în Comentariile la Epistola către Romani. Avraam era îndreptățit prin credință "fiindcă, încrezîndu-se în cuvîntul lui Dumnezeu, el nu a respins harul făgăduit"; în schimb, atunci cînd apostolul condamna orice nu ținea "de credință", el respingea "orice nu are sprijinul și încuviințarea cuvîntului lui Dumnezeu". Calvin prelua de la Lactantiu afirmatia potrivit căreia singura religie adevărată era cea unită cu cuvîntul lui Dumnezeu. Fundamentul ei nu era așadar revelația secretă, ci slujirea cuvîntului lui Dumnezeu. Doar în limitele prescrise de cuvînt putea mintea omenească să cerceteze "tainele cerului". Tainele și slava lui Dumnezeu nu puteau fi cunoscute sau cinstite în alt fel decît "atunci cînd [erau] recunoscute din cuvînt"; numai la sfîrșitul lumii avea să fie

Calv. Rom. 14:11 (Parker 298)

Calv. Rom. 10:14 (Parker 232)

Vezi supra, p. 101

Vezi infra, pp. 347-348

Oec. Mis. 16 (1527:Q1r)

Oec. Antisyn. 62; 56 (1526: P7r; O6r)

Oec. Antisyn. 16 (1526:15v)

Oec. Antisyn. 16 (1526; I5r)

Oec. Corp. (1525; H7v)

Calv. Hes. (CR 37:489); Conf. Scot. (Niesel 108)

Calv. Nec. ref. (CR 34:468) Zw. Ver. fals. rel. 15 (CR 90:757)

Zw. Unt. pr. (CR 91:789); Zw. Wort. (CR 92:832-833) altfel. Cuvîntul lui Dumnezeu, ca "mod firesc" de comunicare a adevărului divin, era "cerut pentru o cunoaștere adevărată a lui Dumnezeu"; totuși, aceasta se întîmpla doar potrivit "bunăvoirii obișnuite a lui Dumnezeu", iar apostolul "nu dorea să prescrie o lege pentru harul [lui Dumnezeu]" neîngăduindu-i lui Dumnezeu să lucreze în afara acestei bunăvoiri.

Pentru acest paradox, potrivit căruia omul era legat de cuvîntul lui Dumnezeu, dar Dumnezeu nu era legat de acesta, au existat paralele în doctrina medievală privind sfintele taine, iar reformatorii foloseau acest paradox în special pentru reconsiderarea importanței acestora. (Folosirea lui cu aceeași rigoare pentru reconsiderarea importantei cuvîntului rostit si scris avea să cadă în sarcina reformatorilor radicali.) Așa cum recunoscuse deja Oecolampadius, "este adevărat că eu nu atribui atît de mult cuvîntului exterior... precum Luther", căci "cuvîntul exterior nu îmi aduce învierea", și nici nu era "obiectul credinței". El discredita teoriile care păreau să-l facă pe Dumnezeu captiv cuvîntului scris și rostit, pîinii și sfintelor taine, ca mijloace prin care se dezvăluia pe sine însuși, teorii ale "inverbației, impanației, inliterației și insacramentației". Aceasta însemna mai ales faptul că "sfintele taine și cuvîntul" nu erau, "ca prezență a lui Dumnezeu, mai miraculoase" decît oricare alt instrument prin care Dumnezeu alegea să lucreze; mai presupunea de asemenea faptul că "prezența" nu trebuia atribuită în sens unic tainelor. Căci, așa cum Hristos nu era prezent nemijlocit în gura sau în glasul predicatorului, tot astfel nu era prezent nemijlocit în pîinea euharistică. Prezența în primul caz nu reprezenta nici mai mult nici mai puțin decît prezența în cel de-al doilea caz: cuvîntul și taina erau simetrice.

Prin urmare, potrivit lui Calvin, "credincioșii au, în afara Cinei Domnului, ceea ce primesc în Cina însăși". Sfintele taine depindeau de cuvîntul lui Dumnezeu, în afara căruia nu aveau nici un rol, și era o greșeală să se insiste asupra lor ca și cînd ar fi fost necesare spre mîntuire în ele însele. Pentru a înlătura astfel de erori, Zwingli își exprima dorința "ca termenul «sacrament» să nu fi fost niciodată acceptat în limba germană", cu toate că el continua să-l folosească. De vreme ce Hristos instituise sfintele taine cu ajutorul cuvîntului și le legase de cuvînt, aceasta însemna, potrivit lui Bullinger, că "acest cuvînt al Domnului este mai important decît sfintele taine", asa

1Cor. 1,17 Blngr. Sum. 8.1 (1556:139r); Bgn. Conjug. episc. (1525:H1v)

Blngr. Dec. 5.9 (1552:371r); Cran. Gard. 3 (PS 15:140)

Cons. Tig. 2 (Müller 159); Conf. Ung. 4.35 (Müller 415)

Blngr. Ver. 2 (1578:7r-8r)

Calv. Cn. 2 (Barth-Niesel 1:507)

Calv. Rom. 3.2 (Parker 55)

Aug. Ev. In. 80.3 (CCSL 36:529) Las. Sacr. (Kuyper 1:134); Urs. Expl. Cat. 2.78.2 (Reuter 1:271); Bez. ap. Coll. Mont. Bell. 5 (1588:167) McLelland (1957) 129

Calv. Cn. 1 (Barth-Niesel 1:504-505)

Calv. Inst. (1536) 4 (Barth-Niesel 1:119)

Calv. West. 1; 3 (CR 37:19; 181)

Calv. West. 3 (CR 37:217)

Calv. West. 3 (CR 37:172)

Oec. Corp. (1525:F2v)

cum o dovedea apostolul atunci cînd își descria misiunea ca fiind aceea de propovăduire a Evangheliei, și nu aceea de a boteza. Acest lucru nu nega în nici un fel prezența lui Hristos în Biserică și nici măcar la Cina Domnului, ci însemna că exista o "prezență spirituală, divină și dătătoare de viață a Domnului Hristos la Cina Domnului și în afara ei, prin care el... începe să ne pătrundă în inimă, nu prin simboluri goale, ci prin Duhul său". Aceste accente ale lui Calvin si Bullinger au fost reunite în Consensul de la Zürich din 1549, potrivit căruia "sfintele taine sînt anexe (appendices) ale Evangheliei". Propovăduirea cuvîntului lui Dumnezeu era supremă și esențială pentru Biserică, iar sfintele taine erau "atasate ca peceti ale cuvîntului". Harul oferit prin intermediul tainei era același har care era oferit prin cuvînt, deși Calvin recunostea totuși că la Cina Domnului "avem o certitudine mai mare și o bucurie mai deplină" a acestui har. Așa cum în Vechiul Testament continutul si utilitatea circumciziei depinseseră de cuvîntul lui Dumnezeu, tot astfel se întîmpla și cu tainele Noului Testament.

Cea mai tranșantă formulă pentru această concepție asupra relației dintre cuvînt și taină era sintagma augustiniană "cuvîntul vizibil", pe care o folosiseră și Luther și sustinătorii lui atunci cînd vorbeau despre prezenta reală. dar care acum era preferată de învătătorii reformati. fiindcă "indică sensul determinant al tainei: este cuvîntul făcut vizibil". În lucrarea sa de tinerete, Scurt tratat despre Sfînta Cină a Domnului, Calvin nota că Dumnezeu a adăugat cuvîntului său un semn vizibil; în prima editie a Instituțiilor religiei creștine referirea la "cuvîntul vizibil" era unul dintre foarte putinele citate explicite din Augustin: iar în scrierile sale polemice de mai tîrziu pe aceeasi temă el descoperea că acest cuvînt vizibil, pe care "l-am mărturisit întotdeauna", era împărtășit și de adversarii lui, dar sustinea că este mai consecvent decît acestia în considerarea pîinii și vinului de la Cina Domnului drept nimic altceva decît cuvinte vizibile. De asemenea în concordanță cu teologia sacramentală a lui Augustin era interpretarea prezenței lui Hristos "pretutindeni" în ciuda "absenței sale după trup" ca fiind prezența celui "care este cu noi în cuvîntul său", căci această prezență se putea aplica numai în cazul propovăduirii Evangheliei. Așa cum observase deja Oecolampadius, cu "trupul și sîngele cuvîntului său" Hristos hrănea întregul neam omenesc. Bullinger rezuma "asemănarea" dintre taină și cuvînt explicînd că "în taine

Blngr. Dec. 5.6 (1552:331v, 327r, 329r) Conf. Ung. 33 (Müller 414) Calv. Inst. (1559) 4.17.15; 4.17.39 (Barth-Niesel 5:360; 403); Zw. Tf. (CR 91:247)

Oec. Ev. In. 31 (1533:120r)

Oec. Corp. (1525: D2v, F5v)

Conf. Helv. post. 21 (Niesel 264) Calv. West. 1 (CR 37:17) Calv. Cn. 2 (Barth-Niesel 1:507)

Blngr. Perf. (1551:19, 24-25)

Calv. West. 1 (CR 37:22)
Calv. Rom. 4:11 (Parker 87)

Calv. West. 1 (CR 37:24) Aug. Ev. In. 26.18 (CCSL 36:268)

Blngr. Dec. 5.7 (1552; 336r)

Calv. West. 1 (CR 37:17)

cuvîntul este rostit", dar că "în rostirea cuvintelor Domnului în momentul Cinei nu există nici o putere de invocare a Domnului sau de prefacere" a pîinii și vinului în trupul și sîngele lui Hristos. "Rostirea" cuvintelor deasupra Sfintelor Daruri, și într-o limbă străină, era "o pîngărire groaznică a tainelor lui Dumnezeu", un fel de "magie".

Nu era nevoie de invocarea lui Hristos din ceruri sau de prefacerea Sfintelor Daruri în trupul și sîngele Domnului, deoarece tainele erau "lucruri exterioare" și meritau să fie cinstite ca atare, însă nu puteau aduce mîngîiere inimii omului. Numai Hristos "însusi este taina noastră, chiar dacă ar trebui înlăturate toate simbolurile exterioare pe care le folosește Biserica". La el, și la "nimic altceva în locul lui", trebuiau să se refere toate afirmațiile despre taine și de la el venea toată puterea acestora; căci "Domnul Iisus este conținutul și substanța sfintelor taine". Dacă Hristos era într-adevăr desăvîrșirea celor care credeau în el, era o greșeală să se caute un alt mijloc spre atingerea desăvîrșirii; aceasta nu excludea "exercițiile" pe care le-a instituit pentru Biserica sa drept "călăuze" către el, dar pe care le-a așezat strict la locul potrivit. Potrivit lui Calvin, ideea conform căreia a atribui făpturilor lipsite de viată ceea ce apartinea numai lui Dumnezeu însemna a-i știrbi lui Dumnezeu slava care i se cuvenea era "culmea doctrinei noastre" despre sfintele taine. Oricare ar fi fost binefacerile pe care le aduceau tainele, ele erau rezultatul lucrării lui Dumnezeu și al "puterii sale ascunse sau, cum se spune, «intrinseci»". Puterea lui Dumnezeu în sfintele taine era "harul ascuns", nu pentru că, asa cum sustinea doctrina transsubstanțierii, substanța elementelor euharistice s-ar fi preschimbat în chip tainic în trupul și sîngele lui Hristos sub forma pîinii și a vinului, ci pentru că prin ele Dumnezeu își împlinea voia în cei alesi si doar în cei alesi, după cum ne învățase Augustin.

De aceea, în privința tainelor, era imperativ ca doctrina corectă să nu devieze nici spre stînga, nici spre dreapta, evitînd atît extrema unei "superstiții" care le supraestima valoarea, cît și extrema unui "dispreț hulitor" care le desconsidera "într-un mod distant sau mai puțin entuziast" decît meritau. Tendința unora din Biserica primelor veacuri de a "deprecia sfintele taine, considerîndu-le doar semne fără fond" îi determinase uneori pe Părinții Bisericii, din motive lesne de înțeles, ca "în fervoarea lor... să meargă prea departe în cealaltă direcție și să dea prea

Ltmr. apud Rdly. Conf. Ltmr. 1 (PS 39:114-115); Las. Sacr. (Kuyper 1:136) Calv. Ep. du. 1 (Barth-Niesel 1:299) Buc Caen. (Strasbourg 1:44-45; 24; 36); Calv. Inst. (1559) 4.14.5-6 (Barth-Niesel 5: 262-263) Oec. Theob. Bill. (1526: F3v) Calv. Inst. (1559) 3,2.36 (Barth-Niesel 4:47) Blngr. Ver. 2 (1578:7v-8r) Blngr. Sum. 8.3 (1556:142v-143r); Blngr. Dec. 5.7 (1552:341v) Calv. West. 3 (CR 37:162)

Zw. Gen. 9:17; 15:8; 17:10 (CR 100:59; 88-89; 106-107) Aug. Doct. christ. 1.2.2 (CCSL 32:7) Oec, Resp. post. (1527:9-10); Oec. Mis. 11 (1527:Klr-Klv); Blngr. Dec. 5.6 (1552:322r) Zw. Tf. (CR 91:218); Zw. Gen. 24:2-4 (CR 100:159); Blngr. Nacht. 2 (1553:C4r) Oec. Mis. 15 (1527:P2v) Oec. Antisyn. 26 (1526; K3r); Oec. Theob. Bill. (1526: D6v) Calv. West. 3; 1 (CR 37:161; Zw. Schl. 18 (CR 89:121-122) Cons. Tig. 9 (Müller 161); Calv. West. (CR 37:20)

Blngr. Dec. 5.6 (1552: 323v); Rog. Cath. Doct. 25.4 (PS 40: 250) Zw. Pecc. orig. 3 (CR 92: 329)

Blngr. Assert. orth. (1534:67r); Blngr. Nacht. (1553:C7v)

Cran, Gard. 1 (PS 15:11)

Bez, apud Coll, Mont, Bell. 3 (1588:92) Bez, Flac, 14 (Bez Tract 2:146)

Calv. West. 1. pr. (CR 37:7-8)

Calv. West. 2 (CR 37:56)

Calv. Cn. 2 (Barth-Niesel 1:509)

mult Sfintelor Taine". Pe lîngă termeni folosiți pentru desemnarea sfintelor taine precum "legătura" care îi lega pe credinciosi de Hristos, dar și pe unii de alții, termenii "pecete" și "semn" erau concepuți special pentru a se evita ambele extreme. Sîngele lui Hristos oferit în jertfa crucii era desigur adevărata "pecete" a mîntuirii, așa cum era însuși Duhul Sfînt. Dar ca peceti ale cuvîntului lui Dumnezeu, sfintele taine își extrăgeau semnificația din cuvînt, fără să fie străine de acesta. Conceptul de "semn" și "semnificație" era chiar mai potrivit pentru ele. Fusese o practică a lui Dumnezeu încă de la începuturi aceea de "a adăuga semne exterioare făgăduințelor Sale", avînd în vedere slăbiciunile omenesti. Binecunoscuta distinctie a lui Augustin dintre "semn" (signum) și "realitate" (res) din Cartea întîi din lucarea sa Despre doctrina creștină a servit drept bază de discuții. În fiecare dintre taine această distincție dintre semn si realitatea semnificată de el era fundamentală. A confunda semnul cu realitatea, asa cum făceau oamenii simpli în "neștiința" lor și așa cum făceau teologii "scolastici si catolici" în greșeala lor, ducea la superstiție ; căci dacă liturghia era o "jertfă", cum putea fi un semn? La cealaltă extremă se afla înlocuirea "distincției" dintre semn și realitate printr-o "disjuncție", ceea ce, după cum susținea doctrina reformată, nu fusese în intentia sa.

Deși folosirea termenului "semn" pentru desemnarea "Tainei" avea legătură cu definiția acesteia în general, și în particular cu botezul, totuși în centrul polemicii se afla întrebarea dacă era sau nu potrivită aplicarea acestui termen în cazul Cinei Domnului. Era o "calomnie", le replicau reformații criticilor lor, să fie acuzați de faptul că sustineau că nu există "nici un mister" în Euharistie, ci doar un "simbol fără fond, nimic altceva decît pîine și vin", "un simbol lipsit de continut" asemenea unui foc pictat, care nu dă nici lumină, nici căldură. Orice astfel de noțiune despre "reprezentare goală, ... asa cum cei ce nu mai sînt în viață sînt reprezentați prin statui sau prin alte imagini", era o "vădită impietate". Cînd afirmau că există "o adevărată împărtășire" a credincioșilor cu trupul lui Hristos, aceasta dovedea că nu vorbeau doar despre "un semn fără fond" și că erau pregătiți să se opună oricărui efort de a reduce Euharistia la acest lucru. Pîinea și vinul erau mai degrabă "semne vizibile, care reprezintă pentru noi trupul și sîngele și cărora le este atribuit numele de trup și sînge". Nici chiar "reprezintă" nu era un termen adecvat; ar fi mai potrivit să se spună că "prezintă" trupul și sîngele. Cînd

Calv. Opt. rat. (CR 37:518)

Calv. West. 3 (CR 37:187); Zw. Bek. 1 (CR 93-11:203-204) Calv. Cn. 2 (Barth-Niesel 1:509)

Bingr. Sum. 8.3 (1556: 141v-142r); Zw. Unt. 1 (CR 91: 793); Conf. Scot. 21 (Niesel 108) Bingr. Sum. 8.8 (1556: 152v-153r)

Zw. Bek. 1 (CR 93-II: 65-66)

Buc, Ep. apol. (Strasbourg 1:95)

Calv. West. 1 (CR 37; 31-32); Calv. Opt. rat. (CR 37:519); Las. Sum. cont. (Kuyper 1:478)

Calv. West. 3 (CR 37:183)

Rdly. Br. decl. (Moule 106); Rdly. Conf. Ltmr. 1.5 (PS 39:106, 109)

Hub. Unt. (QFRG 29:290)

Calv. West. 2 (CR 37:47)

Dumnezeu oferea un "semn", acesta nu era gol, ci era "însoțit de realitate și eficacitate". Astfel, porumbelul sub înfățișarea căruia s-a arătat Duhul Sfînt la botezul lui Hristos cu siguranță că nu era Duhul Sfînt, chiar dacă "evanghelistul nu ezită să numească porumbelul «Duhul Sfînt»"; și nici "un simbol fără fond nu era, ci mai curînd un semn sigur al prezenței Duhului Sfînt". Și astfel, așa cum se învățase în mod corect încă din Antichitatea creștină, "sfînta taină este un semn al unui lucru sfînt, cu adevărat al unui lucru sfînt care a fost desemnat de cuvîntul lui Dumnezeu", dar totuși nu un "semn fără fond", ci o împărtășire autentică a credinciosului cu Hristos.

Cele mai multe dintre aceste obiectii au fost exprimate în cursul controverselor euharistice dintre teologii reformați și luterani. Potrivit lui Zwingli și Oecolampadius cauza controversei o reprezenta întrebarea dacă "cuvintele [instituirii] trebuie rostite deasupra Cinei, întrucît fac să se întîmple ceva". Scriind în 1530, Bucer vorbea despre cei care "susțin că trupul și sîngele lui Hristos sînt prezente și sînt mîncate fizic", unii dintre ei spunînd că aceasta se petrece "sub înfățisarea pîinii", în vreme ce alții spuneau că "în pîinea însăși". Calvin susținea uneori că singura dispută dintre cele două doctrine euharistice era legată de modul cum erau împărtășite trupul și sîngele lui Hristos, și nu în ceea ce priveste realitatea împărtășirii. Această simplificare a aspectelor controversate avea să fie extinsă în cursul aceleiași polemici și asupra întrebării dacă "este necesar ca substanța trupului" să fie mîncată în momentul împărtășirii, precum și dacă necredincioșii care se împărtăseau primeau adevăratul trup. Nicholas Ridley enumera aspectele în discuție : transsubstanțierea, "orice prezență fizică sau trupească a substanței lui Hristos", adorarea ostiei, definirea liturghiei ca jertfă și primirea adevăratului trup de către necredinciosul care se împărtășește; însă toate aceste cinci aspecte, adăuga el, "depindeau în mare măsură de această unică întrebare, și anume, ce este materia Tainei". Pe lîngă aceste aspecte, controversele au scos la lumină unele neînțelegeri fundamentale între cele două ramuri principale ale protestantismului clasic, în ciuda acordului lor cu privire la suprema și unica autoritate a cuvîntului lui Dumnezeu, asupra principiilor care stăteau la baza interpretării acestui cuvînt și mai ales asupra folosirii corecte si incorecte a figurilor de stil pentru stabilirea semnificației textului biblic.

Hn. Ep. chr. (CR 91:516-517) Zw. Unt. 3 (CR 91:842); Zw. Ver. fals. rel. 18 (CR 90:796-799); Zw. Subsid. (CR 91:472); Zw. Amic. exeg. (CR 92:731-732) Zw. Gen. 17:10 (CR 100:105)

Oec. Mis. 3 (1527:C1r) Urs. Ex. ver. doct. 1 (Reuter 1:811)

Blngr, Sum. 8.8 (1556:151r); Blngr, Dec. 5.9 (1552:368v)

Cran. Gard. 3 (PS 15:103)

Calv. West. 1 (CR 37:36)

Calv. Hes. (CR 37:472)

Bez. Coen. 3 (Bez Tract 1:213); Bez. Flac. 4; 10 (Bez Tract 2:128-129; 141); Zw. Ver. fals. rel. 18 (CR 90:799)

Zw. Subsid. (CR 91:490-491); Zw. Amic. exeg. (CR 92:594; 621)

Oec. Corp. (1525:A7r-A7v)

Blngr. Dec. 5.6 (1552:332r) Luth. Wort. (WA 23:127); Luth. Ab. Chr. (WA 26:321) Zw. Wort. (CR 92:884-888; 906-907) Calv. West. 2 (CR 37:78-79); Urs. Expl. Cat. 78 (Reuter 1:269)

Unul după altul, susținătorii concepției reformate asupra Cinei Domnului îsi formulau principiile hermeneutice care stăteau la baza concepției lor. "Hristos, care este recunoscut numai prin credintă și venerat numai prin credintă". își retrăsese, potrivit lui Hoen, "prezența trupească de la noi"; de aceea pîinea era un "simbol" al prezenței sale. "Trebuie să înțelegem mai întîi de toate", declara Zwingli în 1526, "că în toată Biblia întîlnim figuri de stil, [care trebuie]... înțelese în alt sens"; și își argumenta teoria prin exemple din Vechiul Testament. În anul următor, Oecolampadius făcea referire la "regula" potrivit căreia "atunci cînd vorbim despre simboluri, taine, imagini, parabole și interpretări, ar trebui sau mai bine spus trebuie, potrivit principiului simbolurilor sau tainelor, să înțelegem cuvintele în sens figurat și nu literal". Ursinus vorbea și el în 1564 despre o "regulă" hermeneutică, la fel ca și Bullinger, cam în aceeasi perioadă, care vorbea despre o "regulă universală pentru interpretarea tainelor" potrivit căreia "în sfintele taine simbolurile primesc numele lucrurilor care sînt semnificate, dar fără a se transforma în acestea". "Ce cuvinte pot fi mai clare decît, «Acesta este trupul Meu»?" întreba Thomas Cranmer, și răspundea: "Este adevărat că aceste cuvinte sînt cît se poate de clare, dar sensul nu este la fel de clar". Calvin considera o "axiomă" faptul că "ori de cîte ori vorbim despre sfintele taine, se obișnuiește ca numele lucrurilor semnificate să fie transferat prin metonimie asupra simbolului". Metonimia, explica el, nu este același lucru cu parabola sau alegoria, ci presupune faptul că Dumnezeu se reprezintă pe sine însuși "cu adevărat" prin ea. Asa cum explica Beza în replicile adresate luteranilor, limbajul sfintelor taine presupunea mai multe tipuri de metonimie, inclusiv aceea a "recipientului pentru conținut" prin folosirea cuvîntului "potir" pentru desemnarea continutului din potir. Afirmația lui Zwingli potrivit căreia ideea de a mînca la modul fizic trupul lui Hristos era "dezgustătoare pentru simțuri", sau afirmația lui Oecolampadius potrivit căreia "nu este nimic în această taină care să fie o minune sau să depășească înțelegerea omenească", sau chiar și aceea a lui Bullinger care spunea că "nu avem nevoie aici de alte mărturii, ci numai de propriile noastre simturi, care nu percep, nu văd, nu gustă, nu simt altceva decît pîine și vin", toate aveau să conducă, începînd cu Luther, la acuzația că această interpretare era hermeneutică rationalistă. Asemenea lui Zwingli, Calvin nega faptul că această viziune ar fi fost dictată de filozofie, ci

Calv. West. 3 (CR 37:214)
Calv. Rom. 6:1 (Parker 119)

Calv. West. 2; 3 (CR 37:74; 184)

In. 6,53

In. 6,63

Zw. Act. (CR 90:19-20) Zw. Ver. fals. rel. 7 (CR 90:698-699)

Zw. Unt. 2 (CR 91:817); Zw. Bek. (CR 93-II:181-190)

Oec. Ev. In. 32 (1533:120v)
Oec. Theob. Bill. (1526:G3v)
Oec. Antisyn. 54
(1526:N8v); Zw. Ver. fals.
rel. 18 (CR 90:776-781)

Oec. Mis. 8 (1527: F4r) Luth. Wort. (WA 23:167)

Luth, Ab. Chr. (WA 26:372)

Luth, Ev. In. 6.51 (WA 33:182) Luth, Ev. In. 6.63 (WA 33:259-260)

Luth. Krz. Bek. (WA 54:152)

Blngr. Coen. (1558:13v) Blngr. Dec. 5.6 (1552:335r)

In. 6,53 Calv. Ev. In. 6:53 (CR 75:154) Calv. Ev. In. 6:63 (CR 75:159) spunea că "ordinea naturii este parte a teologiei" în chestiunea prezenței și se opunea oricărei idei care ar da impresia că doctrina creștină presupune vreo absurditate. Hermeneutica adevărată nu trebuia să se conformeze vreunui principiu raționalist, ci "regulii credinței".

Metoda hermeneutică se concentra pe interpretarea capitolului 6 din Evanghelia după Ioan, unde Hristos făcea două afirmații care nedumereau: "dacă nu veți mînca trupul Fiului Omului si nu veti bea sîngele Lui, nu veti avea viață în voi", pentru ca la o distanță de doar cîteva versete să spună: "Duhul este cel ce dă viată; trupul nu folosește la nimic". Zwingli, a cărui liturghie pentru Cina Domnului includea lectura pasajului din Ioan 6.47-63, cita cele două versete împreună, pentru a dovedi că, "atunci cînd vorbeşte despre a mînca trupul său si a bea sîngele său, [Hristos] se referă pur și simplu la credința în valoarea acestei suferințe pe care a îndurat-o de dragul nostru". nici mai mult, nici mai putin. Respingînd efortul de a face din acest capitol un echivalent al cuvintelor de instituire menționate în celelalte trei Evanghelii, precum si afirmația potrivit căreia aici nu se spune absolut nimic despre sfintele taine, Oecolampadius sustinea că trupul lui Hristos devine hrană "prin nici un alt fel de a mînca decît prin credință". Pentru clarificarea acestui aspect legat de Cina Domnului, capitolul 6 din Evanghelia după Ioan (care, cu toții erau de acord, vorbea despre credință) avea să devină "zidul de piatră" al poziției reformate. Numindu-l mai curînd un zid de hîrtie care avea culoarea pietrei, Luther era și el de acord cu ideea că ceea ce descrie Hristos "pînă la sfîrșitul capitolului" era credința; dar de aici el trăgea concluzia că subiectul capitolului nu era cîtuși de puțin Cina Domnului, așa încît versetul "trupul nu folosește la nimic" nu se referea la trupul lui Hristos de la Cină. El pretindea chiar că dovedise acest fapt cu atît succes, încît, în ultima sa carte, Zwingli nu a mai folosit pasajul respectiv. Totuși, pasajul rămînea pentru Bullinger cheia în înțelegerea relatărilor despre instituirea Euharistiei din Evangheliile sinoptice: capitolul trebuie să se refere la Cina Domnului. Calvin era, în stilul său caracteristic, ceva mai prudent. Cuvintele, "dacă nu veți mînca trupul Fiului Omului", nu se refereau la Cina Domnului, iar versetul, "trupul nu folosește la nimic" nu putea fi interpretat astfel încît să contrazică necesitatea de "a mînca trupul răstignit dacă este spre binele nostru". Însă el și

Calv. West. 3 (CR 37:188; 200); Buc. Ep. apol. (Strasbourg 1:97); Las. Sacr. (Kuyper 1:222); Las. Hos. 1.21 (Kuyper 1:411); Urs. Expl. Cat. 2.78.4 (Reuter 1:275-276); Bez. Ep. theol. 5 (1575:55)

Vezi vol. 3, pp. 106-109; 220-221; 231-232

Bez. Coen. 30 (Bez Tract 1:237)

Calv. Hes. (CR 37:501)
Calv. West. 3 (CR 37:215)

Vezi vol. 1, p. 315 Vezi vol. 3, p. 222 Calv. Bapt. 5.8.9 (CSEL 51: 270) Zw. Bek. 1 (CR 93-II:95)

Las. Sacr. (Kuyper 1:119)
Calv. West. 1 (CR 37:28);
Bez. Conf. 4.50 (Bez Tract
1:31)
Aug. Civ. 21.25 (CCSL
48:795)
Calv. West. 3 (CR 37:155)

Calv. Hes. (CR 37:503) Blngr. Resp. Brent. (1562:49v); Calv. West. 2; 3 (CR 37:60; 149); Zw. Ver. fals. rel. 18 (CR 90:809-810; 814-815) Calv. West. 3 (CR 37:153-177)

Bez. Coen. 10-28 (Bez Tract 1:245-254) Bez. Flac. 21 (Bez Tract 2:167-168)

Vezi infra, p. 104

Lat. Def. Buc. 2 (CCath. 8:44)

Aug. Ev. In. 25.12 (CCSL 36:354)

colegii săi au folosit capitolul 6 din Evanghelia după Ioan pentru a explica actul de a mînca Cina Domnului ca pe ceva diferit de "actul fizic de a mînca, prin care acești teologi neștiutori visează să se hrănească".

Prezentarea clasică a Evangheliei după Ioan, pe care Luther și Calvin, în propriile lor comentarii pe marginea acestei Evanghelii, o citau mult mai des decît pe oricare alta, era cea a lui Augustin. Exegeza augustiniană asupra capitolului 6 si aplicarea teoriei sale generale despre simboluri la cazul Euharistiei, cele două trăsături ale teologiei lui sacramentale care se dovediseră a fi cele mai problematice pentru dezvoltarea doctrinei euharistice din Evul Mediu, căpătau acum o nouă respectabilitate, fiind considerate drept "cel mai autentic" sprijin pentru învățătura reformată. Augustin se bucura de avantajul deosebit că autoritatea sa era universal recunoscută. De aceea, apărătorii doctrinei luterane a prezentei reale nu puteau evita "să-l citeze pe Augustin ca patron sau martor", și nici nu puteau "să îndrăznească să nu-i recunoască titlul de teolog". Existau pasaje în scrierile sale care păreau în favoarea poziției luterane, ca acelea în care sustinea obiectivitatea prezenței (pe baza exemplului lui Iuda) chiar și cînd cel ce se împărtăsea primea cu nevrednicie trupul și sîngele lui Hristos. Însă "Augustin nu împărtăsește opinia [lui Luther]", iar cu altă ocazie se corectase pe sine însuși, tot referitor la Iuda, "explicînd mai în amănunt" că "cine nu este în trupul lui Hristos nu se poate spune că mănîncă trupul lui Hristos". Părea de asemenea că vorbise "în mod întîmplător" despre Cina Domnului, dînd astfel ocazia să fie folosit în sprijinul unor teorii contradictorii cu privire la prezență. Însă "acest preasfînt învățat este de fapt consecvent de-a lungul operei sale". Aceasta însemna pentru sustinătorii doctrinei reformate cu privire la sfintele taine că "Augustin este de partea noastră și vorbește în sprijinul nostru și împotriva [doctrinei luterane]", după cum demonstrau numeroase exemple extrase din scrierile sale. Beza a adunat o serie de astfel de texte relevante din operele augustiniene, iar într-un caz chiar a scris cu majuscule cuvîntul "semnifică" de fiecare dată cînd îl folosise Augustin.

Dintre textele acestea ale lui Augustin, preferatul lor (care era citat și de apărătorii transsubstanțierii împotriva teologiei reformate, pentru a dovedi că Dumnezeu nu era legat de sfintele taine) era binecunoscutul pasaj din Comentarii la Evanghelia după Ioan, "Credeți, și deja ati si mîncat". Oecolampadius îl cita pentru a arăta că

Oec. Corp. (1525 : F5r)

Oec. Mis. 9 (1527: H3r)

Zw. Unt. 1 (CR 91:807-809)

Calv. West. 3 (CR 37:154)

Blngr. Dec. 5.9 (1552:373r); Blngr. Sum. 8.8 (1556:152r)

Conf. Helv. post. 21 (Niesel 265)

Urs. Ex. ver. doct. 8 (Reuter 1:884)

Bez, Coen, 18 (Bez Tract 1:229)

Snds. Serm, 4,21 (PS 41:88); Cran. Gard. 3 (PS 15:118) Blngr. Nacht. 1 (1553: B3r); Rdly. Br. decl. (Moule 160-163) Zw. Amic. exeg. (CR 92:739-740); Zw. Wort. (CR 92:972-973); Blngr. Or. err. miss. 3 (1528; B1r); Calv. Hes. (CR 37:496); Bez. Coen. 3;9 (Bez Tract 1:214; 223) Tert. Marc. 4.40.3 (CCSL 1:656) Luth. Wort. (WA 23:217-229) Fish. Corp. 4.26 (1527:200v); Grop. Leyb. 1 (1556:60v-69r)

obiectul credinței despre care vorbea Augustin nu era trupul lui Hristos unit substanțial cu pîinea, ci taina centrală a întrupării, pătimirii, învierii și înălțării lui Hristos; prin urmare trebuie să se refere la o împărtăsire spirituală care nu putea fi limitată la actul exterior de a mînca. Zwingli considera că prin aceste cuvinte Augustin dezvăluia "esența tainei" și le parafraza în sensul că, "atunci cînd te împărtășești cu cele două elemente, cu pîinea și cu vinul, tot ceea ce faci este să mărturisesti public credința în Domnul Iisus Hristos", de vreme ce o astfel de credință însemna, în termenii lui Augustin, că "ai mîncat deja". Respingînd opiniile adversarului său luteran despre împărtășirea cu trupul lui Hristos pe care le considera "capernaitice"<sup>1</sup>, Calvin cita pasajul din Augustin pentru a-și argumenta poziția. Bullinger îl cita pentru a respinge ideea de "prezență trupească", de vreme ce adevărata cale de a mînca trupul și de a bea sîngele lui Hristos era să crezi în el; iar în Cea de-a doua confesiune helvetică din 1566 îl folosea pentru a-si sustine conceptia potrivit căreia "mîncarea și băutura spirituale există chiar și în afara Cinei Domnului, oricînd și oriunde cineva crede în Hristos". Ursinus îl includea într-o antologie de texte patristice despre natura prezentei. Beza îl cita pentru a explica ce voiau să spună el și colegii lui atunci cînd descriau doctrina lui Luther drept "capernaitică". Făcîndu-se ecoul unuia sau mai multora dintre acesti teologi, Edwin Sandys, arhiepiscop de York, cita și el formula pentru a sustine principiul potrivit căruia "nu poate fi părtas la trupul lui Hristos cel ce nu este mădular al trupului lui Hristos".

În lumina unei astfel de interpretări a lui Augustin, era posibil să se înțeleagă dezvoltarea credinței și practicii euharistice "încă din vremea sfinților apostoli, cum a fost mult schimbată și a căpătat de-a lungul timpului o cu totul altă formă". Doctrina lui Tertulian cu privire la Euharistie era considerată corectă, căci el explicase sintagma "trupul Meu" prin "forma trupului Meu"; această interpretare a cuvintelor lui Tertulian era însă respinsă atît de Luther, cît și de teologii romano-catolici. Aceștia din urmă citau

Termenul "capernaitic" (cu referire la Capernaum, unde Iisus a propovăduit despre pîinea vieții [Ioan 6,35]) era folosit de teologii reformați pentru a descrie actul fizic de a mînca trupul și de a bea sîngele Mîntuitorului în momentul Euharistiei, concepție pe care ei o respingeau (n. trad.).

Grop. Leyb. 1 (1556:58r); Fish. Corp. 4.32 (1527:192r-192v) Vezi vol. 1, p. 190 Iren. Haer. 4.18.5 (Harvey 2:207-208)

Eras. Iren. pr. (Allen 1738)

Conc. Witt. 1 (CR 3:75)

Luth. Wort. (WA 23:229-237)

Calv. Theol. Par. 5 (CR 35:15); Las. Hos. 2.5 (Kuyper 1:439)

Calv. West. 3 (CR 37:189): Las. Sacr. (Kuyper 1:120) Calv. Hes. (CR 37:473); Las. West. 29 (Kuyper 1:316-317Bez. Flac. 15 (Bez Tract 2:156) Vezi supra, pp. 217-218 Zw. Wort, (CR 92:970); Calv. Hes. (CR 37:490) Blngr. Or. err. miss. 5 (1528:C7r-D6v) Las. Coen. (Kuyper 1:560-562) Zw. Bek. 1 (CR 93-II:81-85); Calv. Hes. (CR 37:490) Vezi vol. 3, pp. 241-252 Oec. Corp. (1525:Klv-K2r); Calv. West. 3 (CR 37:209) Calv. Hes. (CR 37:490-491): Cran. Gard. 3 (PS 15: 196) Las. Hos. 18 (Kuyper 1:409); Blngr. Dec. 5.6 (1552: 334r); Urs. Ex. ver. doct. 8 (Reuter 1:880) Rdly. Br. decl. (Moule 142-143); Cran. Gard. 3 (PS 15:173) Blngr. Coen. (1558:8v)

Blngr. Or. err. miss. 4 (1528: B5v-C5r) Blngr. Or. err. miss. 5 (1528: C7r-C7v) Vezi vol. 3, p. 105-109

Trith. Scrip. eccl. (1512:66r)

drept "dovadă clară în sprijinul transsubstanțierii" formula ambiguă a lui Irineu, care spunea că "Euharistia... constă în două realități, lumească și cerească". Această ambiguitate - asociată cu Părintele Bisericii al cărui nume, după cum mentionase Erasmus în prefata la ediția sa a operelor lui Irineu din 1526, însemna "făcător de pace" s-a potrivit de minune și a reprezentat soluția de compromis propusă în Acordul de la Wittenberg din 1536, în care Luther, Melanchthon si Bucer au ajuns la o întelegere de moment asupra unei declarații privind doctrina prezenței trupului și sîngelui lui Hristos în Cina Domnului. În fața încercărilor exagerate ale lui Oecolampadius de a folosi autoritatea lui Irineu pentru a-și susține versiunea în privința prezenței, Luther oferea o interpretare a citatului în cauză prin care își argumenta propriile sale vederi. Totuși, Calvin și colegii săi au reușit să folosească în mod eficient autoritatea lui Irineu apărînd doctrina reformată nu doar împotriva condamnării venite din partea romano-catolicilor, ci și împotriva insistenței luteranilor asupra ideii că prezenta trupului lui Hristos în Cină nu era "spirituală"; căci, în ciuda eșecului Acordului de la Wittenberg, luteranii au continuat să subscrie formulării lui Irineu, desi teologii reformați au observat nemulțumirea luteranilor datorată ambiguității acesteia. Pe baza studiilor lui Oecolampadius asupra doctrinei patristice a prezenței și a cercetărilor lui Bullinger pe tema evolutiei conceptului de transsubstantiere, teologia reformată a reusit să îi revendice pe Ioan Gură de Aur, Chiril, Ilarie și Epifanie, precum și pe Ambrozie (desi el fusese cel a cărui doctrină salvase doctrina lui Augustin în cursul evoluției medievale) – de fapt pe aproape toti Părinții Bisericii ortodoxe poate cu excepția lui Ioan Damaschinul.

În epoca patristică nu existase nici o controversă referitoare la Cina Domnului, iar momentul de cotitură în istoria doctrinei sacramentale avusese loc la sfîrșitul acestei perioade. Dat fiind că "ceea ce a instituit Domnul și Mîntuitorul nostru era o Cină, nu o liturghie", transformarea ei de către Grigore cel Mare în "liturghie, sursa îngrozitoare a tuturor superstițiilor" a reprezentat un astfel de punct de cotitură, deși era o greșeală să se pună "întreaga vină" pe seama lui. În epoca de după Grigore încă nu exista o doctrină a transsubstanțierii. Cazul lui Ratramnus, pe care îl descrie biograful acestuia de la sfîrșitul secolului al XV-lea, Trithemius, era o dovadă în acest sens; căci nu existau mărturii scrise care să ateste faptul că doctrina sa

Blngr. Alb. (1532: A3v-A4r)

Blngr. Or. err. miss. 5 (1528:C7v-C8r) Vezi vol. 3, p. 212 Cran. Gard. 1; 3 (PS 15:14; 77)

Blngr. Conc. 2.2 (1561:118r)

Rdly, Disp. Ox. (PS 1:206)

Vezi vol, 3, pp. 212-228 Blngr. Conc. 2.2 (1561:119v-120r)

Las. West. 19 (Kuyper 1:294)
Cran. Gard. 1 (PS 15:14)

Vezi supra, p. 100

Luth, Ab. Chr. (WA 26:442-443) Zw. Ver. fals. rel. 18 (CR 90:783-784); Zw. Unt. 1 (CR 91:801-806); Conf. Helv. post. 21 (Niesel 264)

Vezi vol. 3, p. 225

Oec. Corp. (1525:E3r)

In. 6,63
Oec. Ev. In. 36 (1533:137v)
Calv. Inst. (1559) 4,17.12
(Barth-Niesel 5:355); Calv.
Ep. du. 1 (Barth-Niesel
1:307); Calv. West. 1; 2; 3
(CR 37:27; 58; 154); Cran.
Gard. 3 (PS 15:113); Conf.
Helv. post. 21 (Niesel 264)

Calv. Hes. (CR 37:469-470)

Calv. West. 2; 3 (CR 37:57; 210)

Vezi supra, pp. 222-226

despre Euharistie fusese condamnată de Biserică. Ceea ce fusese condamnat la Vercelli în 1050 era o carte atribuită lui Ioan Scotus. (Era de fapt cartea lui Ratramnus.) Sub numele de Bertram, această carte a devenit o forță în cadrul dezbaterilor Reformei, mai ales în Anglia, fiind tipărită în 1531 cu sponsorizarea lui Oecolampadius și tradusă în engleză în 1549. Bullinger îl elogia pe "Bertram" ca fiind "evlavios și învățat", iar Nicholas Ridley accepta viziunea lui Oecolampadius ca pe propria sa doctrină despre prezență și ca pe o interpretare corectă a lui "Bertram", acesta fiind "primul care m-a tras de urechi și m-a lecuit de greșeala obișnuită a Bisericii romane".

Însă nici un incident din istoria medievală a doctrinei euharistice nu a avut un impact atît de mare precum tragedia lui Berengarius, ale cărui scrieri erau cunoscute doar din citatele ce apăreau în lucrările adversarului său Lanfranc si care fusese "constrîns să facă o retractare diavolească". Numeroase reconsiderări ale doctrinei prezenței euharistice din Evul Mediu tîrziu porniseră de la această retractare. Atunci cînd apăra doctrina prezentei reale, Luther apăra atît modul cum a fost tratat Berengarius de către papă, cît și retractarea care i-a fost impusă. În schimb, Zwingli si Bullinger condamnau ambele aspecte. Formularea confesiunii lui Berengarius în care spunea că "pîinea și vinul sînt adevăratul trup și sînge al Domnului nostru Iisus Hristos... frînt de mîna preoților și mestecat de gura credinciosului", indica la ce extreme putea să ajungă o doctrină literală a prezenței reale, și tocmai împotriva unor astfel de concepții deplasate cu privire la actul de a mînca trupul lui Hristos erau îndreptate cuvintele "trupul nu foloseste la nimic". Calvin considera exprimarea de-a dreptul "monstruoasă", citînd-o iarăși și iarăși pentru a-i soca pe cei care împărtășeau opinia lui Luther asupra chestiunii în cauză. Cînd un teolog luteran își exprima dezgustul față de cruzimea formulării însă continua să susțină necesitatea concepției luterane asupra prezenței reale, Calvin ridiculiza inconsecvența celui care dorea să spună că adevăratul trup al lui Hristos era mîncat de gură, dar în același nu era sfărîmat în dinți. Or, pentru a fi consecvent, cel ce îl considera eretic pe Berengarius trebuia să se întoarcă în "tabăra papei".

În ciuda admirației lor față de Luther și a conștiinței că aveau în comun cu susținătorii lui Luther cea mai mare parte a doctrinei creștine, teologii reformați erau nevoiți să recunoască faptul că, în ceea ce privește doctrina Calv. West. 3 (CR 37:232); Zw. Amic. exeg. 6 (CR 92:711) Zw. Bek. 1 (CR 93-II:32); Zw. Wort. (CR 92:861-862)

Vezi supra, p. 190

Vezi vol. 3, pp. 222-226
Oec. Corp. (1525:A2v); Oec.
Antisyn. 6 (1526:H6v); Oec.
Resp. post. (1527:37);
Blngr. Or. err. miss. 5
(1528:D6r); Blngr. Dec. 5.10
(1552:379r); Blngr. Resp.
Brent. (1562:86v)
Rdly. Br. decl. (Moule 119,
158); Cran. Gard. 1 (PS
15:45); Las. Sacr. (Kuyper
1:144)

Blngr. Alb. (1532:A4r)

Form. Conc. S. D. 7,35 (Bek. 983) Bez. Flac. 29-30 (Bez Tract 2:195)

Calv. Hes. (CR 37:473); Calv. West. 11 (Kuyper 1:283); Zw. Bek. 1 (CR 93-II:72-73) Las. Hos. 2.5 (Kuyper 1:442-443); Bez. Ep. theol. 8 (1575:77)

Zw. Wort. (CR 92:971-972); Urs. Ex. ver. doct. 5 (Reuter 1:847-848)

Oec. Mis. 6 (1527:F1r)
Urs. Expl. Cat. 2.78.4
(Reuter 1:279-282)
Calv. West. 3 (CR 37:192)

Bez. Coen. 3 (Bez Tract 1:217)

Rog. Cath. Doct. 29 (PS 40: 293)

Blngr. Coen. (1558:6r-6v)

euharistică, luteranismul era "mai prietenos față de papistasi decît fată de noi", după cum admiteau înșiși "papistașii". Această recunoaștere pare să fi fost mai mult decît un procedeu polemic, căci se admitea, așa cum o făcuse și Luther, că există o mai mare continuitate între dezvoltarea euharistică medievală și poziția confesională luterană decît între aceasta din urmă și învățătura reformată. Acceptarea de către Luther a prezenței reale și respingerea transsubstanțierii au făcut ca poziția lui să fie identică cu cea a teologiei medievale înainte ca transsubstanțierea să devină oficială; pe scurt, în ciuda polemicilor sale cu Petru Lombardul, Luther păstrase doctrina euharistică a acestuia. Transsubstanțierea era "invenția fantastică" a lui Inocentiu al III-lea, "în acord cu călugării săi" la cel de-al patrulea Conciliu de la Lateran. Luther îl ataca în mod frecvent pe Inocentiu însă nu putea găsi nici un teolog care să fie de acord cu el înainte de Petru Lombardul și de papa Inocentiu. Teoria luterană potrivit căreia trupul lui Hristos era prezent "în, cu și sub" pîinea euharistică, pe care polemicile reformate o atacaseră în repetate rînduri, nu era cu mult mai bună decît teoria transsubstantierii pe care sustinea că o combate - dacă, într-adevăr era vreo diferență reală între cele două doctrine ale prezenței. Și nici nu se dovedea a fi mai eficientă decît transsubstantierea pentru combaterea "artolatriei", idolatrizarea pîinii euharistice. Deşi doctrina prezenței reale și interpretarea Cinei Domnului ca jertfă erau în mod logic legate una de alta, iar celor care apărau prezența le era greu să respingă interpretarea sacrificială, totuși exista fericita inconsecventă a unei reale și profunde diferente: romano-catolicii "atribuie lucrării lor [în cadrul liturghiei] o parte din satisfacția pentru cei vii și cei morți, pe care luteranii nu o atribuie, de vreme ce ei vin la Cina Domnului nu spre a da ceva, ci spre a primi har". Altminteri, doctrina luterană, pe care reformații o numeau "consubstantiere", era o teologie la fel de "materialistă" ca și doctrina romano-catolică a transsubstanțierii. Erau numai două posibilități: "ori transsubstanțierea, ori sensul figurat". "Adepții ubicuității, atît luterani, cît și romano-catolici", se asemănau în mare măsură.

În locul acestora, doctrina care trebuia să triumfe mereu în Biserică era cea potrivit căreia tot ce se spune în Scriptură despre "prezența Domnului în Biserică și despre faptul de a-l mînca" trebuie interpretat "nu în sens trupesc, ci spiritual". "Hrana spirituală" și noțiunea de trup fizic se Zw. Ver. fals. rel. 18 (CR 90:787)

Zw. Wort. (CR 92:895)

Zw. Schl. 18 (CR 89:137-139) Calv. Cn. 2 (Barth-Niesel 1:510); Las. West. 28 (Kuyper 1:315) Calv. Opt. rat. (CR 37:521); Zw. Wort. (CR 92:834)

Calv. Ep. du. 1 (Barth-Niesel 1:307); Bez. apud Coll. Mont. Bell. 3 (1588:75) Zw. Bgn. (CR 91:569); Zw. Amic. exeg. (CR 92:637-640); Zw. Subsid. (CR 91:497-499); Zw. Bek. 2 (CR 93-II:230-234); Oec. Antisyn. 63 (1526:Q1r); Oec. Theob. Bill. (1526:F5v); Zw. Amic. exeg. (CR 92:749-750); Zw. Wort. (CR 92:962-963) Luth. Serm. sacr. (WA 2:74) Luth. Himm. Proph. (WA 18:167) Calv. West. 3 (CR 37:192)

Calv. Cn. 2 (Barth-Niesel 1:508)

Las. Sacr. (Kuyper 1:149); Las. Coen. (Kuyper 1:566-569)

Calv. West. 2 (CR 37:66); Oec. Corp. (1525:G3r)

excludeau reciproc. Ca principiu de interpretare, această idee aparținea textelor biblice, dar și vocabularului care se dezvoltase în tradiția liturgică și dogmatică a Bisericii. Fiecare dintre temele majore ale credinței și practicii euharistice trebuia să aibă un semnificație care să fie în conformitate cu acest "rezumat... al credinței creștine", mai precis, cu acest principiu de interpretare. Încă din 1523, Zwingli insista asupra faptului că cea mai importantă dintre aceste teme era cea a pomenirii. Ca să se poată vorbi despre "substanță", cum își propuneau uneori Calvin si Laski, sensul ei trebuia purificat de "ideea crudă de a mînca trupul". Pentru ca limbajul traditional despre "prezentă" să fie acceptabil, cum era pentru teologii reformati, nu trebuia să existe nici o prezentă naturală ori fizică, ci o prezentă spirituală care conferea "eficiența si puterea" trupului lui Hristos. Si dacă, în lumina acestor redefiniri. Biserica numea această Taină "Sfînța Împărtăsanie", aceasta presupunea, potrivit 1 Corinteni 10,16, "împărtășirea" celor care se făceau părtașii ei, mai curînd decît "oferirea" sau "împărțirea" trupului și sîngelui reale ale lui Hristos; asa cum îi reamintea Zwingli, Luther însusi interpretase pasajul în felul acesta, însă după aceea și-a schimbat interpretarea. Cu toate acestea, de vreme ce nu exista împărtășire fără oferire, era "o blasfemie josnică" să se tăgăduiască faptul că "o adevărată oferire a lui Iisus Hristos ne este înfățisată la Cina Domnului", dar era "folosirea îndreptățită a unei împărtășiri oferită nouă din altă parte".

Asa cum indică aceste redefiniri ale termenilor centrali ai doctrinei euharistice, nu era deloc specific învătăturii reformate să facă paralele ontologice între Euharistie și întrupare. Indiferent dacă reformații aveau sau nu dreptate să susțină că teoria luterană a ubicuității naturii umane a lui Hristos, după înăltarea la cer, amenința să transforme prezența sacramentală într-un simplu corolar al acestei masive prezente cosmice, era totuși o caracteristică a teologilor reformați, și o caracteristică insuficient percepută de polemicile luterane, aceea potrivit căreia, în încercarea lor de a preciza ceea ce Bisericile reformate predicau despre Cina Domnului si prin ce se deosebea această învățătură a lor față de ceea ce predicau alte Biserici, recurgeau la doctrina cu privire la Duhul Sfînt. Zwingli punea în antiteză "Duhul care sălăsluiește înlăuntru" față de "trupul care este mîncat fizic", și încă din prima ediție a Instituțiilor religiei creștine, Calvin enumera

Zw. Wort. (CR 92:897)

Calv. Inst. (1536) 4 (Barth-Niesel 1:121) Bartel (1955) 172

Las. Sum. cont. (Kuyper 1:474)

Bez. apud Coll. Mont. Bell. 9 (1588;440-441)

Cat. Heid. 76 (Niesel 167); Urs. Expl. Cat. 76 (Reuter 1:263)

Conf. Belg. 35 (Schaff 3:429-430)

Conf. Helv. post, 21 (Niesel 264)

West. Cat. (Shorter) 91; 89 (Müller 650)

Vezi infra, p. 341-349

cele trei "binefaceri" acordate de Dumnezeu prin cuvînt și Taină: "Mai întîi, Domnul ne învață prin cuvîntul său; apoi, el confirmă prin sfintele taine; iar în cele din urmă, ne luminează mintea cu lumina Sfîntului său Duh si deschide poarta inimilor noastre prin cuvînt și sfintele taine". Jan Łaski, care "în conceptia sa cu privire la Euharistie se apropia foarte mult de Jean Calvin", începea cu o caracterizare obiectivă a altor poziții, și apoi prezenta ca o a treia concepție învătătura potrivit căreia "[comuniunea euharistică este atribuită lucrării Duhului Sfînt. ...care. în oricare dintre actele de instituire săvîrsite de Hristos, depune mărturie pentru el și îl slăveste neîncetat". Theodore Beza, într-o dispută cu luteranii, îi îndemna pe aceștia să nu ignore în continuare relația Duhului Sfînt atît cu botezul, cît și cu Cina Domnului. Iar în confesiuni avea să se regăsească această idee. A mînca trupul și a bea sîngele lui Hristos, se spunea în Catehismul de la Heidelberg, înseamnă "a fi unit din ce în ce mai mult cu sfîntul său trup prin Duhul Sfînt, care locuiește atît în Hristos, cît și în noi". În chip tainic, Hristos "împlinește în noi tot ceea ce el ne arată prin aceste semne sfinte", potrivit Confesiunii belgiene, de vreme ce "lucrarea Duhului Sfînt este tainică și cu neputință de înțeles". "Hrana duhovnicească" a Cinei nu însemna, după cum se explica în Cea de-a doua Confesiune helvetică, faptul că "hrana este preschimbată în Duh", ci mai curînd faptul că trupul si sîngele lui Hristos "ne sînt oferite «duhovnicește», prin Duhul Sfînt, care ne dăruiește" iertarea păcatelor și viată vesnică. Întîmplător, toate aceste trei confesiuni reformate au fost redactate în deceniul sase al secolului al XVI-lea, deceniul morții lui Calvin, însă nu ar fi greu să prezentăm si alte pasaje din confesiunile ulterioare ale credintei reformate. Pentru a da numai un exemplu, Micul catehism de la Westminster, din 1647, punea eficiența sfintelor taine pe seama "lucrării Duhului său în ele pentru ca prin credință să le primească", la fel cum punea eficacitatea "citirii, dar mai ales a predicării, cuvîntului" pe seama "Duhului lui Dumnezeu". Şi aici tema "cuvîntului şi Duhului" demonstra caracterul ei central în cadrul doctrinei reformate. Rămînea de văzut, ce avea să se întîmple cu această temă în conflictul cu anabaptismul, atunci cînd subiectul în discuție nu mai era Cina Domnului, ci botezul.

Ascultarea față de cuvîntul și de voia lui Dumnezeu

Controversa pe tema Cinei Domnului a determinat o cercetare amănunțită a autorității, inspirației și interpretării Bibliei. Cu mai multă forță decît în cazul opoziției sale față de concepția romano-catolică privind relația dintre autoritatea Scripturii și autoritatea Bisericii, Luther insista asupra caracterului inviolabil al fiecărui cuvînt din Scriptură: așa cum îi parodia cuvintele Zwingli, "Este, este, este: aici rămâne!". "Duhul Sfînt", afirma Luther, "nu minte, nu greșește și nici nu se îndoiește". La fel și claritatea Scripturii, pe care o apărase în fața lui Erasmus, i se părea că se pierde dacă adversarii săi cîștigau bătălia în privința folosirii "tropilor" și a interpretării în sens figurat a limbajului euharistic din Noul Testament.

Apărîndu-si propria viziune despre cuvînt și Duh, sustinătorii concepției reformate cu privire la Cina Domnului insistau și ei la fel de mult asupra concordanței cu intenția Duhului Sfînt exprimată prin cuvînt. Teoria medievală a prezentei reale avea la bază o falsă definitie a autorității. care nu provenea din ceea ce afirmaseră cu adevărat evanghelistii, ci din ceea ce stabilise Biserica. Cuvintele folosite în textul biblic variau de la un evanghelist la altul. "însă toti patru, fiind fără îndoială instruiti la aceeasi scoală și inspirați de același Duh, propovăduiau un singur adevăr". Tocmai acest acord între cele două mari ramuri ale protestantismului în ceea ce priveste unica autoritate a Bibliei insuflate de un singur Duh, împotriva punerii pe același plan a autorității Bibliei și a autorității Bisericii, făcea ca dezacordul lor în problema Cinei Domnului să fie atît de ironic si de dureros. Pentru a rezolva un dezacord pe tema Euharistiei, autoritatea o reprezenta nu doar cuvîntul lui Dumnezeu în general, ci instituirea la Cină de către Hristos. Căci instituirea oricărei taine trebuia, alături de intenția ei, să fie hotărîtoare pentru stabilirea semnificației și conținutului ei. "În doctrina noastră" cu privire la Euharistie, spunea Calvin, "autoritatea sigură a cuvîntului și instituirea tainei" erau corelate. De vreme ce ambele părți credeau mai presus de orice îndoială că Hristos, ca Fiu al lui Dumnezeu, era singurul si supremul lor Învățător, "în a cărui doctrină nu este îngăduit să se schimbe nici măcar un cuvînt ori o silabă", ambele părți aveau obligația să-i respecte intenția din instituirea Cinei Domnului.

Zw. Bek. 1 (CR 93-II:115) Luth. Ab. Chr. (WA 26:418) Luth. Serv. arb. (WA 18:653-658)

Luth. Wort. (WA 23:215)

Oec. Dign. euch. 1 (1526:A3v)

Rdly. Br. decl. (Moule 97)

Calv. West. 3 (CR 37:183-184)

Calv. Cn. 4 (Barth-Niesel 1:522)

Calv. West. 1 (CR 37:16)

Calv. West. 2 (CR 37:89)

Calv. West. 3 (CR 37:184)

Vezi vol. 3, p. 225

Calv. Inst. (1559) 4.17,20 (Barth-Niesel 5:367)

Oec. Dign. euch. 1 (1526:A8v)

Oec. Resp. post. (1527:26) Zw. Art. LXVII. 18 (CR 88:460); Zw. Schl. 18 (CR 89:111); Zw. Ver. fals. rel. 18 (CR 90:807); Zw. Tf. (CR 91:297) Zw. Wort. (CR 92:892)

Blngr, Nacht. 2 (1553: C6r-C6v)

Locher (1981) 222 Las. Hos. 1.8 (Kuyper 1:402)

Blngr. Dec. 5.9 (1522:361r); Blngr. Or. err. miss. (1528:A6r-A6v)

Zw. Act. pr. (CR 91:14)

Zw. Ord. (CR 91:687-694) Urs. Fract. pan. (Reuter 3:813-818); Zw. Act. pr. (CR 91:17); Las. Sacr. (Kuyper 1:197); Bez. Ep. theol. 2 (1575:25) Bez. Ep. theol. 24 (1575:143)

Blngr, Nacht. 1 (1553; A5v)

Calv. West. 3 (CR 37:184)

Calv. West. 3 (CR 37:226-227); Zw. Can. miss. (CR 89:588-589); Zw. Tf. (CR 91:232-233)

Rdly. Lam. (PS 39:56-57)

Motivul pentru punerea accentului pe cuvintele instituirii nu era, aşa cum fusese în concepția medievală, faptul că ele săvîrseau minunea euharistică a preschimbării pîinii și vinului în trupul și sîngele lui Hristos, ci faptul că Cina Domnului era, potrivit instituirii de către Hristos, "spre pomenirea Mea" și spre pomenirea vieții sale sfinte. Această pomenire, instituită de Hristos, a trupului care a suferit pentru mîntuirea omului era, potrivit lui Oecolampadius, mai pretioasă decît orice prezentă a trupului; căci, chiar dacă ar fi "«prezent», așa cum se spune, trupul nu împlineste nimic acum care să nu fie deja conferit prin pomenirea pe care o determină Duhul Sfînt". Tema pomenirii era centrală mai ales în teoria lui Zwingli și în cea a lui Bullinger pe tema Cinei Domnului: era "o pomenire a jertfei" lui Hristos - nu a trupului Său, ci a mortii Sale, Hristos instituise Cina așa încît taina întrupării și a răstignirii sale să nu fie uitată de Biserică. Și, deși este important de menționat că "această «pomenire» nu este doar un proces intelectual si nu trezeste asocierea cu trecutul, ci mai curînd cu prezentul", într-adevăr cu trecutul, prezentul și viitorul reușea această asociere prin lucrarea Duhului Sfînt atunci cînd credinciosii îl pomeneau pe Hristos. Prin urmare, cea mai bună formă de celebrare a Cinei Domnului era cea simplă pe care apostolii au primit-o de la Hristos și au transmis-o tuturor neamurilor. Un exemplu al acestei "forme crestine corecte" era liturghia lui Zwingli din 1525, caracterizată prin "cît mai putin ritual posibil". O "formă corectă" includea frîngerea pîinii, precum și practici precum folosirea unor vase de lemn, neîngenuncherea în timpul Cinei și primirea pîinii în mînă; însă aceste aspecte formale nu aveau să capete caracter de normă absolută. Nu era vorba despre un primitivism simplist, căci avea la bază presupoziția că nu doar celebrarea originară de către Hristos și apostoli, ci orice celebrare a Cinei era a lui Hristos. Ceea ce lega celebrarea initială de pomenirea de acum era Duhul prin cuvînt.

De aceea, accentul pus de Calvin pe caracterul neschimbabil "al fiecărui cuvînt și al fiecărei silabe în parte" în instituirea de către Hristos așa cum ne-o înfățișează cuvîntul lui Dumnezeu nu era echivalent cu punerea accentului pe "cuvintele și silabele în sine" fără a se acorda atenție "minții" care vorbea prin intermediul lor. Și nici nu presupunea acest accent pus pe inspirația biblică, "de parcă ar fi o regulă infailibilă faptul că, în privința doctrinei și a instituirii tainelor, Hristos nu a folosit figuri de stil și că

Rdly, Br. decl. (Moule 126)

Calv. West. 3 (CR 37: 186-187)

Blngr. Coen. (1558:2v)

Blngr. Coen. (1558; 4v)

Calv. West. 3 (CR 37:199)

Oec. Mis. 3 (1527:C4v-D1r) Zw. Wort. (CR 92:888-889); Zw. Bek. 1 (CR 93-II:61-65)

Calv. West. 2 (CR 37:79)

Calv. Rom. 16:26 (Parker 330)

Calv. Anab. pr. (CR 35:55)

Calv. Nec. ref. (CR 34:511) Calv. Rom. 1:5 (Parker 16)

Calv. Rom. 2:21 (Parker 50)

Rom. 10,16-17 Calv. Inst. (1559) 3.19,4; 2.15.5 (Barth-Niesel 4:284-285; 3:479)

toate cuvintele trebuie reduse la semnificația lor literală". Căci, dacă era adevărat că ceea ce Hristos a promis a si dat, era gresit să se interpreteze cuvintele lui în asa fel încît să se sustină că nu există nici o deosebire între pîine si trup. Cu toate că erau esentiale cuvintele instituirii, Bullinger afirma că, pentru a se dezvălui întreaga taină a Euharistiei, ele trebuiau legate de alte pasaje care vorbeau despre Cină. Însă el infirma imediat orice sugestie potrivit căreia mesajul mîntuirii ar avea un caracter figurat în ceea ce priveste limbajul și interpretarea. Nu era o regulă infailibilă, asa cum sustineau luteranii, aceea că Hristos nu a folosit limbajul figurat în instituirea tainelor; asadar, pe de altă parte, nu era o "regulă universală" aceea că "este" trebuie luat întotdeauna drept "semnifică". Primul capitol al Genezei și primul capitol din Evanghelia după Ioan "sînt istorice, fără nici o ceremonie, și nu pot accepta folosirea cuvîntului «simbol»", în timp ce cuvintele instituirii Cinei Domnului "sînt cuvinte explicative (ausslegende), și nu doar istorice"; de aceea, Cina nu era "doar istorie", ci un simbol și o "poruncă".

Declarîndu-si loialitatea fată de adevăratul scop al cuvintelor de instituire. Calvin mărturisea: "În ceea ce mă priveste, mai degrabă as pieri de o sută de ori decît să pun în balanță un singur cuvințel al lui Hristos împotriva întregii filozofii.....Căci pentru noi autoritatea lui Hristos nu este doar sfîntă, ci și de la sine înțeleasă". Acceptarea instituirii Euharistiei de către Hristos se înscria în această supunere totală față de cuvîntul și voia lui Dumnezeu, o supunere care era, după cum afirma în fraza de încheiere a Comentariilor la Epistola către Romani, "scopul propovăduirii Evangheliei". Criticilor săi anabaptiști din aripa liberală radicală le adresa îndemnul de a "dori să dea ascultare adevărului", în timp ce susținătorilor conservatorismului romano-catolic, care foloseau exemplul radicalilor pentru a acuza Reforma de provocarea tulburărilor, el le adresa mesajul: "Este voia Stăpînului nostru să-i fie propovăduită Evanghelia. Să-i împlinim porunca și să-l urmăm oriunde ne cheamă. Care va fi rezultatul, nu se cuvine să întrebăm". Ambelor grupări, și tuturor celorlalte, el le explica "natura credinței" ca fiind ascultare față de Evanghelie. Căci, în opinia lui Calvin, Evanghelia putea fi numită "regula vieții", față de care răspunsul potrivit era "supunerea", care atît în latină, cît și în greacă era o formă specială de "auzire" a cuvîntului lui Dumnezeu. "Supunerea față de voia lui Dumnezeu" era așadar o expresie

Calv. Rom. 14:5 (Parker 294)

Calv. Rom. 14:8 (Parker 295-296)

Oec. Rom. pr. (1526; 2r)

Calv. Nec. ref. (CR 34:474) Vezi infra, pp. 263-265

Calv. Astrol. (CR 35:527) Calv. Harm. ev. Matt. 2:1 (CR 73:81-82)

Calv. Rom. 11:36 (Parker 263)

Calv. West. (CR 37:79)

Calv. Rom. 3:10 (Parker 63)

Rom. 3,10 Calv. Rom. 14:5 (Parker 294) Calv. Rom. 14:8 (Parker 295-296)

Calv. Rom. 3:4 (Parker 57)

Calv. Ep. du. 1 (Barth-Niesel 1:324-325)

Calv. Rom. ded. (Parker 3)

Zw. Klar. (CR 88:353; 358) Zw. Art. LXVII. 1 (CR 88:458); Zw. Schl. 1 (CR 89:21-26) Zw. Wort. (CR 92:853) Buc. Ec. 1 (Strasbourg 1:239)

1Pt. 4,11

Buc, Regn. Chr. 1.6 (Strasbourg 1:239) frecventă în această teologie, unde era sinonimă cu ascultarea față de cuvîntul lui Dumnezeu.

Dacă Evanghelia era "regula vieții", era la fel de adevărat că "principiul trăirii în dreptate" era dependența totală față de voia lui Dumnezeu; iar "viața creștinului este netulburată numai atunci cînd are ca scop împlinirea voii lui Dumnezeu". Căci, așa cum observase deja Oecolampadius în propriile sale Comentarii la Epistola către Romani, "scopul întregii Scripturi este să se arate dreptatea slavei lui Dumnezeu, asa încît Dumnezeu să domnească în toate, mai cu seamă în inimile oamenilor". A da ascultare cuvîntului lui Dumnezeu și a te strădui să urmezi voia lui Dumnezeu însemna căutarea slavei lui Dumnezeu, care, după cum sustinea Calvin, se bucura de infinit mai multă atenție în Bisericile reformate decît se întîmplase înainte. Astfel, cînd întîlnea de pildă practica prezicerii cu ajutorul astrologiei, el o denunta ca pe o stirbire a slavei și măreției lui Dumnezeu, dat fiind că cercetarea stelelor nu putea depăși "limitele naturii". Slava lui Dumnezeu trebuia să fie telul suprem al neamului omenesc și nu se îngăduia a fi stirbită cu nimic. Autoritatea sfîntă și implicită a lui Hristos constituia pentru crestini cel mai puternic dintre toate argumentele posibile, depășind toate dovezile pur omenești. Însă acea caracterizare a argumentului din autoritatea divină apărea în prezentarea făcută de Calvin a cuvintelor apostolului Pavel, "După cum este scris." Corolarul Evangheliei ca "regulă a vieții" și al dependenței de voia lui Dumnezeu ca "principiu al trăirii în dreptate" era ceea ce el numea "axioma centrală a întregii filozofii creștine": "Dumnezeu se vădește în adevărul său". O ascultare smerită a glasului plin de adevăr al lui Dumnezeu însemna acceptarea "profetiei primite din sfînta gură a lui Dumnezeu cel veșnic" prin cuvîntul său, pe care credincioșii trebuiau să-l respecte "cu venerație".

Prin urmare, "cuvîntul lui Dumnezeu este sigur și puternic", declara Zwingli și îi apăra în continuare claritatea împotriva celor care susțineau autoritatea Bisericii asupra cuvîntului lui Dumnezeu; nu conținea nici o contradicție. Martin Bucer, în primul capitol al replicii adresate lui Eck, explica faptul că un preot merită să fie ascultat doar dacă "rostește cuvintele lui Dumnezeu"; "orice doctrină", spunea el cu altă ocazie, "trebuie să vină din Sfintele Scripturi, fără a se adăuga sau șterge ceva". Iar cînd teologii de la Sorbona își lansau atacurile împotriva lui

2Tim. 3,16 Calv. Theol. Par. pr. (CR 35:5-7)

Urs. Loc. theol. 1 (Reuter 1:426-447)

Bingr. Ggn. 1.A.1 (1551; 2) Bingr. Sum. 1 (1556; 1r-22r)

Conf. Helv. post. 1 (Niesel 222-223)

Conf. Remon. 1 (1622:1-8)

Conf. Belg. 2-7 (Schaff 3:384-389)

Conf. Helv. pr. 1 (Müller 101)

Conf. Tetrap, 1 (Stupperich 3:42-45)

Vezi infra, p. 371-373

O. Ritachi (1908) 1:67

Calvin si a credinței reformate, acesta din urmă îsi începea replica printr-o afirmare a autorității cuvîntului lui Dumnezeu, citînd pasajul biblic "Toată Scriptura este insuflată de Dumnezeu". Ursinus își deschidea prelegerile despre teologia sistematică tot cu doctrina despre unica autoritate a Scripturii. La fel, cînd Bullinger și-a asumat sarcina de a explica antiteza dintre Biserica reformată și Biserica romano-catolică, a folosit următorul argument: "Întrucît este cuvîntul lui Dumnezeu, Sfînta Scriptură are suficientă autoritate și credibilitate în și prin sine" și nu avea nevoie de autoritatea Bisericii să o stabilească. Acelasi subject îl trata și în primul capitol din Summa. Însă nu doar în scrierile sale particulare atribuia întîietate autorității și inspirației Bibliei. Cea de-a doua Confesiune helvetică, pe care a redactat-o în numele Bisericilor, începea în același mod, cu invocarea Scripturii și a cuvîntului lui Dumnezeu, si includea celebra explicație: "Propovăduirea cuvîntului lui Dumnezeu este cuvîntul lui Dumnezeu". În ciuda opoziției sale față de calvinismul ortodox în privința altor aspecte, Confesiunea protestantă din 1621/1622 se deschidea cu un articol intitulat: "Sfînta Scriptură, autoritatea, desăvîrsirea și claritatea ei". Deși Confesiunea belgiană nu punea chiar în prim-plan autoritatea și inspirația Bibliei, totuși introducea acest subiect în cel de-al doilea articol al său și îl continua pînă la sfirsitul celui de-al saptelea articol. În această privință Confesiunea belgiană și Cea de-a doua Confesiune helvetică, scrise aproape în același timp, urmau precedentul Primei Confesiuni helvetice, precum și pe cel al Confesiunii tetrapolitane, pe care orașele protestante o prezentaseră Dietei de la Augsburg în 1530, exact în timp ce luteranii o prezentau pe a lor, și care se baza pe confesiunea luterană; însă Confesiunea de la Augsburg a luteranilor nu doar că nu începea, dar nici măcar nu conținea un astfel de articol; la fel se întîmpla și în cazul Apologiei Confesiunii de la Augsburg. Astfel de afirmări ale autorității și inspirației Bibliei

Astfel de afirmări ale autorității și inspirației Bibliei care apăreau la teologii reformați și în confesiunile Bisericilor încă erau, în cele mai multe dintre cazuri, departe de o cristalizare definitivă a doctrinei inspirației care avea să devină, în veacul al XVII-lea, o caracteristică a teologilor de mai tîrziu, și chiar și a unor confesiuni, din rîndul luteranilor precum și din rîndul reformaților. S-a sugerat că "doar într-o singură [confesiune reformată] inspirația este caracterizată drept o dictare a Duhului Sfînt".

Prof. fid. Franc. pr. (Müller 657) Calv. 2 Tim. 3:16 (CR 80:383)

Calv. Inst. (1559) 4.8.9 (Barth-Niesel 5: 141)

Blngr. Sum. 1.2 (1556: 5r) Ioan D. F. o. 4.17 (Kotter 2:209) 2Tim. 3,16

Blngr. Sum. 1.6 (1556:13v); Calv. Rom. 15:4 (Parker 306)

Conf. Helv. post. 2 (Niesel 224) Conf. Ung. 4.27 (Müller 411); Bez. Conf. 4.27 (Bez Tract 1: 22); Syn. Dord. Sess. 6 (Act. Syn. Dord. 1:21)

Vezi vol. 1, p. 130 Blngr. Scrip. auth. (1538)

Blngr. Coch. (1544); Blngr.

Calv. Inst. (1559) 4,9.14 (Barth-Niesel 5:163)

Antibib, (1544)

Vezi infra, pp. 308-309

Calv. Ant. 4 (CR 35:413)

Blngr. Dec. 1.1 (1552:5r)

Aceasta era confesiunea redactată de adunarea exilaților reformați din Frankfurt în 1554, a cărei prefață includea afirmația că "singura temelie a acestei credințe este cea a Sfintei Scripturi, pe care profeții și apostolii ne-au transmis-o sub formă scrisă, dictată fiind de Duhul Sfînt". Calvin îi descria pe profeți drept "vocile Duhului Sfînt", ale căror scrieri "sînt dictate de Duhul Sfînt", iar apostolii, spre deosebire de succesorii lor, erau caracterizați drept "copiștii autentici și siguri ai Duhului Sfînt". Bullinger vorbea despre "Scriptură ca fiind sigură, fără greșeală și incontestabilă" și susținea, la fel cum o făcuseră exegeții creștini în general, faptul că, deși pasajul clasic despre inspirație se referea mai degrabă la Vechiul decît la Noul Testament, din care făcea parte, afirmația cuprinzătoare, "Toată Scriptura este insuflată de Dumnezeu", includea și Noul, și Vechiul Testament.

Doctrina cu privire la autoritatea si inspiratia Scripturii avea o serie de implicații. De vreme ce Biblia, deși interpretată mai ales de cei care aveau chemarea și pregătirea necesare și care trebuiau prin urmare să stie ebraica și greaca, era considerată drept autoritatea supremă pentru întreaga Biserică, însemna că trebuiau să existe traduceri demne de încredere în limbile vernaculare. O altă implicație a doctrinei era specificarea nu doar a predicatului "insuflată de Dumnezeu", ci și a subiectului "toată Scriptura". Bullinger a consacrat mai multe tratate, unul dintre ele adresat lui Henric al VIII-lea și alte două ca replici adresate lui Cochlaeus, chestiunii legate de autoritatea Bisericii de a stabili conținutul canonului biblic. În timp ce Calvin, în Instituțiile religiei creștine, spunea că el ar "trece cu prudență peste ceea ce se predică despre puterea de a aproba Scriptura", hotărîrea celei de a patra sesiuni a Conciliului de la Trident de a stabili canonul strict al Bibliei în așa fel încît acesta să includă cărțile apocrife sau "deuterocanonice" ale Vechiului Testament l-a determinat să ia în discuție această "putere", în care el susținea "consensul Bisericii primare" de a nu include "la întîmplare" aceste cărți în canonul biblic. Căci, așa cum recunoștea Bullinger în prima dintre predicile care alcătuiau Decadele sale, "subiectul și locul [doctrinei autorității biblice] cer acum ca și noi să adunăm și să precizăm acele cărți sfinte care conțin însuși cuvîntul lui Dumnezeu".

Prin urmare, mărturisirile de credință reformate din veacul al XVI-lea, spre deosebire de cele luterane, prezentau adesea (uneori, dar nu întotdeauna, la început) 2Tim. 3,16 Calv. Theol. Par. pr. (CR 35:5-7)

Urs. Loc. theol. 1 (Reuter 1:426-447)

Blngr. Ggn. 1.A.1 (1551:2) Blngr. Sum. 1 (1556:1r-22r)

Conf. Helv. post, 1 (Niesel 222-223)

Conf. Remon. 1 (1622:1-8)

Conf. Belg. 2-7 (Schaff 3; 384-389)

Conf. Helv. pr. 1 (Müller 101)

Conf. Tetrap, 1 (Stupperich 3:42-45)

Vezi infra, p. 371-373

O. Ritschl (1908) 1:67

Calvin și a credinței reformate, acesta din urmă își începea replica printr-o afirmare a autorității cuvînțului lui Dumnezeu, citînd pasajul biblic "Toată Scriptura este insuflată de Dumnezeu". Ursinus își deschidea prelegerile despre teologia sistematică tot cu doctrina despre unica autoritate a Scripturii. La fel, cînd Bullinger și-a asumat sarcina de a explica antiteza dintre Biserica reformată și Biserica romano-catolică, a folosit următorul argument: "Întrucît este cuvîntul lui Dumnezeu, Sfînta Scriptură are suficientă autoritate și credibilitate în și prin sine" și nu avea nevoie de autoritatea Bisericii să o stabilească. Acelasi subject îl trata și în primul capitol din Summa. Însă nu doar în scrierile sale particulare atribuia întîietate autorității și inspirației Bibliei. Cea de-a doua Confesiune helvetică, pe care a redactat-o în numele Bisericilor. începea în același mod, cu invocarea Scripturii și a cuvîntului lui Dumnezeu, și includea celebra explicație: "Propovăduirea cuvîntului lui Dumnezeu este cuvîntul lui Dumnezeu". În ciuda opoziției sale față de calvinismul ortodox în privinta altor aspecte, Confesiunea protestantă din 1621/1622 se deschidea cu un articol intitulat: "Sfînta Scriptură, autoritatea, desăvîrșirea și claritatea ei". Deși Confesiunea belgiană nu punea chiar în prim-plan autoritatea și inspirația Bibliei, totuși introducea acest subiect în cel de-al doilea articol al său și îl continua pînă la sfîrșitul celui de-al șaptelea articol. În această privință Confesiunea belgiană și Cea de-a doua Confesiune helvetică, scrise aproape în același timp, urmau precedentul Primei Confesiuni helvetice, precum și pe cel al Confesiunii tetrapolitane, pe care orașele protestante o prezentaseră Dietei de la Augsburg în 1530, exact în timp ce luteranii o prezentau pe a lor, și care se baza pe confesiunea luterană; însă Confesiunea de la Augsburg a luteranilor nu doar că nu începea, dar nici măcar nu conținea un astfel de articol ; la fel se întîmpla și în cazul Apologiei Confesiunii de la Augsburg.

Astfel de afirmări ale autorității și inspirației Bibliei care apăreau la teologii reformați și în confesiunile Bisericilor încă erau, în cele mai multe dintre cazuri, departe de o cristalizare definitivă a doctrinei inspirației care avea să devină, în veacul al XVII-lea, o caracteristică a teologilor de mai tîrziu, și chiar și a unor confesiuni, din rîndul luteranilor precum și din rîndul reformaților. S-a sugerat că "doar într-o singură [confesiune reformată] inspirația este caracterizată drept o dictare a Duhului Sfînt".

Prof. fid. Franc. pr. (Müller 657) Calv. 2 Tim. 3:16 (CR 80:383)

Calv. Inst. (1559) 4.8.9 (Barth-Niesel 5:141)

Blngr. Sum. 1,2 (1556:5r) Ioan D. F. o. 4.17 (Kotter 2:209) 2Tim. 3,16

Blngr. Sum. 1.6 (1556:13v); Calv. Rom. 15:4 (Parker 306)

Conf. Helv. post. 2 (Niesel 224) Conf. Ung. 4.27 (Müller 411); Bez. Conf. 4.27 (Bez Tract 1:22); Syn. Dord. Sess. 6 (Act. Syn. Dord. 1:21)

Vezi vol. 1, p. 130

Blngr. Scrip. auth. (1538)

Blngr. Coch. (1544); Blngr. Antibib. (1544)

Calv. Inst. (1559) 4.9.14 (Barth-Niesel 5:163)

Vezi infra, pp. 308-309

Calv. Ant. 4 (CR 35:413)

Blngr. Dec. 1.1 (1552:5r)

Aceasta era confesiunea redactată de adunarea exilatilor reformati din Frankfurt în 1554, a cărei prefată includea afirmatia că "singura temelie a acestei credinte este cea a Sfintei Scripturi, pe care profetii și apostolii ne-au transmis-o sub formă scrisă, dictată fiind de Duhul Sfînt". Calvin îi descria pe profeți drept "vocile Duhului Sfînt", ale căror scrieri "sînt dictate de Duhul Sfînt", iar apostolii, spre deosebire de succesorii lor, erau caracterizați drept "copiștii autentici și siguri ai Duhului Sfînt". Bullinger vorbea despre "Scriptură ca fiind sigură, fără greșeală și incontestabilă" și susținea, la fel cum o făcuseră exegeții creștini în general, faptul că, deși pasajul clasic despre inspirație se referea mai degrabă la Vechiul decît la Noul Testament. din care făcea parte, afirmația cuprinzătoare, "Toată Scriptura este insuflată de Dumnezeu", includea și Noul, și Vechiul Testament.

Doctrina cu privire la autoritatea și inspirația Scripturii avea o serie de implicații. De vreme ce Biblia, deși interpretată mai ales de cei care aveau chemarea și pregătirea necesare si care trebuiau prin urmare să stie ebraica si greaca, era considerată drept autoritatea supremă pentru întreaga Biserică, însemna că trebuiau să existe traduceri demne de încredere în limbile vernaculare. O altă implicatie a doctrinei era specificarea nu doar a predicatului "insuflată de Dumnezeu", ci și a subiectului "toată Scriptura". Bullinger a consacrat mai multe tratate, unul dintre ele adresat lui Henric al VIII-lea și alte două ca replici adresate lui Cochlaeus, chestiunii legate de autoritatea Bisericii de a stabili conținutul canonului biblic. În timp ce Calvin, în Instituțiile religiei crestine, spunea că el ar "trece cu prudență peste ceea ce se predică despre puterea de a aproba Scriptura", hotărîrea celei de a patra sesiuni a Conciliului de la Trident de a stabili canonul strict al Bibliei în așa fel încît acesta să includă cărtile apocrife sau "deuterocanonice" ale Vechiului Testament l-a determinat să ia în discuție această "putere", în care el susținea "consensul Bisericii primare" de a nu include "la întîmplare" aceste cărti în canonul biblic. Căci, așa cum recunoștea Bullinger în prima dintre predicile care alcățuiau Decadele sale, "subiectul și locul [doctrinei autorității biblice] cer acum ca și noi să adunăm și să precizăm acele cărti sfinte care contin însuși cuvîntul lui Dumnezeu".

Prin urmare, mărturisirile de credință reformate din veacul al XVI-lea, spre deosebire de cele luterane, prezentau adesea (uneori, dar nu întotdeauna, la început) Bek. Zür. (Müller 155); Conf. Gall. 3 (Müller 222); Conf. Belg. 4 (Schaff 3:385-386)

West. Conf. 1.2 (Müller 543-544)

West. Conf. 1.3 (Müller 544)

Art. XXXIX.6 (Schaff 3:490-491)

Luth. Vor. Apoc. (WA DB 2:547)

Greenslade (1963) 169

Syn. Dord. Sess. 10 (Act. Syn. Dord. 1:24)

1Tim. 3,15

Calv. Scand. (Barth-Niesel 2:234-235)

Blngr. Sum. 1.5 (1556:10r); Rog. Cath. Doct. 19.4 (PS 40:173) Conf. Helv. post. 1 (Niesel 223)

lista cărtilor care apartineau canonului; iar Confesiunea de la Westminster din secolul al XVII-lea, rezumînd confesiunile anterioare, introducea lista cu următoarea formulă: "Sub numele de Sfînta Scriptură sau cuvîntul scris al lui Dumnezeu sînt cuprinse acum toate cărtile Vechiului si Noului Testament, care sînt acestea" și încheia cu formula, care avea la bază pasaje precum 2 Timotei 3,16: "Toate care sînt date prin insuflarea lui Dumnezeu, să fie regula credinței și a vieții". Prin contrast, "cărțile numite de obicei apocrife" nu erau insuflate, nu își aveau locul în canonul biblic si nu trebuiau folosite în mod diferit fată de "alte scrieri omenesti". Cele treizeci si nouă de articole ale Bisericii Angliei le trataseră cu mai multă indulgentă, considerîndu-le cărți pe care "Biserica le citește ca model de viață și pildă de comportament", iar nu "pentru a stabili vreo doctrină". În mod similar, Luther vorbise despre ele ca fiind ..de folos să fie citite", dar fără a fi puse pe același plan cu adevăratele cărți canonice. Aceste diferențe de atitudine erau reflectate chiar în edițiile Bibliei; căci "cei mai multi protestanti (în special calvini) nu erau de acord cu includerea cărtilor apocrife, care lipsesc adesea din exemplarele existente ale Bibliilor de la Geneva [versiunea engleză din 1560], mai ales cele tipărite în Olanda", iar "în epoca modernă Biblia în limba engleză a fost publicată mai mult fără, decît cu aceste cărti apocrife". La Sinodul de la Dort se preciza că, dacă erau incluse cărtile apocrife, deosebirea dintre ele si cărtile canonice trebuia clar indicată printr-un tipar special și o paginară diferită.

Criteriile pentru canonul biblic și jurisdictia Bisericii sau a conciliului de a le aplica pentru a stabili (sau, așa cum preferau să spună protestanții, pentru a recunoaște) care cărți aparțineau canonului, se înscriau în tema generală a relației dintre Biserică și Scriptură ca autorități. "Diferența dintre noi și papistași" era, potrivit lui Calvin, aceea "că ei nu cred că Biserica poate fi «stîlp și temelie a adevărului» dacă nu prevalează în fața cuvîntului lui Dumnezeu. Noi, pe de altă parte, mărturisim că tocmai fiindcă Biserica ascultă smerită cuvîntul lui Dumnezeu, adevărul este păstrat de către ea și transmis altora din mîna ei". În perioada de la Adam la Moise, cînd nu existau cărti scrise, se putea spune că "de la Biserică vine cuvîntul lui Dumnezeu", indiferent dacă era scris ori rostit, de vreme ce "propovăduirea cuvîntului lui Dumnezeu este cuvîntul lui Dumnezeu". Biserica a fost dintotdeauna adunarea adevăraților credinciosi, dar adevărața credință nu Blngr. Ver. 2 (1578:5v)

Las. Hos. 2.5 (Kuyper 1:428)

In. 16,12

Zw. Speis. (CR 88:135)

2Tim. 3,16

Bingr. Perf. (1551:35-38)

Blngr. Assert. orth. (1534:12r; 13r)

Blngr. Sum. 1.8 (1556:18r) Blngr. Sum. 1.10 (1556:20v-21r)

Cipr. Ep. 74.9 (CSEL 3:806) Blagr. Or. err. miss. 3 (1528: A7r-A7v); Blagr. Dec. 5.9 (1552:362r); Calv. Admon. Paul. III.22 (CR 35:268); Calv. Scand. (Barth-Niesel 2:233) Calv. Nec. ref. (CR 34:523)

Buc. Ep. apol. (Strasbourg 1:117)

Zw. Apol. Arch. 31 (CR 88: 290)

Calv. Scand. (Barth-Niesel 2:231-232); Calv. Nec. ref. (CR 34:497)

Vezi *supra*, pp. 240-241

Calv. West. 3 (CR 3:207); Calv. Rom. 1:2 (Parker 13)

Apud Disp. Zof. 1; 11 (1532:6v-7v; 135r)

Vezi infra, pp. 349-350

Blngr. Sum. 1.10 (1556:19r)

se întemeia pe nimic omenesc, nici măcar pe Biserică și pe tradițiile ei, ci numai pe cuvîntul limpede al lui Dumnezeu. Era o contradictie să se afirme că Scripturile sînt desăvîrsite în privința adevărului și nu conțin nici o eroare, pentru ca apoi să se sustină că "doctrina cuvîntului lui Dumnezeu din ele trebuie căutată și adunată nu din sensul lor unanim, ci dintr-un fel de simt si consens al Bisericii". Cînd Hristos le mărturisea ucenicilor că încă mai avea multe a le spune, el nu promitea Bisericii alte revelații după Noul Testament, asa cum sustineau apărătorii tradiției, ci se referea la conținutul cuvîntului său adresat lor. Revelația lui Hristos era completă și desăvîrșită, iar profetii si apostolii o depozitaseră în întregime în cărțile Scripturii, "care pe bună dreptate sînt considerate a fi insuflate de Duhul Sfînt și pe care cu adevărat le numim «sfinte» și «autentice»".

Părintii Bisericii învinseseră erezia invocînd autoritatea Scripturii, așa încît loialitatea față de ei cerea supunerea față de aceeași autoritate, cu care nu doreau să fie identificate propriile lor scrieri. Expresia lui Ciprian, "Un obicei fără adevăr nu este altceva decît o veche eroare", avea să devină o modalitate potrivită de a sugera că adevărul lui Dumnezeu din Scriptură prevala în fața obiceiurilor Bisericii, oricît de vechi ar fi ele. Cei ce erau "părăsiți de cuvîntul lui Dumnezeu" "căutau ajutor în vechime", însă vechimea autentică era cel mai adesea de partea reformatilor, în vreme ce adversarii lor etichetau drept "vechi" acele tradiții pe care "le-a născocit lăcomia recentă a unora". Cînd vechimea ecleziastică nu venea în ajutorul reformaților, ca în cazul celibatului, cea mai venerabilă dintre toate era autoritatea apostolică a Scripturii. Cînd, pe de altă parte, vechimea se afla de partea lor, așa cum considerau că se întîmpla în cazul prezentei reale, în polemica pe care o purtau cu luteranii și romano-catolicii, reformații se apărau împotriva acuzației de noutate doctrinară declarînd "că astăzi noi nu propovăduim nimic altceva decît ce era acceptat atunci fără nici o discuție". Reformații radicali susțineau că respectă cu mai multă consecventă unica autoritate a Scripturii, pe care teoretic o aveau în comun cu învățătorii luterani și reformați. Împotriva lor (și în același timp dacă era posibil, împotriva altor adversari) reformații apărau vechimea ortodoxă, inclusiv conceptul de homoousios din Crezul de la Niceea. Însă ideea unei tradiții nonscripturale era lipsită de temei, iar "tradiția apostolică" autentică era cea întruchipată de

Blngr. Conc. 1.17 (1561:70r); Blngr. Sum. 6.2 (1556:89r) Blngr. Conc. 1.5 (1561:16v)

Blngr. Dec. 1.1 (1552:1r)

Calv. Rom. 14:4 (Parker 293)

Calv. Rom. 10:5 (Parker 224)

Las. Hos. 2.5 (Kuyper 1:421)

Zw. Schl. 5 (CR 89:32)

Zw. Prov. (Schuler-Schultess 4:102-105)

Zw. Schl. 19; 22 (CR 89: 159-160; 232-233); Zw. Ger. (CR 89: 481); Zw. Ver. fals. rel. 9 (CR 90: 707)

Zw. Gen. 12:1 (CR 100:67-68)

Crezul apostolilor. Nu tot ce a spus ori a făcut Hristos era conținut în Scriptură, ci numai ce era necesar.

Decarece, asa cum spunea Bullinger, "cuvîntul lui Dumnezeu" însemna "limba lui Dumnezeu, revelația vointei lui Dumnezeu", ascultarea cuvîntului lui Dumnezeu însemna supunerea față de voința sa dezvăluită în lege. Exista în Scriptură o legătură permanentă între afirmațiile despre puterea lui Dumnezeu și cele despre voia Lui, iar pentru a întelege cum se cuvine ceea ce voia să spună Scriptura prin "lege" era esential să se observe că termenul era folosit cu dublu sens: pentru a descrie porunci, răsplăți și pedepse; dar și pentru a identifica "doctrina universală făcută cunoscută de către Moise". În prima dintre accepțiuni, legea era cea de sub robia căreia i-a eliberat Hristos pe păcătoși și față de care evanghelia se afla în contrast sau chiar în opoziție; era o "denaturare răutăcioasă" să se considere "întreaga doctrină a cuvîntului lui Dumnezeu" drept lege sau să se spună "că evanghelia este o lege". Însă în cea de-a doua accepțiune, legea era o "doctrină universală", permanent valabilă, pe care venirea lui Hristos a confirmat-o și a întărit-o și care se afla în perfectă armonie cu evanghelia, atît ca o premisă, cît și ca o consecință a ei, de vreme ce împreună, legea și evanghelia, reprezentau conținutul cuvîntului și al voii lui Dumnezeu. Această interpretare a legii lui Dumnezeu și a relației ei cu evanghelia era o altă manifestare a afinității și a divergentei simultane dintre versiunea reformată și cea luterană a credinței protestante, deși nici afinitatea și nici divergența nu figurau cu atîta pregnanță în polemicile dintre cele două Biserici ca în cazul unor doctrine precum Euharistia și predestinarea.

Totuși polemicile nu au ignorat cu desăvîrșire acest subiect. Unul dintre primele documente ale acestei dispute, tratatul lui Zwingli Despre providența lui Dumnezeu din 1530, se concentra mai ales asupra criticii la adresa lui Luther în legătură cu "folosirea preponderentă a legii". Potrivit lui Zwingli, legea era, în esență, "caracterul, voința și natura lui Dumnezeu", dată spre a ne învăța că scopul vieții este cunoașterea lui Dumnezeu și comuniunea cu El. Existau "anumiți oameni" (o referire clară la Luther) care "nu au vorbit despre lege suficient de circumspect", fiindcă ei și-au concentrat atenția exclusiv asupra legii care "îngrozește, osîndește și condamnă". Dimpotrivă, "legea, în realitate, nu face cîtuși de puțin acest lucru, ci dezvăluie voia și intenția lui Dumnezeu". Cu toate că

Zw. Ver. fals. rel. 7 (CR 90:691); Zw. Val. Comp. (CR 91:64-66)

Zw. Schl. 16 (CR 89:79)

Zw. Schl. 22 (CR 89:232) Zw. Ger. (CR 89:496)

Blngr. Dec. 3.8 (1552:139v-140v)

Blngr. Dec. 3.8 (1552:137v)

Blngr. Dec. 3.8 (1552:136r); Bez. Conf. 4.24 (Bez Tract 1:20)

Calv. Conc. acad. (Barth-Niesel 1:5); Urs. Expl. Cat. 19.3 (Reuter 1:103) Calv. Rom. 10:8 (Parker 228)

Calv. Rom. 10:5 (Parker 224-225)

Calv. Rom. 5:20 (Parker 118)

Calv. Rom. 2:14-15 (Parker 45-46)

Calv. Rom. 7:3 (Parker 138)

Calv. Rom. 10:5 (Parker 224)

Zw. Schl. 16 (CR 89:82) Mat. 11,29-30

definea evanghelia drept mesajul, prezent deja în Vechiul Testament, potrivit căruia "în Hristos păcatele sînt iertate", mai spunea de asemenea: "Numesc evanghelie tot ceea ce Dumnezeu le revelează și le cere oamenilor"; și încheia: "Aceasta pune capăt disputei cu privire la lege și evanghelie". "Legea", spunea mai tîrziu în aceeași lucrare, "este o evanghelie pentru omul care îl cinsteste pe Dumnezeu". Hristos nu numai că a împlinit legea, dar a și reînnoit-o. Nici pentru Bullinger, nu era "nimic schimbat" în Decalog odată cu venirea lui Hristos, după cum se putea vedea din felul cum "l-a introdus în Evanghelie". Întrucît "legea lui Dumnezeu conține doctrina perfectă atît despre credința în Dumnezeu cît și despre toate faptele bune", legea avea ca scop instruirea celor care fuseseră îndreptățiți prin credință, să le spună ce să urmeze și ce să evite.

Totuși, potrivit lui Bullinger, acesta era al doilea rol al legii, căci el considera "funcția principală și adecvată a legii" ca fiind aceea de a-i convinge pe păcătoși de vina lor și a le arăta că sînt "copiii morții". În prima dintre lucrările sale cunoscute, Calvin făcea și el distincția între lege si evanghelie într-un mod care amintea de Luther: legea poruncea, amenința și îndemna, dar nu promitea bunătatea lui Dumnezeu; evanghelia nu îndemna, nu constrîngea, ci propovăduia bunătatea absolută a lui Dumnezeu. Asemenea lui Luther, și el interpreta Epistola către Romani ca pe o dovadă a acestei "antiteze" între lege și evanghelie, între Moise și Hristos. Însă el nu considera acuzațiile legii împotriva păcatelor ca fiind "unica funcție și întrebuințare a legii, ci doar o parte a ei". Un anumit fel de lege era universal pentru întregul neam omenesc, așa cum demonstra mărturia unui păgîn precum Cicero. Era greșit chiar și să ne închipuim că a existat o abrogare a legii, susținea Calvin în ultima ediție a Comentariilor la Epistola către Romani, dat fiind că Cele Zece Porunci au fost date de Dumnezeu pentru veșnicie. Atunci era evident că în Epistola către Romani apostolul Pavel folosea termenul "lege" cu două sensuri distincte, uneori pentru a se referi la întreaga revelație divină și alteori pentru a se referi doar la ceea ce continea porunci, răsplăti și pedepse. Așa cum remarcase Zwingli, se putea spune că "Hristos este legea", dar și că "Hristos este sfîrșitul legii". Legea putea fi numită "jug" în două sensuri : cînd condiția mîntuirii era supunerea totală, atunci era un jug de nesuportat și trebuia înlocuită cu evanghelia; dar cînd "pune frîu poftelor

Calv. Act. 15:10 (CR 76:350) Calv. Harm. ev. Matt, 11:29-30 (CR 73:321-322)

Calv. Rom. 7:3 (Parker 138)

Cat. Heid. 3.90-92 (Niesel 171-172)

Urs. Expl. Cat. 91.5 (Reuter 1:317)

Bez. Ep. theol. 20 (1575:124)

Ord. Zür. (CR 91:699-800) Calv. Form. pr. (Barth-Niesel 2:19)

Vezi supra, p. 213

Luth. Ld. 10 (WA 35:426-428)

Vezi supra, pp. 213-215

Urs. Expl. Cat. 2.54.3; 2.85.2 (Reuter 1:209-210; 295-297)

Calv. Sad. (Barth-Niesel 1:467)

Calv. Inst. (1559) 4.1.9 (Barth-Niesel 5:13) Blngr. Dec. 5.1 (1552:274r) Conf. Helv. pr. 14 (Müller 104); Conf. Helv. post. 17 (Niesel 251)

Buc. Regn. Chr. 1.4 (Strasbourg 15:42)

trupului și oferă un model de viață trăită în virtute și în dreptate, este bine pentru fiii lui Dumnezeu să ia acest jug asupra lor", așa cum dovedeau cuvintele lui Hristos despre "jugul" său.

În al doilea sens, legea avea caracter obligatoriu și permanent, "fiindcă voia lui Dumnezeu dăinuie pe vecie". Cînd Catehismul de la Heidelberg vorbea despre noua viață a credinciosului creștin care "se bucura să trăiască potrivit voii lui Dumnezeu prin toate faptele bune" și definea aceste fapte ca fiind "cele făcute doar din credință adevărată, potrivit legii lui Dumnezeu" așa cum era ea dată în Cele Zece Porunci, aceasta era o expresie pedagogică a accentului pe care îl puneau reformații pe faptul că "supunerea datorată lui Dumnezeu" trebuia să fie o supunere față de cuvîntul și voia lui Dumnezeu și că "de departe cea mai importantă întrebuințare a legii în rîndul credinciosilor însiși" era cea văzută ca "singura normă si unica regulă a tuturor faptelor bune". Aceeași insistență era reflectată în Tipicul creștin de la Zürich din 1535 și în Tipul de rugăciuni a lui Calvin din 1545, ambele conținînd Cele Zece Porunci drept răspuns liturgic. Totuși, chiar și Luther inclusese Cele Zece Porunci în ambele catehisme ale sale, prezentîndu-le drept normă de viață creștină și nu doar drept un îndemn la pocăință; și de asemenea versificase Decalogul și îl pusese pe muzică, deși nu ca parte obligatorie a liturghiei. Astfel, diferența dintre doctrina luterană și cea reformată în ceea ce privește folosirea legii nu este la fel de usor de definit pentru cercetarea istorică precum era pentru polemicile confesionale, în care luteranii îi acuzau pe calvini de "legalism", iar calvinii sustineau că antinomianismul unora dintre discipolii lui Luther era deja implicit în gîndirea acestuia.

O ilustrare generală a diferenței este reprezentată de rolul atribuit disciplinei bisericești în ecleziologiile celor două grupări. Calvin (și alături de el Ursinus, autorul Catehismului de la Heidelberg) identifica "trei lucruri pe care se întemeia siguranța Bisericii, și anume, doctrina, disciplina și tainele", cu toate că în Instituțiile religiei creștine el nu considera disciplina unul dintre "atributele" definitorii ale Bisericii; aceeași părere o exprima și Bullinger atît în scrierile sale particulare, cît și în confesiunile la care contribuise. Bucer lăuda Bisericile reformate ale Ungariei, fiindcă "acceptaseră disciplina lui Hristos pe lîngă doctrina Lui pură", și punea "disciplina Bisericii" alături de propoyăduirea cuvîntului si de administrarea

Buc. Regn. Chr. 1.8; 2.12 (Strasbourg 15:70; 122) Bez. Ep. theol. 74 (1575:307) Bez. Ep. theol. 24 (1575:145) Conf. Remon. 22.10; 24 (1622:69-70; 73-76) Conf. Scot. 18; 25 (Niesel 102; 114); Conf. Belg. 29 (Schaff 3:419-421); Conf. Ung. 7 (Müller 428-429); Prof. fid. Franc. 4 (Müller 664-665)

Conf. Boh. (1535) 8 (Niemeyer 797)

Conf. Boh. (1575) 11 (Niemeyer 836)

Blngr. Sum. 4.4 (1556:52v); Calv. West. 2 (CR 37:103)

Ex. 20,4

Cat. Gen. 143 (Niesel 17); Cat. Heid. 92; 96 (Niesel 171-173) Aug. Hept. 2.71 (PL 34:620-621) Luth. Kl. Kat. 1.1 (Bek. 507-508) Calv. Inst. (1539) 3 (CR 29:379); Urs. Expl. Cat. 3.93 (Reuter 1:326): Chem. Loc. 12 (1604-111:74) Urs. Apol. Cat. 8 (Reuter 2:33); Urs. Loc. theol. 9.4 (Reuter 1:681-682) Calv. Theol. Par. 16 (CR 35:27); Bez. ap. Coll. Mont. Bell. 9 (1588: 393; 401); Episc. Inst. 3.1.3 (1678-1:131)Calv. Nec. ref. (CR 34:462); Episc, Wad. 2.2 (1678-11:133-136)

Blngr. Or. err. miss. 4 (1528: C5r-C5v) Blngr. Assert. orth. (1534: 13v) Conf. Helv. post. 4 (Niesel 226-227); Zw. Ver. fals. rel. 29 (CR 90: 900-906)

Vezi vol. 2, pp. 144-160

tainelor ca pe o a "treia" poruncă. Beza folosea un limbaj aproape identic atunci cînd îl elogia pe John Knox, însă nu considera respectarea poruncilor drept un semn al Bisericii văzute. Însă mai multe confesiuni reformate, printre care și Confesiunea protestatară redactată ca răspuns la calvinismul Sinodului de la Dort, includeau ceea ce Confesiunea scoțiană numea "disciplină ecleziastică, administrată cum se cuvine, asa cum spune cuvîntul lui Dumnezeu", aceasta fiind a treia caracteristică. În ceea ce privește tranziția Unității Husite a Fraților Boemi dinspre orientarea luterană a Confesiunii lor, din 1535, spre inspirația calvină a Confesiunii din 1575 este relevant faptul că pentru cea dintîi fusese nevoie de practica disciplinei și a excomunicării, însă fără să o considere o trăsătură necesară a Bisericii, în schimb cea de-a doua Confesiune considera această disciplină, alături de propovăduirea cuvîntului si administrarea tainelor, drept una dintre "trăsăturile sigure si infailibile ale sfintei Biserici".

S-a manifestat de asemenea o diferență între calvini și luterani în ceea ce priveste aplicarea anumitor porunci ale Decalogului. În cadrul polemicilor pînă și numerotarea Celor Zece Porunci a devenit o problemă controversată, întrucît catehismele reformate prezentau interdicția de a face chip cioplit ca fiind a doua poruncă, și nu doar ca pe o completare a primei porunci, asa cum procedau luteranii și romano-catolicii în catehismele lor, urmînd doctrina lui Augustin; ambele părți recunosteau totuși faptul că această chestiune nu avea foarte mare însemnătate. Însă anomalia care făcea ca iconoclastii calvini să invoce autoritatea iconodulilor ortodocși răsăriteni în privința numerotării poruncilor sugerează că problema reală o reprezentau semnificația și aplicabilitatea, nu numerotarea poruncilor. Atît calvinii, cît și arminienii subliniau faptul că Biserica primară luase o hotărîre împotriva folosirii icoanelor în biserici și considerau că cei care condamnau idolatria, dar aprobau cultul icoanelor dădeau dovadă de ingeniozitate sofistică. Cu toate că Bullinger afirma, într-o comparație pe care o făcea între Răsărit și Apus în privința liturghiei, faptul că Bisericile răsăritene erau "mai puțin înclinate către superstiții" decît cele apusene, el cunoștea istoria controversei iconoclaste; iar în Cea de-a doua Confesiune helvetică pe care a redactat-o mentiona "idolii sau imaginile lui Hristos și ale sfinților" într-un articol special, în care argumentele principale ale apărătorilor bizantini ai imaginilor erau respinse, pe scurt, dar cu fermitate. Acesta

Zw. Wort. (CR 92:821-824)

Rdly, Imag. 3 (PS 39:94)

Rdly. Imag. 1 (PS 39:84)

Bez. apud Coll. Mont. Bell. 9 (1588:418)

Pauck (1928) 65

Calv. Inst. (1539) 8 (CR 29:88); Calv. Occ. prov. 13-14 (CR 37:314) Calv. Inst. (1559) 3.23.7 (Barth-Niesel 4:401)

Cont. Praed. (CCath. 7:63); Form. Conc. Ep. 11.19 (Bek. 821); Cast. Occ. prov. pr. (CR 37:273); Milt. Par. L. 3.114-134

era, cel puțin în parte, un atac la adresa atitudinii mai tolerante a lui Luther față de păstrarea icoanelor. Într-o scurtă lucrare intitulată Tratat despre cultul icoanelor, episcopul Nicholas Ridley, declarînd că "nu a existat niciodată ceva care să provoace mai multe disensiuni sau să facă mai mult rău Bisericii decît controversa pe marginea imaginilor" din epoca iconoclasmului, rezuma interpretarea calvină a celei de-a doua porunci: "Dacă în virtutea celei de-a doua porunci, imaginile nu erau îngăduite în templul evreilor, atunci în virtutea aceleiasi porunci nu pot fi îngăduite nici în bisericile crestinilor". Sau, asa cum își exprima Theodore Beza dezaprobarea fermă față de practica luterană: "Nădejdea noastră stă în adevărata cruce a Domnului nostru Iisus Hristos, nu în imaginea ei. De aceea trebuie să recunosc că detest din toată inima imaginea crucifixului... [si] nu o pot suporta".

Diferența cea mai pregnantă dintre concepțiile luterane și cele calvine în privința supunerii față de cuvîntul și voia lui Dumnezeu se regăsea totuși în afara sferei dogmei Bisericii, în ceea ce a fost numit, făcînd referire la Bucer, "hristocrația" sa: întrebarea dacă și cum avea să fie respectată în sfera politică și socială legea lui Dumnezeu revelată în Biblie și deosebită de legea naturală accesibilă prin rațiune. Această diferență, combinată cu doctrina reformată a legămîntului și aplicată la viața popoarelor, avea să capete o semnificație istorică profundă, căci a afectat în mod decisiv evoluția politică și socială a țărilor care s-au aflat sub influența propovăduitorilor calvini.

Voința veșnică a lui Dumnezeu, ascunsă și revelată

Totuși, era evident din Scriptură precum și din experiența Bisericii, trecută și prezentă, faptul că cei care aveau să răspundă cu o astfel de "supunere plină de credință" la proclamarea cuvîntului lui Dumnezeu nu aveau să depășească niciodată statutul de minoritate, iar majoritatea neamului omenesc nici nu va avea vreodată posibilitatea să refuze cuvîntul. De aceea, cea mai "îngrozitoare" (horribile) implicație a concepției reformate cu privire la supunerea față de cuvîntul și voia lui Dumnezeu – cea asupra căreia adversarii ei, în ciuda divergenței de opinii în alte privințe, își concentrau cel mai adesea atenția în polemicile lor – era doctrina calvină a dublei predestinări.

Calv. Inst. (1536) 1 (Barth-Niesel 1:63) Calv. Inst. (1536) 2.4 (Barth-Niesel 1:87)

Cat. Heid. 54 (Niesel 162)

Urs. Expl. Cat. 54.6 (Reuter 1:211-212)

Art. XXXIX. 17 (Schaff 3:497-499)

Blngr. Dec. 4.4 (1552; 217r-219r)

Calv. West. 2 (CR 37: 118-119)

Bez. Coll. Mont. Bell. (1588:329-362)

Toss, Praed. 1; 2; 6 (1609:6; 12; 39)

Vezi supra, pp. 182-184

Prima ediție a Instituțiilor lui Jean Calvin din 1536 făcea referire la alegerea întru Hristos înainte de crearea lumii, alături de mîntuire și împăcare, ca fiind temelia "construcției doctrinei creștine". Această ediție a Instituțiilor (si apoi Catehismul de la Heidelberg) trata problema predestinării în relație cu clarificarea definiției Bisericii ca "popor al alesilor lui Dumnezeu", cu toate că Ursinus vorbea despre Catehismul de la Heidelberg explicînd că "diferența [dintre alesi și osîndiți] avea drept cauză eficientă alegerea lui Dumnezeu", pe care o considera atît alegere, cît și osîndire; totuși în Instituțiile religiei creștine din 1536 (și apoi în Cele treizeci și nouă de articole ale Bisericii Angliei) nu se făcea nici o referire explicită la ideea unei predestinări la osîndă. În mod similar, din cele cincizeci de predici adunate în 1552 în Decadele lui Heinrich Bullinger, doar o jumătate dintr-o predică era dedicată predestinării, în contextul doctrinelor despre creatie si providentă. Cu fiecare ediție a Instituțiilor lui Calvin, spatiul dedicat predestinării se lărgea, ca în cazul abordării problemei "osînditilor", cei pe care Dumnezeu i-a predestinat la osîndă. Totuși, în 1556, cînd acest proces mersese deja destul de departe (punctul culminant avea să vină în 1559, cu ediția finală a Instituțiilor), Calvin respingea cu indignare acuzația potrivit căreia concepția lui despre certitudinea mîntuirii ar fi avut drept punct de pornire predestinarea.

În această privință, ca și în altele, Calvin și calvinismul se doreau a fi apărătorii doctrinei adevăratului Luther împotriva deformărilor la care era supusă doctrina sa de către discipolii lui de mai tîrziu. Spre exemplu, după ce teologii reformați și luterani s-au reunit în cadrul unui colocviu la Montbéliard în martie 1586, Theodore Beza a folosit lucrarea lui Luther, Sclavia voinței, ca sprijin pentru replica sa în disputa pe tema predestinării. La fel, în contradictie cu "autorii Confesiunii de la Augsburg", care voiau să evite subiectul, Daniel Tossanus îi invoca drept autorități în domeniu pe Augustin, împotriva pelagienilor, si pe Luther împotriva lui Erasmus. Mai ales în cadrul controversei cu Erasmus, Luther își îngăduise afirmarea suveranității harului divin sub forma unei teorii a dublei predestinări, fără a afirma însă în mod direct tot ceea ce era implicit într-o astfel de teorie. La scurt timp după controversă, unul dintre cei mai apropiați colegi ai săi invoca afirmatia lui Hristos potrivit căreia Dumnezeu "a ascuns aceste lucruri de cei înțelepți și pricepuți", citînd Mat. 11.25-26

Bgn. Chr. gl. (1527:173-174)

Mel. Loc. (1535) (CR 21:452)

Calv. Inst. (1539) 8 (CR 29:863) Calv. Occ. prov. 7 (CR 37:302-304); Calv. Rom. 8:33 (Parker 187) Calv. Occ. prov. 1 (CR 37:289) Calv. Rom. 11:34 (Parker 262) Calv. Rom. 8:33 (Parker 187) Calv. Inst. (1539) 8 (CR 29:862)

Calv. Occ. prov. 7; 11 (CR 37: 302; 310)

Fapte 2,23

Calv. Act. 2:23 (CR 76:38-40)

Fapte 4,28
Calv. Occ. prov. 4 (CR
37:301); Calv. Inst. (1559)
1.18.1 (Barth-Niesel 3:220);
Urs. Loc. theol. 6.2 (Reuter
1:572); Bez. Cast. 2 (Bez
Tract 1:359-360)
Calv. Inst. (1559) 3.22.6
(Barth-Niesel 4:386)

Calv. Inst. (1539) 8 (CR 29:864-865); Blngr. Dec. 4.4 (1552:217r)

Calv. Inst. (1539) 8 (CR 29:864)

în continuare cuvintele lui Hristos, "Da, Părinte, căci așa a fost bunăvoirea înaintea Ta", ca răspuns la întrebarea "De ce Dumnezeu îi respinge pe înțelepți... și îi alege pe cei simpli". Însă cercetarea întreprinsă de Luther pe tema predestinării avea să se încheie cu îndemnul de a păstra tăcerea în legătură cu acest subiect care reprezenta o potentială sursă de deznădeide ori de orgoliu. Un astfel de îndemn, deși lăudabil pentru reverența față de taina voinței divine, îi lipsea pe credinciosi, în opinia lui Calvin, de ceea ce revelase Scriptura, care se intentionase a fi necesar si folositor chiar si atunci cînd se vorbea despre predestinare. Voința veșnică a lui Dumnezeu era o "voință secretă" ori un "gînd ascuns" ori o "judecată tainică". Însă era esential să se păstreze o distincție între gîndul ascuns al lui Dumnezeu și voința Sa revelată și să nu se "ascundă alegerea în gîndul neștiut al lui Dumnezeu". Căci Dumnezeu a hotărît să "împărtășească tainele voinței sale" și a făcut acest lucru prin cuvîntul Său, asa încît exista "un consens între gîndul ascuns al lui Dumnezeu și glasul auzit al doctrinei sale"; Dumnezeu avea să judece lumea potrivit celui din urmă, dar și în armonie cu cel dintîi.

Destinul tuturor trebuia pus în legătură cu această voință veșnică a lui Dumnezeu, ascunsă și revelată. Cînd în Faptele Apostolilor se vorbea despre "sfatul cel rînduit si stiinta cea dinainte a lui Dumnezeu" manifestate în răstignire, prestiința lui Dumnezeu era subordonată hotărîrii divine. Punînd nu doar viata si moartea lui Hristos, ci și acțiunile dușmanilor lui pe seama mîinii și sfatului lui Dumnezeu, voia divină devenea cauza osîndirii lor, la fel ca si a mîntuirii credinciosilor. Dumnezeul despre care vorbea Petru în Faptele Apostolilor nu era doar un spectator al evenimentelor, ci chiar autorul lor. Întrucît la baza predestinării lui Dumnezeu se afla prestiinta lui cu privire la virtutea sau meritul omului, conditia umană, și nu hotărîrea divină, era cauza mîntuirii sau a osîndirii. "Prestiința" se referea la omnisciența lui Dumnezeu, pentru care trecutul, prezentul și viitorul erau toate la fel; ea atingea toate făpturile create și toate evenimentele, bune și rele. "Predestinarea", pe de altă parte, era definită ca fiind "hotărîrea vesnică a lui Dumnezeu prin care a decis în sinea Sa ce voiește să se întîmple fiecărei ființe umane în parte". Distincția se dovedea înșelătoare în simplitatea și claritatea ei. Părinții Bisericii definiseră cei patru termeni-cheie - "preștiință", "predestinare", "alegere" și "providență" - în diferite feluri. În plus, cea mai importantă

Rom. 8,29

Calv. Rom. 8:29 (Parker 182)

Calv. Inst. (1536) 4 (Barth-Niesel 1:86)

Calv. Inst. (1539) 8 (CR 29:861-902)

Calv. Inst. (1543-1545; 1550-1554) 14 (CR 29;861-902)

Calv. Inst. (1559) 1.16-18 (Barth-Niesel 3:187-227)

Calv. Inst. (1559) 3.21-24 (Barth-Niesel 4:368-432) Conf. Helv. post. 6 (Niesel 228-229)

Conf. Helv. post. 10 (Niesel 234-235) Cons. Brem. 5 (Müller 753-755)

Cons. Brem. 7-8 (Müller 756-762) West. Conf. 3 (Müller 549-553) West. Conf. 5 (Müller 554-556) Cat. Heid. 27 (Niesel 155-156); Urs. Loc. theol. 6 (Reuter 1:570-605)

Cat. Heid. 54 (Niesel 162)

Conf. Belg. 13 (Schaff 3:396-398)

Conf. Belg. 16 (Schaff 3:401)

Calv. Inst. (1559) 3.23.4 (Barth-Niesel 4:398); Tuss. Praed. 4 (1609:23)

Calv. Harm. ev. Matt. 6:26 (CR 73:210)

abordare a temei predestinării în Noul Testament, cea din Epistola către Romani, nu respecta această distincție, ci folosea verbul "a cunoaște mai înainte" cu referire la voința veșnică a lui Dumnezeu prin care hotărăște pe cine va adopta drept copii ai săi.

În abordarea acestor patru termeni, relația dintre predestinare și providență impunea o atenție specială. Calvin vorbise în prima ediție a *Instituțiilor* despre "cei care au fost alesi de providența veșnică a lui Dumnezeu" și tratase providența și predestinarea împreună în capitolul 8 al primei ediții adăugite a Instituțiilor, cea din 1539. Cele două subiecte au rămas legate, alcătuind capitolul 14 al edițiilor din 1543-1545 și 1550-1554: "Predestinarea și providența lui Dumnezeu". Însă în ediția definitivă din 1559, providența avea să devină tema capitolelor finale din Cartea întîi, despre cunoasterea lui Dumnezeu Creatorul, predestinarea fiind însă inclusă în Cartea a treia, ca parte a discursului despre dobîndirea harului lui Hristos prin mijlocirea Duhului Sfînt. Aproape în aceeași perioadă, Bullinger trata și el "Providența lui Dumnezeu" în capitolul 6 al Celei de-a doua Confesiuni helvetice, separat de "Predestinarea lui Dumnezeu și alegerea sfinților", pe care le prezenta în capitolul 10. Consensul de la Bremen trata providența în articolul cinci înainte de a continua în cel de-al șaptelea cu predestinarea și în cel de-al optulea cu osîndirea, în timp ce Confesiunea de la Westminster vorbea despre "Decretul vesnic al lui Dumnezeu" în capitolul trei și despre "Providență" în capitolul cinci; Catehismul de la Heidelberg includea o mentiune explicită a providenței, însă se referea la predestinare doar în mod implicit; Confesiunea belgiană cuprindea în articolul treisprezece o prezentare detaliată a doctrinei creștine a providentei, împotriva doctrinei epicureice care sustinea că Dumnezeu "lasă toate lucrurile la voia întîmplării" și, după ce intercala un articol despre cădere și păcatul originar, continua cu o prezentare mult mai scurtă a doctrinei alegerii, care spunea în privinta osîndirii că Dumnezeu "îi lăsa pe alții în prăpastia pierzaniei (trébuchement), în care singuri s-au aruncat". Separarea providenței de predestinare împiedica o confuzie între cele două concepte, care ar fi inclus predestinarea specială, ce aparținea numai îngerilor și oamenilor și avea în vedere destinul lor, într-o doctrină generală a providenței divine, pe care Dumnezeu "binevoiește să o extindă chiar și asupra" păsărilor și altor făpturi create. Providența și predestinarea erau totuși

Zw. Ver. fals. rel. 24 (CR 90:842); Blngr. Dec. 4.4 (1552:217r) Calv. Rom. 8:28 (Parker 181)

Bez. Praed. (Bez Tract 3:402)

Aug. Gen. ad. litt. 6.15.26 (PL 34:350)

Calv. Inst. (1559) 3.23.8 (Barth-Niesel 4:402); Bez. Cast. 1 (Bez Tract 1:351); Bez. Praed. (Bez Tract 3:408)

Calv. Inst. (1559) 3.23.2 (Barth-Niesel 4:395-396)

Rom. 9,18

Calv. Inst. (1559) 3.22.11 (Barth-Niesel 4: 393) Cast. Occ. prov. 7 (CR 37: 278)

Calv. Resp. neb. (CR 37:262)

Calv. Inst. (1559) 1.18.3 (Barth-Niesel 3:224-225) (Barth-Niesel 4:383); Calv. Inst. (1559) 3.22.4 (Barth-Niesel 4:383); Calv. Rom. 9:11-14 (Parker 203-205); Rog. Cath. Doct. 17.5 (PS 40:149)

Calv. Inst. (1539) 8 (CR 29:886)

Vezi vol. 1, p. 337-339

doctrine "înrudite", căci Dumnezeu își folosea grija providențială asupra întregii sale creații pentru a-Și împlini voia veșnică ce predestinează. O diferență era aceea că predestinarea se referea la "scopul ultim" al voinței lui Dumnezeu, în timp ce providența includea și "alte scopuri intermediare".

Vointa lui Dumnezeu era factorul decisiv. Calvin nu ezita să-și însușească axioma lui Augustin potrivit căreia "voința lui Dumnezeu este necesitatea lucrurilor", însă explica în continuare că ceea ce voise Dumnezeu avea să se întîmple "din necesitate" în vreme ce ceea ce prevăzuse Dumnezeu ayea să se întîmple "cu adevărat"; astfel, el se străduia să extragă preștiința, providența și predestinarea din sfera determinismului atotcuprinzător care părea să fie implicit în axioma augustiniană. La fel, după ce declara că voința lui Dumnezeu este "cauza tuturor lucrurilor care sînt", explica în continuare că voința lui Dumnezeu este "cea mai înaltă regulă a dreptății", așa încît "orice voiește, prin simplul fapt că voiește, trebuie considerat drept"; asadar, el nu punea accentul pe o teorie abstractă a cauzalității, ci pe afirmarea concretă a dreptății lui Dumnezeu si a poruncii privind supunerea omului. Însă, potrivit acestei porunci, cauzalitatea divină trebuia considerată ca fiind unică și absolută în ceea ce priveste mîntuirea și osîndirea; "căci, atunci cînd se spune că Dumnezeu împietreste ori miluieste pe cine voiește, oamenii sînt avertizați prin aceasta să nu caute nici o cauză în afara vointei Sale". Mai mult, despre voința lui Dumnezeu trebuia să se vorbească la singular, și nu ca despre "cele două voințe" pe care adversarii lui Calvin susțineau că le văd în doctrina acestuia: Dumnezeu nu avea o "dublă voință" și nici nu hotăra în ascuns un păcat pe care să-l fi interzis în legea sa. Voința "simplă și unică" a lui Dumnezeu, a cărei cauză nu era nimic în afara lui Dumnezeu însuși, era ceea ce îi deosebea pe cei mîntuiți de cei osîndiți. Sau, așa cum spusese deja în 1539, citîndu-l pe Augustin, motivul pentru care Dumnezeu nu i-a mîntuit pe osîndiți era "acela că nu a vrut să o facă, iar de ce nu a vrut este treaba lui".

Ceea ce deosebea această doctrină a predestinării de majoritatea celorlalte din mileniul dintre versiunea oficială a doctrinei lui Augustin promulgată de Sinodul de la Arausio din 529 și versiunea oficială a doctrinei lui Luther prezentată în Formula concordiei din 1577 era recunoașterea sinceră a faptului că "osîndirea" nu putea fi doar absența unei alegeri pozitive spre mîntuire, ci trebuia să fie ea însăsi un act pozitival voinței divine care predestina

Calv. Rom. 9:23 (Parker 213)

Calv. Rom. 11:7 (Parker 244-245)

Calv. Inst. (1559) 3.23.1 (Barth-Niesel 4:393-394)

Bez. Praed. (Bez Tract 3:406; 419-420)

Ex. 4,21

Ex. 8,32

Aug. Grat. 23.45 (PL 44:911)

Calv. Inst. (1539) 2 (CR 39: 353)

Ps. Aug. Praed. et grat, 6-7 (PL 45:1668)

Vezi vol. 3, p. 111

la osîndire. Dacă o oarecare variație în ceea ce privește "propriul lor merit" nu era, și nici nu putea să fie, calitatea care îi deosebea pe cei care erau mîntuiti de cei care erau osînditi, "atunci prin ce se deosebesc cei dintîi de cei din urmă?" întreba Calvin. Si nu ezita să răspundă la propria sa întrebare: "Cine nu ar putea să vadă aici faptul că alegerea este cea care face deosebirea dintre ei?". De aceea, el insera în ediția finală a Instituțiilor religiei creștine afirmația - concepută se pare ca o critică la adresa viziunii luterane asupra predestinării ca alegere doar spre mîntuire - potrivit căreia "alegerea în sine nu putea fi valabilă decît raportată la osîndire", fiindcă ar fi "cu totul absurd să se spună că alții dobîndesc din întîmplare sau obțin prin propria lor strădanie ceea ce numai alegerea le conferă celor puțini". Rezultă că "pe cei pe care Dumnezeu îi trece cu vederea îi condamnă, iar acest lucru îl face din simplul motiv că voiește să-i excludă de la mostenirea pe care o alege pentru propriii lui copii". Osîndirea de către vointa eternă a lui Dumnezeu era un corolar inevitabil al alegerii spre mîntuire de către aceeasi voință vesnică a lui Dumnezeu; nu avea la bază prestiința lui Dumnezeu în ceea ce priveste comportamentul omului, la fel cum nu avea nici mîntuirea.

Exemplul clasic al osîndirii în Biblie era Faraon, a cărui inimă "o învîrtoșează Dumnezeu ca să nu dea drumul poporului". Pentru a contracara implicatiile grave ale acestui text, Augustin sustinuse, citînd versetul care spunea: "Faraon și-a învîrtoșat inima", faptul că "în felul acesta Dumnezeu l-a învîrtoșat prin dreapta Lui judecată și în același timp Faraon s-a învîrtosat pe sine însuși prin libera sa voință". Totuși, chestiunea a rămas atît de spinoasă, încît s-a pus pe seama lui Augustin o interpretare mai moderată (criticată de Calvin), potrivit căreia învîrtosarea inimii lui Faraon de către Dumnezeu avea la bază prestiința lui cu privire la felul cum avea să se poarte Faraon din propria lui voință liberă. La fel i s-a atribuit și lui Ieronim o întreagă lucrare (care acum nu mai există) intitulată Învîrtoșarea inimii lui Faraon (a cărei autenticitate era recunoscută de unii, însă pusă sub semnul îndoielii de altii) cu scopul de a evita concluzia potrivit căreia Dumnezeu a hotărît din veşnicie să învîrtoșeze inima lui Faraon si a făcut aceasta prin propria lui vointă și actiune, independent de voința și acțiunea lui Faraon. Însă reformații afirmau tocmai această concluzie. Scriind împotriva lui Erasmus, Luther trăgea concluzia că Faraon nu a avut

Luth. Serv. arb. (WA 18:711-714)

Luth. Serv. arb. (WA 18:722)

Blngr, Dec. 3,10 (1552:166r-166v)

Blngr, Sum. 3.1 (1556:35r) Calv. Rom. 9:17 (Parker 208)

Calv. Inst. (1539) 2 (CR 29:354) Bez. Cast. 8-9 (Bez Tract 1:399-404)

Calv. Rom. 9:18 (Parker 209)

Calv. Occ. prov. 3 (CR 37:295-296)

Calv. Inst. (1559) 1.18,1 (Barth-Niesel 3;219)

Calv. Inst. (1559) 3,23.8 (Barth-Niesel 4:402)

Calv. Inst. (1559) 3,23.7 (Barth-Niesel 4:401)

Rom. 9,23

Calv. Rom. 9:23 (Parker 214)

liberul arbitru de a se supune cuvîntului și voii lui Dumnezeu comunicate prin intermediul lui Moise; el a fost nesupus "din necesitate" fiindcă Dumnezeu i-a învîrtosat inima; relatarea despre Faraon cuprindea toate celelalte pasaje din Scriptură pe acest subiect și conținea mărturia incontestabilă privind atît robia voinței umane, cît si libertatea omnipotentă a voinței divine. "Retragerea harului", afirma Bullinger pornind de la pasajul despre Faraon, "este învîrtosare, iar atunci cînd sîntem lăsati singuri ne învîrtoşăm", adăugînd cu altă ocazie că toate aceste pasaje din Scriptură erau o dovadă a dreptei judecăti a lui Dumnezeu. Era într-adevăr "dreaptă", insista Calvin, însă era și "ascunsă": Dumnezeu nu doar că "a învîrtosat [inima lui Faraon] neîmblînzind-o", dar l-a si dat pe Faraon pe mîna lui Satan pentru a i se confirma încăpățînarea inimii" - o interpretare a lui Calvin pe care Beza o apăra în fata criticilor ei.

Cazul lui Faraon i-a oferit lui Calvin ocazia de a respinge cu hotărîre încercarea unor "adepti ai compromisului de a îndulci" limbajul aspru, dar limpede al Scripturii, care nu vorbea doar despre "îngăduința" lui Dumnezeu, ci și despre "lucrarea mîniei divine" atunci cînd folosea termenul "învîrtoşare". Calvin se pronunța împotriva distincției dintre lucrarea divină și îngăduința divină, considerînd-o "superficială" și voia să afle care putea fi diferența reală dintre cele două atunci cînd erau aplicate în cazul lui Dumnezeu. În ciuda revizuirii editiei din 1559 a Institutiilor, în care tratatul despre providentă si cel despre predestinare alcătuiau părti complet separate ale opusului, respingerea unei astfel de distincții între lucrarea și îngăduinta divină a fost adăugată în primul tratat, așa încît apărea în amîndouă: distincția era o "eroare" și o "eschivare", în ciuda pretențiilor de "moderație", și susținea că "Dumnezeu nu a stabilit felul în care voiește să fie prima dintre făpturile create de el". Cu neostoită rigoare, Calvin mergea cu respingerea notiunii de îngăduință divină pînă acolo încît punea tot pe seama voinței active de predestinare a lui Dumnezeu chiar și căderea lui Adam în păcat și verdictul care a urmat, moartea veșnică a "atîtor neamuri și a copiilor lor". Astfel, chiar și acolo unde textul Scripturii se limita la a spune că Dumnezeu "a gătit mai dinainte spre slavă vasele milei", el era constrîns să adauge: "Fără îndoială ambele pregătiri [spre slavă și spre pierzanie] depind de vointa ascunsă a lui Dumnezeu". Cei pe care Dumnezeu îi orbea nu erau cei care prin răutatea lor

Calv. Rom. 11:7 (Parker 245)

Dowey (1952) 218-219

Calv. Praed. (CR 36:266)

Calv. Inst. (1559) 3.22.8 (Barth-Niesel 4:389)

Vezi vol. 1, p. 307; supra, p. 82

Aug. Enchir. 26,100 (CCSL 46:103)

Calv. Occ. prov. 3 (CR 37:296-297) Aug. Corrept. (PL 44:915-946)

Calv. Inst. (1559) 3,23.13 (Barth-Niesel 4:407) Aug. Persev. 14.37-16.40 (PL 45:1015-1018)

Calv. Inst. (1559) 3.23.13; 3.21.4 (Barth-Niesel 4:407-8; 4:373) Aug. Praed. sanct. (PL 44:959-992) Blngr. Grat. just. 1.3 (1554:8v)

Calv. Inst. (1539) 8 (CR 29:868) Calv. Inst. (1559) 3,22.8 (Barth-Niesel 4:389)

Cont. Praed. (CCath 7:58)

Blngr. Sum. 3.3 (1556:40r)

Rog. Cath. Doct. 9.1 (PS 40:96); Wic. Luth. art. (CCath 18:82)

Bez. Cast. 13-14 (Bez Tract 1:413)

Apud Syn. Dord. Sess. 99 (Act. Syn. Dord. 1:238) Syn. Dord. Rej. err. 1.4 (Schaff 3:557) meritau acest lucru, ci "cei care erau predestinați la osîndă (reprobati) de către Dumnezeu înainte de crearea lumii".

În dorința lui de a trage concluzii de o asemenea "radicală, s-ar putea spune chiar nesăbuită, consecventă" din învățătura Scripturii despre lucrarea voinței lui Dumnezeu în relație cu omenirea păcătoasă, Calvin susținea că "Augustin este complet de partea noastră", asa încît ar fi posibil să fie strînse laolaltă citate din scrierile lui Augustin într-un volum întreg despre predestinare, care ar spune totul. Limbajul binecunoscut al lui Augustin cu privire la "osîndirea celor pe care i-a predestinat în mod just la pedeapsă și mîntuirea celor pe care i-a predestinat cu bunăvoire spre slavă" venea în ajutorul lui Calvin pentru a-si argumenta principiul potrivit căruia singura doctrină posibilă despre predestinare era o doctrină a dublei predestinări. Tratatul lui Augustin, Respingere și har, ilustra o respingere completă și multumitoare a acuzației potrivit căreia punerea accentului pe totalitatea inițiativei divine în predestinare ar distruge imperativul moral. Pasaje dintr-un alt tratat antipelagian al lui Augustin, Darul perseverentei, scris spre sfîrsitul vietii, erau citate pe larg pentru a dovedi că predestinarea era o temă legitimă pentru predicarea creștină; iar în Predestinarea sfinților, Augustin sustinea doctrina îndreptățirii numai prin credință. Răspunzînd acuzației că doctrina dublei predestinări reprezenta o inventie în istoria doctrinei crestine, Calvin invoca mărturia lui Augustin, iar acesta, la rîndul său, "nu-si permite să se disocieze de ceilalti Părinți".

Dincolo de predestinarianismul explicit al lui Augustin (care, așa cum îi aminteau adversarii lui Calvin, nu fusese niciodată adoptat în mod oficial de către Biserică), doctrina lui Augustin despre păcat și har (care devenise în schimb doctrina publică a "întregii creștinătăți", mai precis, a creștinătății apusene) implica în mod necesar doctrina predestinării și a dublei predestinări. Bineînțeles că nici unul dintre reformatori nu îmbrățișa fățiș pelagianismul, de vreme ce, așa cum erau de acord protestanții și romano--catolicii, "toate Bisericile lui Dumnezeu cred" în doctrina augustiniană. Însă, asa cum nota Beza în răspunsul adresat lui Castellio, "acum mă ocup de Pelagius, și de aceea te trimit înapoi la școala lui Augustin". Sau, în limbajul pitoresc al Sinodului de la Dort din veacul următor, adversarii arminieni ai dublei predestinări nu doar că readuceau pe furis pelagianismul în sînul Bisericii si se "asemănau lui Pelagius", ci chiar "reînviau eroarea pelagiană

Syn. Dord. Rej. err. 2.3 (Schaff 3:563)

Conf. Remon. pr. (1622; A3r)

Zw. Tf. (CR 91:300, 307) Zw. Gen. 4:7 (CR 100:33)

Zw. Pecc. orig. 2 (CR 92:377) Zw. Pecc. orig. 1 (CR 92:372); Zw. Ver. fals. rel. 10 (CR 90:708)

Zw. Pecc. orig. 2 (CR 92:384-388)

Rom. 4,15 Zw. Gen. 5:3 (CR 100:37-40); Zw. Fid. rat. 4 (CR 93-11:797); Zw. Wort. (CR 92:827-828); Zw. Bek. 3 (CR 93-11:236)

Zür. Einleit. (Müller 8); Zw. Sch. 5 (CR 89:44); Zw. Tf. (CR 91:307-309)

Ef. 2,3

Conf. Tetrap. 3 (Stupperich 3:53)
Luth. Wort. (WA 23:69);
Luth. Ep. In. 1:8 (WA 20:621); Luth. Ab. Chr. (WA 26:503)

Blngr. Dec. 3.10 (1552:169v-170r)

Aug. Pecc. merit. 3.8.15 (CSEL 60:141)

Calv. Inst. (1539) 2 (CR 29:311) Vezi vol. 1, p. 328 din adîncul iadului". În replică, arminienii, în prefața Confesiunii lor, obiectau față de canonizarea exclusivă a "acestui singur om, Augustin", a cărui statură devenise atît de impunătoare încît "chiar și în rîndul celor care de regulă nu pun mare preț pe autoritatea conciliilor și a Părinților" exista o respingere suficientă a oricărei poziții care putea "să pară că are cea mai mică afinitate cu cea a lui Pelagius".

Teologia reformată avea motive întemeiate să pună accentul pe opoziția ei față de pelagianism și pe loialitatea ei față de doctrina augustiniană a păcatului originar. Căci în 1525 Zwingli denunțase "toate născocirile papistașilor despre «păcatul originar»". Într-un tratat din 1526, îmbrătisînd doctrina despre robia voinței naturale, el considera anumite doctrine anterioare despre păcatul originar ca fiind "superficiale". El sustinea că păcatul originar nu era o vină personală, ci doar vină prin metonimie, întrucît "păcatul este legat de vină"; păcatul originar în sine nu conducea la osîndire, oricum nu în cazul copiilor creștinilor. În Comentariul la Geneză, din 1525-1527, și în Mărturisirea de credință, din 1530, Zwingli își prezenta concepția potrivit căreia unde nu este lege, nu este nici încălcarea legii și prin urmare nici "păcat în sensul strict al termenului"; însă preciza în continuare faptul că păcatul lui Adam, "în care sîntem înlănțuiți, este cu adevărat o boală" si încă una care a adus cu ea "necesitatea morții". O confesiune a orașului Zürich din 1523 vorbise deja despre păcat ca fiind "ruptura cauzată de căderea și slăbiciunea trupului", iar Confesiunea tetrapolitană din 1530, care avea un caracter mai oficial decît Mărturisirea de credință a lui Zwingli, descria condiția umană ca fiind "din fire fii ai mîniei și prin urmare nedrepți, așa încît nu avem puterea să împlinim nimic care să fie drept ori bineplăcut lui Dumnezeu". Astfel de afirmații puteau fi citate pentru a-l exonera pe Zwingli de acuzațiile constante ale lui Luther că nu recunoștea doctrina ortodoxă a lui Augustin cu privire la păcatul originar.

În afirmarea doctrinei augustiniene, corpul principal al învățăturii reformate a reușit să compenseze cu prisosință ambiguitățile teologiei lui Zwingli, oricare ar fi fost ele. Calvin făcea apel la Augustin pentru a lămuri faptul că, deși păcatul originar era într-un anumit sens păcatul altuia, și anume al lui Adam, totuși era în același timp păcatul fiecărei persoane în parte. Bullinger definea păcatul si harul în totală opoziție față de definițiile lui Pelagius

Blngr. Dec. 3.10 (1552:167r-167v) Calv. Inst. (1539) 2 (CR 29:311); Blngr. Dec. 3.10 (1552:167r)

Blngr. Dec. 3.10 (1552: 167r)

Gal. 5,19

Calv. Psych. (CR 33:181) Blngr. Sum. 3.3 (1556:38r); Blngr. Dec. 3.10 (1552:169r)

Blngr. Sum. 5.2 (1556:76r-76v)

Blngr. Sum. 5.3 (1556:77r)

Calv. Inst. (1539) 8 (CR 29:869)

Calv. Rom. 11:6 (Parker 243-244)

Calv. Praed. (CR 36:266)

Vezi vol. 1, pp. 331-332

Cast. Occ. prov. pr. (CR 37:273)

Cast. Occ. prov. 13-14 (CR 37:281)

Ev. 3,8

Cast. Occ. prov. 8-9 (CR 37:279)

Cont. Praed. (CCath 7:63)

și ale adeptului acestuia, Celestius. Calvin și Bullinger erau de acord cu ideea că definiția lui Anselm privind păcatul originar ca "absență a dreptății" era nepotrivită, chiar dacă ea "cuprindea întreaga semnificație a termenului". Păcatul originar era corect definit ca păcat, pentru că "în primul rînd, ne face pasibili de mînia lui Dumnezeu si. în al doilea rînd, fiindcă ne face să săvîrșim fapte pe care Scriptura le numeste «faptele trupului»". Chipul lui Dumnezeu, după care a fost creat Adam, l-a făcut pe acesta din urmă "părtaș înțelepciunii, dreptății și bunătății lui Dumnezeu". Însă acest chip era acum "sters" și înlocuit cu "vina, nedreptatea și necurăția". Harul, în schimb, trebuia definit drept "bunăvoire și voință plină de har, cu adevărat înseși bunătatea și mila lui Dumnezeu, prin care, fără nici un merit de-al nostru, ... El ne iubeste pe noi, bieți păcătoși și, ca un Părinte, ne primeste"; în urma "decretului vesnic" al lui Dumnezeu, el acorda lumii harul Său prin Hristos. Însă pentru teologia reformată, acest consens augustinian al tuturor reformatorilor, potrivit căruia faptele nu erau un factor al mîntuirii, presupunea totodată ideea că faptele nu erau nici un factor al osîndirii; respingerea faptelor și absolutizarea harului și slavei lui Dumnezeu nu se aplicau numai în cazul împăcării omului cu Dumnezeu ori al mijloacelor harului și altor instrumente ale mîntuirii, ci și în cazul voinței veșnice a lui Dumnezeu prin care îi alegea pe unii și îi condamna pe alții. De aceea, nu doar că era "Augustin întru totul de partea noastră" în privința doctrinei despre păcat și har, dar trebuia să fie un Augustin întru totul, acel Augustin care a scris Predestinarea sfintilor si Darul perseverentei, același Augustin care a scris Păcatul originar.

A împărtăși doctrina completă a lui Augustin însemna a-ți asuma și criticile la adresa acestei doctrine, mai ales respingerea ei ca fiind fatalistă. Lui Castellio, "predestinarea" în accepțiunea lui Calvin i se părea sinonimă cu "soarta". Condamnîndu-i pe osîndiți la pedeapsa veșnică înainte de a se naște, ca să nu mai spunem înainte de a păcătui, "acel Dumnezeu al lui Calvin" îi obliga să păcătuiască, așa încît să aibă dreptate condamnîndu-i. Dacă Dumnezeu le învîrtoșa inimile doar pentru că voia să facă acest lucru, era zadarnic să-i mai îndemne să nu-și învîrtoșeze propriile inimi. Și în opinia romano-catolicilor, predestinarianismul lui Calvin era echivalent cu fatalismul. Calvin răspundea acestei acuzații explicînd că în ciuda asemănărilor superficiale pe care pretindeau că le observă

Calv. Occ. prov. pr (CR 37:287)

1Tim. 6,20

Calv. Inst. (1539) 8 (CR 29:890) Blngr. Dec. 3.10; 4.2 (1552:165v; 199v) Bez. Praed. (Bez Tract 3:431)

Calv. Serv. arb. 2 (CR 34:280)

Bez, Ep. theol, 29 (1575:168-173)

Calv. Astrol. (CR 35;516) Gen. 1,14 Calv. Astrol. (CR 35;521-522)

Luth. Dec. praec. (WA 1:404)

Calv. Astrol. (CR 35:513)

Gen. 15,5

Calv. Astrol. (CR 35:525)

Calv. Astrol. (CR 35:520)

Calv. Inst. (1559) 1.16.3 (Barth-Niesel 3:192)

criticii lui, exista o diferentă totală între soartă și predestinare: soarta, așa cum era folosită de către stoici, se referea la o necesitate care îl obliga pînă și pe Dumnezeu să respecte o ordine prestabilită; predestinarea, asa cum era folosită în Scriptură, era "sfatul liber al lui Dumnezeu". prin care el "veghează atît asupra neamului omenesc, cît și asupra părților individuale ale lumii în acord cu imensa lui înțelepciune și dreptate". Deși nu dorea să se angajeze într-o dispută terminologică, nu accepta termenul "soartă" pentru doctrina sa, nu doar din cauza avertismentului apostolului împotriva "vorbirilor deșarte", ci fiindcă era defăimător și greșit să se atribuie "această dogmă" concepției biblice asupra providenței și predestinării. Era greșit să se considere preștiința divină drept "necesitate" sau "fatalitate" sau "necesitate stoică", întrucît "necesitatea păcatului" stătea în "slăbiciunea voinței" omului, nu în "constrîngerea" venită din partea lui Dumnezeu.

Interesul crescînd față de astrologie în veacul al XVI-lea, manifestat, printre mulți alții, și de papa Leon al X-lea sau Philip Melanchthon (mai puțin de Luther și Zwingli), i-a oferit lui Calvin în 1549, și cîțiva ani mai tîrziu discipolului său Beza, ocazia să lămurească întreaga problemă legată de soartă, necesitate și predestinare, și să facă acest lucru într-un context diferit de apărarea polemică a doctrinei alegerii divine. Calvin afirma cît se poate de limpede că nu ataca "adevărata astrologie [i.e. astronomia]", pe care o definea drept "cunoașterea acelei ordini și așezări naturale în care Dumnezeu a rînduit stelele și planetele", ci pe acei "sarlatani" (trompeurs) care pretindeau că sînt în stare să prezică, pornind de la data nașterii. cursul vieții unui om. Asemenea lui Luther, el își întemeia critica atît pe argumente raționale legate de absurditatea și contradicția implicite în teoriile astrologice, cît și pe argumente teologice legate de interdicția divină de a "degrada" astfel voia și cuvîntul lui Dumnezeu. Făcînd aluzie la porunca adresată lui Avraam de a încerca să numere stelele, Calvin insista asupra ideii că făgăduința lui Dumnezeu de a-i binecuvînta pe Avraam și pe urmașii lui nu depindea de pozitia corpurilor ceresti. Harul pe care Dumnezeu l-a conferit copiilor săi nu avea nimic de-a face cu așezarea planetelor și nu pe aceasta "și-a întemeiat Dumnezeu alegerea Sa veșnică". Acest lucru merita să fie numit fatalism, însă nu si alegerea divină; căci avea la bază voința și "planul secret" al unui Dumnezeu și Tată care era revelat în Hristos, și nu poziția accidentală a stelelor.

Calv. Resp. neb. (CR 37:262)

Cont. Praed. (CCath 7:55) Snds. Serm. 10.22 (PS 41:190)

Toss, Praed, 6 (1609:44) Aug. Persev, 21.56 (PL 45:1028)

Blngr, Sum. 7,2 (1556:120r) Apud Calv. Occ. prov. 1 (CR 37:288)

Apud Calv. Rom. 9:22 (Parker 212) Calv. Inst. (1559) 3.23.8 (Barth-Niesel 4:402); Bez. Cast. 1 (Bez Tract 1:339-341)

Calv. Rom. 9:14 (Parker 205)

Calv. Inst. (1539) 8 (CR 29:885)

Cast, Occ. prov. 7 (CR 37:278)

Ef. 3,10

Calv. Inst. (1559) 1,18,3 (Barth-Niesel 3;224)

Andrs. ap. Coll. Mont. Bell. 10 (1588:543)

Calv. Inst. (1536) 1 (Barth-Niesel 1:59)

Calv. Inst. (1536) 5 (Barth-Niesel 1:174)

Si alte critici la adresa doctrinei calvine erau ecouri ale atacurilor mai vechi la adresa augustinismului, iar răspunsurile reprezentanților reformaților se bazau de regulă pe cele ale maestrului lor. Celor care își exprimau obiectia potrivit căreia doctrina predestinării ar conduce la slăbiciune morală, ei le răspundeau că "sfințenia este scopul alegerii noastre" și invocau lucrarea lui Augustin, Darul perseverentei, în sprijinul acestei idei. Celor care spuneau că "rugăciunea oamenilor este zadarnică" dacă totul a fost deja hotărît de Dumnezeu, ei le răspundeau că rugăciunea "era și ea inclusă în planul și voința lui Dumnezeu". Ideii că "scopul creației este judecata vesnică" si că, prin urmare, Dumnezeu este nedrept în hotărîrea lui arbitrară de a-i mîntui pe unii și de a-i osîndi pe alții, trebuia să i se opună axioma potrivit căreia slava lui Dumnezeu este echivalentă cu dreptatea lui, precum și distincția dintre dreptatea prin care Dumnezeu îi pedepsește pe cei osîndiți și mila prin care îi mîntuiește pe cei aleși; în Scriptură se spunea clar că uneori Dumnezeu îi lipsea pe cei osîndiți de "capacitatea de a-i auzi cuvîntul", iar alteori folosea propovăduirea acestui cuvînt pentru a-i orbi și a-i împietri. Iar acuzației frecvente, "Cine i-a dezvăluit lui Calvin voia ascunsă [a lui Dumnezeu]? Căci de vreme ce Calvin și susținătorii lui o cunosc, atunci nu este ascunsă, dar dacă nu o cunosc, atunci de ce fac afirmații despre ceva ce nu cunosc?" nu i se putea răspunde decît astfel: "Voia lui este una singură însă nouă ne apare sub mai multe chipuri deoarece, dată fiind puținătatea minții noastre, noi nu înțelegem cum, în diferite feluri, voiește și totusi nu voieste ca ceva să aibă loc".

Totuși, cea mai serioasă dintre toate obiecțiile era problema mîngîierii, a speranței și a certitudinii alegerii – nu o certitudine obiectivă, desigur, care, fiind total întemeiată pe voința lui Dumnezeu, era o hotărîre absolută și cu neputință de schimbat; ci o certitudine subiectivă în conștiința credinciosului nerăbdător. Calvin insista încă din prima ediție a *Instituțiilor*, asupra faptului că "a avea încredere nu înseamnă a șovăi, a ezita, a oscila, a fi nehotărît, a rămîne în așteptare și a deznădăjdui, ci a fi pregătit și a avea o certitudine constantă și o siguranță solidă". Cunoașterea și siguranța că aveau să fie iertate păcatele trebuiau să fie clare și de nezdruncinat; altminteri nu ar exista "tihnă, împăcare cu Dumnezeu, încredere ori siguranță" pentru conștiință. Această idee nu avea să se schimbe odată cu accentul tot mai pronunțat pus pe

Calv. Inst. (1539) 8 (CR 29:879) Calv. Inst. (1559) 3.24.4 (Barth-Niesel 4:414)

Vezi infra, pp. 320-321 Ef. 1,4 Rom, 8,16 Calv. Ant. 6, can. 15 (CR 35:479) Tom. Aq. S. T. 2.1.112.5 (Ed. Leon. 7:326-327) Calv. Rom. 8:33; 38 (Parker 187; 191)

Bingr. Dec. 4.4 (1552:217v); Bez. Praed. (Bez Tract 3:436)

Calv. Inst. (1539) 8 (CR 29:880) Calv. Rom. 10:14-17 (Parker 231) Calv. Rom. 11:2 (Parker 241)

Calv. Inst. (1539) 8 (CR 29:882) Bez. Praed. (Bez Tract 3:412)

Calv. Rom. 9.7 (Parker 200) Calv. Inst. (1559) 3.24.1 (Barth-Niesel 4:410)

Bez. apud Coll. Mont. Bell. 9 (1588:483)

Blngr. Dec. 4.4 (1552:217r)

Conf. Helv. post. 10 (Niesel 235)

Calv. Inst. (1539) 8 (CR 29:880) Aug. Praed. sanct. 15.30 (PL 44:981); Aug. Persev. 24.67 (PL 45:1033-1034)

Rom, 1,4

Calv. Inst. (1559) 3,22.1 (Barth-Niesel 4:380)

predestinare: de la prima și pînă la ultima revizuire a Instituțiilor, Calvin a continuat să avertizeze că "Satan nu folosește ispită mai cumplită și mai primejdioasă pentru a-i descuraja pe credincioși decît atunci cînd îi neliniștește cu îndoiala despre alegerea lor". Împotriva afirmației Conciliului de la Trident cu privire la predestinare, el accentua faptul că toți credincioșii trebuie să aibă o certitudine a alegerii lor prin mărturia adoptării lor ca fii ai lui Dumnezeu. O astfel de certitudine nu depindea, așa cum susținuse Toma de Aquino, de o "revelație specială" adresată fiecărei persoane în parte, ci de "un simț care este comun tuturor credincioșilor". Acest "simț" era limpede formulat de către Bullinger: "Dacă ești în comuniune cu Hristos, ai fost predestinat vieții și te numeri printre cei aleși".

Pentru a trata chestiuni legate de certitudinea alegerii era esențial "să se înceapă cu chemarea lui Dumnezeu și să se încheie tot cu ea". Chemarea lui Dumnezeu era prezentă oriunde era predicat cuvîntul lui Dumnezeu. chiar dacă această "chemare universală a lui Dumnezeu" nu dădea întotdeauna roade; căci exista atît o chemare universală, cît și una specială și era "o mare greșeală" să se "înlocuiască" chemarea universală cu cea specială. În ultimă instanță, chemarea lui Dumnezeu, fie ea universală ori specială, se subordona alegerii secrete pe care o făcea Dumnezeu. Astfel, "propovăduirea Evangheliei țîșnește din izvorul alegerii" și nu invers. De aceea, în ciuda îndemnului de a începe și a sfîrși cu chemarea lui Dumnezeu, căutarea certitudinii alegerii nu se putea încheia cu nici o "judecată a posteriori" sau cu un apel la experiență, deși experiența era importantă, ea făcînd parte din planul total al lui Dumnezeu; însă, asa cum exprimase Bullinger, "sfîrsitul predestinării sau al predeterminării este Hristos, Fiul lui Dumnezeu Tatăl". Sau, așa cum preciza același autor într-o confesiune a Bisericii, "Să-l lăsăm pe Hristos să fie oglinda în care ne contemplăm predestinarea". Aceeași metaforă a lui Hristos ca "oglindă" i-a permis lui Calvin să afirme că "nu vom afla siguranța alegerii noastre în noi însine și nici măcar în Dumnezeu Tatăl", ci numai în "Hristos, ca oglindă". Augustin îl numise pe omul Iisus "cel mai cunoscut exemplu de predestinare". pe care Dumnezeu l-a ales doar prin har si nu prin prestiința neprihănirii lui. Citînd aceste afirmații "înțelepte", Calvin îl numea și el pe Hristos capul Bisericii, "cea mai limpede oglindă a liberei alegeri". El invoca din nou această

Calv. Ant. 6. can. 15 (CR 35: 479)
Bez. Praed. (Bez Tract 3: 403)
Calv. Scand. pr.
(Barth-Niesel 2: 163)

Calv. Astrol. (CR 35:537) Calv. Rom. 9:14 (Parker 204)

Calv. Inst. (1559) 3.21,1 (Barth-Niesel 4:370)

Calv. Rom. 11:34 (Parker 261); Calv. Inst. (1539) 8 (CR 29:880)

Eccl. 3,20 Vezi vol. 2, p. 60; vol. 3, p. 112 Vezi supra, pp. 248-250 Blngr. Assert. orth. pr. (1534: A2v)

Blngr. Sum. 3.1 (1556:34v) Blngr. Dec. 4.4 (1552:217r) Calv. Rom. 11:25; 16:25 (Parker 256; 328) Vezi supra, p. 116 Calv. Occ. prov. 7 (CR 37:304); Calv. Inst. (1559) 3.21.2; 3.23.8 (Barth-Niesel 4:371; 4:403)

Calv. Occ. prov. 3 (CR 37:300); Calv. Rom. 11:33 (Parker 261)

Calv. Rom. 9:22 (Parker 213)

Art. XXXIX, 17 (Schaff 3:498-499)

Rog. Cath. Doct. 17.10 (PS 49:157-158)

metaforă atunci cînd, în Replica sa la Conciliul de la Trident, susținea că toți credincioșii pot și trebuie să fie siguri de alegerea lor privind-o "în Hristos, ca într-o oglindă". Theodore Beza, pe de altă parte, numea alegerea și osîndirea "oglinda" în care se poate privi slava lui Dumnezeu. Metafora contrară era aceea a "labirintului". O serie de tragedii personale; o preocupare față de astrologie; dar mai presus de toate, o curiozitate blasfematoare în legătură cu predestinarea — oricare dintre acestea putea fi un "labirint" din care nu exista altă scăpare în afara lui Hristos.

Era o eroare fatală, atunci cînd se lua în discuție predestinarea, să "se meargă dincolo de profetiile lui Dumnezeu". Avertismentul lui Sirah, "Cele mai presus de tine nu le căuta și cele mai tari decît tine nu le iscodi", era, în ciuda statutului necanonic al Eclesiasticului, unul care avea legătură cu cele două firi ale lui Hristos, cu căderea și originea răului și cu misterul voinței lui Dumnezeu din predestinare. În fața "unui mister care va rămîne de nepătruns pînă la descoperire", o atitudine mai sănătoasă era ceea ce Calvin numea, citîndu-l pe Nicolaus Cusanus, "ignoranța doctă". Răspunsul potrivit în fața misterului nu era nici să se iscodească "ceea ce Domnul a lăsat ascuns", dar nici să se păstreze tăcerea în legătură cu "ceea ce a scos la lumină", ci să se asculte cuvîntul lui Dumnezeu cu înfiorare și cutremur. Dreptatea lui Dumnezeu în dubla predestinare era o taină "mai degrabă spre a fi slăvită decît cercetată". Astfel, corelația lui Bullinger între "cuvîntul și voia lui Dumnezeu", potrivit căreia "cuvîntul lui Dumnezeu înseamnă limbajul lui Dumnezeu, revelația voii lui Dumnezeu", se aplica în mod special în cazul doctrinei reformate a predestinării. Așa cum se spunea într-o confesiune reformată ceva mai moderată, "trebuie urmată acea voință a lui Dumnezeu pe care am recunoscut-o în cuvîntul lui Dumnezeu"; acest lucru era adevărat, explica un exeget, pentru toate "faptele noastre, dar mai ales în ceea ce priveste predestinarea".

## Voia lui Dumnezeu față de lume

Teribila simetrie dintre mîntuire și osîndire din doctrina dublei predestinări îi putea determina cu ușurință pe criticii ei, iar uneori chiar și pe apărătorii ei, să construiască un sistem în care voința veșnică a lui Dumnezeu, Downey (1952) 218 Vezi *supra*, pp. 260-261

Vezi supra, pp. 258-259

Aug. Enchir. 26.100 (CCSL 46:103) Calv. Inst. (1559) 1.18.3 (Barth-Niesel 3:225); Bez. Cast. 2; 7 (Bez Tract 1:374; 392); Bez. Praed. (Bez Tract 3:409)

Urs. Loc. theol. 6.2 (Reuter 1:600)

Episc. Inst. 4,3.6 (1678-I:356-359); Episc. Camer. 1 (1678-II:209)

Episc, Inst. 4,2.20 (1678-I:306)

ilustrată prin decretele Sale, devenea o unică si primă cauză atotcuprinzătoare prin care se putea explica totul. Însă, asa cum preciza un cercetător, "doctrina lui Calvin privind decretele divine, mai cu seamă decretul legat de osîndire, nu poate, printr-un proces de extrapolare, să fie scoasă din context și asezată deasupra doctrinelor privind creația și mîntuirea fără să fie strămutată într-o metafizică raționalistă care ar schimba atunci natura întregii lui teologii". Calvin respingea distincția între voința lui Dumnezeu și îngăduinta lui Dumnezeu, se apăra împotriva acuzației că îi atribuia lui Dumnezeu două sau mai multe voințe contrare și insista asupra unității voinței lui Dumnezeu. Însă chiar în acest context el cita, ca pe ceva cu care "toți oamenii vrednici și modești" ar fi de acord, cuvintele lui Augustin din Enchiridion, "că într-un mod straniu și inefabil chiar și ceea ce se face împotriva voinței lui nu se face fără voia lui". Exista asadar o voie a lui Dumnezeu privind lumea, "împotriva" căreia (deși nu "fără" ea) se săvîrşea păcatul (deși nu era îngăduit). În formularea lui Ursinus, "Dumnezeu voiește și nu voiește unul și același lucru". Lămurirea a ceea ce este voința lui Dumnezeu avea să devină o preocupare constantă pentru două generații de teologi reformați care i-au urmat lui Calvin. Avea să primească o definiție confesională în prima jumătate a veacului al XVII-lea, însă multe dintre implicațiile ei au trebuit să aștepte istoria doctrinară (și politică) a veacurilor ulterioare pentru a căpăta o formulare definitivă și normativă.

Cea mai controversată încercare de lămurire a acestei probleme în cadrul comunității reformate a fost cea legată de numele lui Jacobus Arminius și Simon Episcopius, o actiune care avea să conteste fătis afirmatiile centrale ale doctrinei calvine. Arminianismul și-a dobîndit propriul statut confesional prin Protestul din 1610 si apoi, după Sinodul de la Dort, prin Confesiunea protestatară din 1621/1622. Reiterînd și dezvoltînd multe dintre obiecțiile la adresa predestinarianismului care fuseseră deja formulate în timpul vieții lui Calvin, protestul arminian punea accentul pe problema voinței : a voinței umane responsabilă pentru conduită și ca atare cu adevărat independentă față de "necesitatea fatalistă"; și a voinței divine adresate tuturor și ca atare cu adevărat universală, dar și liberă de păcat, de rău și de constrîngere, de vreme ce o astfel de libertate era "desăvîrșirea voinței [divine]". "Soarta predestinării închipuită" de Calvin era "ostilă religiei" fiindcă

Conf. Remon. pr. (1622: C3v)

Conf. Remon. 6.8 (1622:23)

Conf. Remon. 6.1 (1622:19)

Conf. Remon. 2.9 (1622:10) Episc. Inst. 4.2.17-18 (1678-I:299-303)

Conf. Remon. 2,5 (1622;9)

Episc. Inst. 4.2.22 (1678-1:311) Remon. 4 (Schaff 3:547); Conf. Remon. 17.6 (1622:1627); Sent. Remon. 3.2 (Act. Remon. 1:74) Aug. Ev. In. 49.24 (CCSL 36:431); Calv. Ev. In. 11:43 (CR 75:269)

Conf. Remon. 17,3 (1622:56)

Sent. Remon. 3.8 (Act. Remon. 1:75)

Episc. Lib. arb. 4 (1678-II: 203) Conf. Remon. 17.7 (1622: 57-58)

Calv. Inst. (1559) 1.18.1 (Barth-Niesel 3:219) Episc. Inst. 4.2.21 (1678-I:308)

Conf. Remon. 6.3 (1622:20)

Conf. Remon. 2.9 (1622:11)

Conf. Remon. 20.3 (1622:63) Episc. Jud. 2 (1678-1:437); Episc. Quaest. 33 (1678-II:31-32) Episc. Inst. 4.4.13 (1678-I:387)

reușea să submineze atît libertatea voinței lui Dumnezeu, cît și liberul arbitru al omului. Împotriva "fatalității de fier a stoicilor, maniheilor si predestinarianistilor", ca si împotriva "soartei oarbe" a epicureilor se pronunta doctrina biblică a "providenței lui Dumnezeu în lume, care conduce totul cu înțelepciune, cu sfințenie și cu dreptate". Providența lui Dumnezeu, care s-a manifestat imediat după creație și s-a extins și asupra lucrării mîntuitoare, era universală, atingînd "întregul univers și mai ales omul", ca expresie a "înțelepciunii, dreptății și nepărtinirii lui Dumnezeu". Aceste atribute divine ale înțelepciunii, dreptății și nepărtinirii, dezvăluite în providență, sugerau faptul că Dumnezeu era liber de "orice necesitate interioară a propriei sale naturi sau de orice putere exterioară a vreunei alte forțe"; prin urmare, atît în concepția arminiană, cît și în cea calvină, Dumnezeu avea preștiința întîmplărilor viitoare și era liber "să dispună pentru făpturile create de el orice voieste", viata sau moartea, porunca ori interdictia.

Şi, atît în doctrina arminiană, cît și în cea calvină, harul lui Dumnezeu, definit drept "bunăvoință nemeritată", era, așa cum se spunea în Protest, "începutul, desfăsurarea și împlinirea oricărui lucru bun". Ceea ce nu însemna că harul era "irezistibil". Analogia, făcută de Augustin si după el de Calvin, între chemarea la credintă adresată de Dumnezeu și chemarea la înviere adresată de Hristos, în mod irezistibil, unui trup mort, era greșită. Căci "cei pe care Dumnezeu îi cheamă la credintă, îi cheamă la modul cel mai serios"; dacă ar fi imposibil să te opui harului lui Dumnezeu, atunci atît oferta lui de "răsplătire a virtuții creștine", cît și amenințarea lui cu pedeapsa în cazul imoralității ar fi zadarnice. Pe de altă parte, distincția dintre ceea ce voia și ceea ce îngăduia Dumnezeu, pe care Calvin o respinsese considerînd-o o "eroare" și o "eschivare", era esențială pentru a împiedica "răsturnarea întregii religii": îngăduința divină nu presupunea faptul că "nu se poate urma altă cale decît neascultarea", ci mai curînd faptul că "omul poate fi neascultător numai dacă asa vrea". Prin urmare, Dumnezeu îngăduia răul nu pentru că îl voia, ci pentru ca să-l lase pe om liber. Şi, contrar teoriei lui Calvin, în mod similar, "cu îngăduința lui Dumnezeu și în acord cu dreapta sa judecată", dar prin propria lor acțiune, inimile păcătoșilor erau "învîrtosate". Învîrtosarea era, și în cazul evreilor, o "declarație" divină, nu inițiativa unei "acțiuni" divine.

Remon. conc. (Schaff 3:549)

Conf. Remon. 2.2 (1622:9)

Conf. Remon. 5.7 (1622:18)

Episc. Inst. 4.5.5 (1678-I:410-412)

Conf. Remon, 2.2 (1622:8-9)

Sent. Remon, 3,9 (Act. Remon, 1:75)

Episc. Inst. 4.5.7 (1678-I:414); Episc. Camer. 1 (1678-II:209)

Conf. Remon. 9.1 (1622:32)

Conf. Remon. 2.6 (1622:10)

Conf. Remon. 4.2-3 (1622:15-16)

Fapte 4,27-28 Episc. Inst. 4,4.15 (1678-I:396-397)

Vezi vol. 1, p. 140

Conf. Remon. 5.1 (1622:16)

Atunci cînd predestinarianismul calvin vedea o legătură cauzală mai strînsă și mai directă între voința vesnică a lui Dumnezeu si actiunea umană sau destinul omului. aceasta reprezenta o încercare de "a se înălța mai sus sau de a coborî mai în profunzime" decît permitea revelația vointei lui Dumnezeu. "A-l cunoaste pe Dumnezeu cu adevărat" însemna, potrivit Scripturii, "a împlini voia lui Dumnezeu", însă Dumnezeu nu putea să pretindă în mod justificat "supunere față de o voință străină" din partea omului dacă ar fi existat un decret al dublei predestinări chiar și înainte de cădere. Doctrina voinței lui Dumnezeu constituia a treia și ultima secțiune din Confesiunea protestatară, urmînd unor secțiuni care se ocupau de ființa lui Dumnezeu și de lucrările lui Dumnezeu. Desi "nu există la Dumnezeu o voință ascunsă care să contrazică voința lui revelată în cuvînt" și prin urmare noțiunea de dublă voință a lui Dumnezeu, spre mîntuire și spre osîndire, care părea să fie implicită în doctrina calvină a dublei predestinări, era, "cea mai primejdioasă dintre toate erorile", totusi mai exista un sens în care era cît se poate de potrivit să se vorbească despre o dublă vointă. Căci "vointa divină cuprinsă în legămîntul harului... este alcătuită din două părți principale: în primul rînd, ceea ce Dumnezeu însuși, prin Iisus Hristos Fiul Său, a hotărît să facă în noi sau în numele nostru, așa încît să devenim părtași veșnicei mîntuiri care ne-a fost dăruită prin el; în al doilea rînd, ceea ce voiește să fie făcut de către noi prin mijlocirea harului său dacă vrem cu adevărat să dobîndim mîntuirea vesnică". Diferența dintre o astfel de voință dublă și îndoita voință a dublei predestinări consta în faptul că cea dintîi nu îl reprezenta pe Dumnezeu în mod contradictoriu, ci într-un mod absolut armonios. În măsura în care era legitim să se vorbească despre voința divină folosindu-se o astfel de categorie precum "decret", trebuia să aibă legătură cu modul cum erau împlinite decretele divine în principalele două lucrări ale lui Dumnezeu: creația și mîntuirea; chiar și în acest caz, cuvintele Scripturii despre "sfatul" lui Dumnezeu nu trebuiau interpretate într-un sens determinist.

Voia lui Dumnezeu față de lume dezvăluită în aceste două acțiuni divine avea cuprindere universală. Din momentul respingerii dualismului lui Marcion de către Biserica primelor veacuri, unitatea lui Dumnezeu a fost o garanție a universalității acestei voințe creatoare, care era mărturisită în deschiderea Crezului apostolilor. Asupra acestui

Zw. Wort. (CR 92:941-942; 958); Herb. Enchir. 13 (CCath 12:60); Form. Conc. Epit. 8.23 (Bek. 809)

Episc. Quaest. 62 (1678-II: 67-68)

Remon. 2 (Schaff 3:546); Sent. Remon. 2.2-3 (Act. Remon. 1:73-74)

1In. 2,2 Sent. Remon. 1.5 (Act. Remon. 1;71-72)

Conf. Remon. 7.4 (1622:25) Conf. Remon. 8.8 (1622:30)

Episc. Quaest. 53 (1678-II: 57-58)

Schaff (1919) 515

Schaff (1919) 357

punct nu exista nici o controversă în rîndul grupărilor reformate, în ciuda unor încercări repetate din partea unora dintre ele de a-si cataloga adversarii drept neomarcioniti din cauza poziției lor în privința unei doctrine sau a alteia. Însă universalitatea voinței lui Dumnezeu în ceea ce privește mîntuirea, spre deosebire de creație, avea să devină o problemă controversată, la fel ca și veșnicia osîndirii. Protestul din 1610 declara că Iisus Hristos este "Mîntuitorul lumii", nu doar Mîntuitorul celor alesi, și că "a murit pentru toti oamenii si pentru fiecare om în parte, asa încît a dobîndit pentru ei toti, prin moartea Sa pe cruce, mîntuirea și iertarea păcatelor", deși doar cei care credeau se puteau bucura de această iertare. Era un "decret" al lui Dumnezeu ca Hristos să fie "jertfa de ispăsire pentru păcatele lumii întregi". Așa cum a fost "un rău universal cel care a venit asupra noastră de la Adam", tot astfel trebuia să existe un "leac pentru toți" care să fie acordat de Dumnezeu în "Fiul Său preajubit, Iisus Hristos, ca Noul și Cel de-al Doilea Adam", care "rînduiește toate lucrurile" potrivit voinței Sale.

În această formă arminiană, afirmația potrivit căreia vointa lui Dumnezeu pentru lume era o vointă universală pentru mîntuire nu s-a concretizat totusi într-o doctrină a Bisericii pînă la apariția metodismului în veacul al XVIII-lea. În perioada Reformei, principala ei semnificație pentru dogma oficială rezida în formulările antitetice pe care le evoca, ilustrate în special de Canoanele Sinodului de la Dort și de Confesiunea de la Westminster, precum și în reactiile puritanismului fată de ceea ce acesta considera a fi un amestec al doctrinei arminiene în învățătura anglicană. Ca urmare a provocării arminiene, doctrina reformată cu privire la aspectele controversate avea să ia forma celor cinci "principii doctrinare", exprimate în cadrul Sinodului de la Dort, care aveau să fie considerate, mai mult sau mai puțin justificat, drept accentele distinctive ale învătăturii ortodoxe calvine, pe care arminienii se credeau obligați să le respingă fățis. În acest sens, este corect să afirmăm ideea potrivit căreia "Canoanele de la Dort au pentru calvinism aceeasi semnificație pe care o are Formula concordiei pentru luteranism", însă cu mențiunea că nici una dintre confesiunile reformate nu "are aceeași poziție dominantă precum Confesiunea de la Augsburg pentru Biserica luterană.

Paralela dintre Canoanele de la Dort și Formula concordiei poate fi înșelătoare și dintr-un alt motiv. Deși Form. Conc. S. D. pr. (Bek. 829)

Syn. Dord. Can. pr. (Schaff 3:551)

Syn, Dord. Sess, 144-146 (Act. Syn. Dord. 1:348-349)

Syn. Dord. Sess. 148 (Act. Syn. Dord. 1:366) Cat. Heid. 54 (Niesel 162)

Vezi supra, p. 257

Consid. Cat. Heyd. 27 (Act. Remon. 1:109)

Conf. Belg. 16 (Schaff 3:401)

Consid. Conf. Belg. 16 (Act. Remon. 1:92-93)

1Tim. 2.1-4

Vezi supra, pp. 85-86

Calv. Rom. ded. (Parker 2-3)

Buc. Rom. 9:17 (1562:455-460) Urs. Loc. theol. 6,2 (Reuter 1:586-587)

Vezi supra, pp. 260-261 Bez. Praed. (Bez Tract 3:407); Toss. Praed. 2 (1609:17)

confesiunea luterană a fost prezentată ca o "reafirmare" a Confesiunii de la Augsburg numai în privința acelor aspecte doctrinare asupra cărora existaseră controverse în sînul luteranismului, ea reușise totuși să abordeze o gamă mult mai largă de doctrine decît echivalenta ei calvină, care s-a limitat la "predestinarea divină și la principiile [doctrinare] strîns legate de aceasta", mai precis predestinarea neconditionată, ispăsirea limitată, depravarea totală, irezistibilitatea harului și perseverența finală a sfinților. În privința fiecărui punct în parte, Sinodul de la Dort și-a afirmat loialitatea față de normele învățăturii reformate, promulgate în Confesiunea belgiană, a cărei autoritate au recunoscut-o delegatiile nationale participante la sinod, precum și în Catehismul de la Heidelberg, considerat ca fiind "un autentic compediu al doctrinei crestine ortodoxe". Limbajul folosit în Catehismul de la Heidelberg fusese mult mai putin explicit în privința unora dintre aceste doctrine decît cel al lucrărilor ulterioare ale lui Calvin precum și al calvinismului tîrziu, însă arminienii l-au criticat pentru că limita doctrina despre providență la aspectele lumești. Confesiunea belgiană tratase mai pe larg aceste doctrine, cu toate că și ea formulase o doctrină ambiguă cu privire la dubla predestinare și, asa cum precizau arminienii, cuvintele ei "puteau fi, și au fost, interpretate în mai multe feluri".

Existaseră de asemenea diferite feluri de a interpreta îndemnul apostolului Pavel de a face rugăciuni pentru regi si cîrmuitori datorită lui "Dumnezeu, Mîntuitorul nostru, care voiește ca toți oamenii să se mîntuiască și la cunostința adevărului să vină". Acest pasaj fusese dintotdeauna o enigmă pentru doctrinele augustiniene privind predestinarea și voința lui Dumnezeu. Martin Bucer, față de a cărui exegeză pe marginea epistolelor pauline Calvin se arăta îndatorat, adopta explicația lui Augustin potrivit căreia voința mîntuitoare a lui Dumnezeu despre care se vorbea în pasajul amintit nu îi atingea pe oameni în mod individual, ci pe categorii. Ursinus interpreta și el pasajul ca făcînd referire la "toate clasele" mai curînd decît la toți indivizii; dar, spre deosebire de Calvin, el și alti teologi reformați ortodocși considerau distincția dintre "voința" și "îngăduința" lui Dumnezeu, cu condiția să fie corect înțeleasă, ca fiind utilă pentru o astfel de interpretare. Era esential, potrivit lui Calvin, să nu se suprapună pasajul din 1 Timotei 2,1-4 peste doctrina predestinării, ci să fie interpretată în lumina "termenului «alegere», [care]

Calv. Occ. prov. 13-14 (CR 37:314)

Calv. 1 Tim. 2:4 (CR 80:268-269); Calv. Occ. prov. 1 (CR 37:292)

Calv. Inst. (1539) 8 (CR 29:888) Bez. Cast. 13-14 (Bez Tract 1:419)

ln, 3,16

In. 17,9 Bez. apud Coll. Mont. Bell. 10 (1588:544-545)

Syn. Dord. Can. 2.8 (Schaff 3:562)

Remon. 2 (Schaff 3: 546)

Apud Syn. Dord. Sess. 99 (Act. Syn. Dord. 1:247-248)

Syn. Dord. Sess. 72 (Act. Syn. Dord. 1:230)

In. 17,9

Apud Syn, Dord, Sess. 143 (Act, Syn, Dord, 1:343) apare atît de des în Scriptură". Atunci ar fi evident faptul că "sensul pe care îl dă apostolul aici este acela că nici un neam de pe pămînt și nici o clasă a societății nu este exclusă de la mîntuire". Folosind orice altă interpretare, această poruncă de a face rugăciuni pentru regi și împărați păgîni, "o categorie de oameni aproape fără nici o speranță", ar fi "absurdă" în acest context. Trebuia să existe, susținea Beza, o "ordine a cauzelor" potrivită pentru interpretarea acestui pasaj, la fel cum termenul "lume" din citatul "Dumnezeu așa a iubit lumea", se referea probabil numai la cei aleși, de vreme ce Hristos explica mai tîrziu în aceeași Evanghelie că el nu se roagă pentru "lume".

Confruntat acum, prin provocarea arminiană, cu ceea ce credea că este tocmai un astfel de efort de a subordona doctrina alegerii fată de ideea unei vointe universale a lui Dumnezeu pentru mîntuirea lumii, Sinodul de la Dort avea să refacă ordinea dintre alegere și mîntuire, așa cum susținuse Calvin. "Acestea erau", afirma sinodul, "sfatul suveran si vointa plină de har si scopul lui Dumnezeu Tatăl, ca rostul însuflețitor și mîntuitor al morții nepretuite a Fiului Său să-i atingă pe toti cei alesi" si numai pe ei; căci "era vointa lui Dumnezeu ca Hristos... să-i mîntuiască... pe toți aceia, și numai pe aceia, care au fost aleși din vecie spre a fi mîntuiti si dati lui de către Tatăl". Afirmația arminiană, "Iisus Hristos Mîntuitorul a murit pentru fiecare și pentru toți" era, așa cum susținuse un teolog calvin în cadrul sinodului, "ambiguă, dat fiind că era incompletă": "Dacă adăugați cuvîntul «credincioși», atunci afirmația ar fi clară și adevărată; dar dacă adăugati «oameni», atunci rămîne ambiguă". Sinodul s-a arătat preocupat în repetate rînduri de întrebarea "dacă vointa Tatălui atunci cînd l-a dat morții pe Fiul Său, și a Fiului atunci cînd a cunoscut moartea, a fost spre a da mîntuire fiecăruia și tuturor". O lungă Confesiune, prezentată de un teolog reformat francez care nu a putut participa la lucrările sinodului, oferea un răspuns la această întrebare, susținînd că de vreme ce Hristos mijlocea pentru cei pe care i-a răscumpărat și, de vreme ce a mărturisit chiar în noaptea în care a fost vîndut, "nu pentru lume Mă rog, ci pentru cei pe care Mi i-ai dat", însemna că "Hristos nu a răscumpărat lumea", ci numai pe cei aleși.

Pentru a respinge obiecția arminiană consacrată potrivit căreia o astfel de doctrină a ispășirii limitate era de fapt o Remon. 2 (Schaff 3:546)

Syn. Dord. Can. 2.1 (Schaff 3:561) Syn. Dord. Can. 2.3 (Schaff 3:561)

Syn. Dord. Can. 2.5 (Schaff 3:561)

Syn. Dord. Can. 2.6 (Schaff 3:561)

Syn. Dord. Can. 2.8 (Schaff 3:562)

Syn. Dord. Can. 1.17 (Schaff 3:556)

Syn. Dord. Can. 1.9 (Schaff 3:553-554)

Syn. Dord. Can. 1,10 (Schaff 3:554)

Syn. Dord. Sess. 67 (Act. Syn. Dord. 1:237) Syn. Dord. Can. 1.8 (Schaff 3:553)

Syn. Dord. Can. 1.6 (Schaff 3:552)

Syn. Dord. Rej. err. 1.8 (Schaff 3:558)

limitare a puterii și suficienței lui Hristos, care, ca Mîntuitor al lumii întregi, a murit pentru fiecare și pentru toți, sinodul a prefațat afirmația sa despre limitarea vointei lui Dumnezeu spre mîntuire cu un rezumat al doctrinei lui Anselm privind mîntuirea ca îndreptățire. "Dumnezeu nu este doar infinit de milostiv, ci este și infinit de drept", se spunea. Prin urmare numai moartea lui Hristos, avînd "valoare și prețuire infinită", putea fi considerată drept "singura și desăvîrșita jertfă și îndreptățire pentru păcate". Mesajul acestei desăvîrșite îndreptățiri nu era cîtuși de putin limitat în privința destinatarilor lui. Făgăduința Evangheliei și chemarea la pocăință și credință trebuiau propovăduite și publicate oriunde Dumnezeu trimitea vestea cea bună, "la întîmplare și fără discriminare". Dar aceasta nu însemna că toți cei care o auzeau o și credeau, căci multi piereau în necredință; totuși, acest lucru nu se datora "nici unui defect ori insuficiențe a jertfei oferite de Hristos pe cruce, ci propriei lor vinovății". Și nici nu însemna că voința lui Dumnezeu pentru lume nu a reușit să-și atingă scopul, ca și cînd necredința omului ar putea influența în vreun fel voința divină. Prin urmare, jertfa lui Hristos, desi avea o infinită valoare și suficiență, nu era pentru lume, ci doar pentru cei predestinați.

Pe baza acestei învățături despre voința lui Dumnezeu spre mîntuire trebuia înțeleasă doctrina predestinării. "Trebuie să judecăm voința lui Dumnezeu", afirma Sinodul de la Dort, "din cuvîntul Său". Din cuvîntul lui Dumnezeu era evident că temeiul alegerii divine nu se afla în nimic de natură omenească, nici în sfințenia și nici în credința omului, prezente sau viitoare, ci că aceste virtuți omenești erau rezultatele alegerii. Prin urmare unicul temei și "singura cauză a acestei alegeri gratuite" era "bunăvoința lui Dumnezeu". Răspunsul sinodului la întrebarea în discutie, spre exemplu, la cea de-a şaizeci și şaptea sesiune a sa, dacă alegerea era "simplă sau multiplă", era clar și fără echivoc: "Această alegere nu este multiplă". Deși afirmatia se referea numai la alegerea spre mîntuire, același set de Canoane vorbeau și ele tot la singular despre un "decret" atunci cînd identificau diferența dintre cei aleși și cei osîndiți: "Faptul că unii sînt înzestrați de Dumnezeu cu credință, în vreme ce alții nu sînt, reiese din decretul lui veșnic". Opinia contrară, "că Dumnezeu nu a hotărît, doar prin vointa Sa dreaptă, să lase pe cineva în starea de cădere a lui Adam și în condiția obișnuită a păcatului și a osîndei" a fost condamnată, la fel ca și învățătura potrivit

Syn, Dord, Rej. err. 1.1 (Schaff 3:556) căreia "voia lui Dumnezeu de a mîntui pe credincioși" era deplinul conținut al decretului de alegere.

Edw. Orig. Sn. 2.4.1 (Miller 3:322)

Cele "cinci principii doctrinare" ale Sinodului de la Dort au stabilit conceptia reformată ortodoxă cu privire la vointa lui Dumnezeu într-o formă care avea să dobîndească valoare normativă. Astfel, atunci cînd în veacul următor și pe un alt continent, Jonathan Edwards relua subiectul "mîntuirii universale", el începea cu un scurt comentariu pe marginea "controversei dintre protestatari și antiprotestatari [sau, așa cum apare în manuscrisul lucrării, dintre «calvini și arminieni»]". Cînd își propunea să discute aspecte precum libertatea si prestiinta, prezentarea lui lua forma unei respingeri punct cu punct a poziției arminiene asupra acestor chestiuni, asa cum erau expuse "de unul dintre cei mai mari arminieni, mai precis de Episcopius" precum și într-un tratat pe care Edwards îl invoca în permanență, intitulat Discurs despre cele cinci puncte, care erau aceleași "cinci principii doctrinare" mentionate în Protest și în Canoanele Sinodului de la Dort. Totuși, pentru a face acest lucru, Edwards "a mers înapoi, nu la ceea ce sustinuse prima generație de locuitori ai Noii Anglii, ci la Calvin"; el "a devenit așadar primul calvin autentic si consecvent din Noua Anglie".

Edw. Fr. Wil. 3,2 (Miller 1:288) Edw. Fr. Wil. 2.9 (Miller 1:218-219)

P. Miller (1956) 98

Grop. Enchir. 2 (1547:36v); Mrl. Pecc. orig. 3 (CT 12:556)

Edw. Rel. Aff. 2 (Miller 2:169)

Syn. Dord. Can. pr. (Schaff 3:551)

"Ceea ce sustinuse prima generatie de locuitori ai Noii Anglii", împreună cu colegii lor puritani din vechea Anglie, era un sistem care a ajuns să fie numit "teologie a legămîntului" sau "teologie federală". Totuși este important de amintit că tema "legămîntului" era o temă pe care și teologii romano-catolici o considerau utilă; și, înainte să devină cuvîntul de ordine al unei teologii care se afla oarecum în antiteză față de calvinism, "legămîntul harului și scopurile declarate ale lui Dumnezeu în numirea și constituirea lucrurilor în acest legămînt" erau, pentru calvinismul ortodox, asa cum aveau să fie și pentru Edwards, un mod autentic de a descrie voia lui Dumnezeu fată de lume, un mod care se înscria, în contextul doctrinei alegerii, în învătătura generală a teologilor reformați. În prefata Canoanelor Sinodului de la Dort se spunea: "Binecuvîntat să fie în veci Domnul, care... a dat mărturie întregii lumi că el nu își uită legămîntul". Împlinirea vointei lui Dumnezeu exprimată în doctrina dublei predestinări era o dovadă - nu doar pentru cei aleși, ci "pentru întreaga lume" - a faptului că își respecta legămîntul. Sinodul insista asupra legămîntului și pentru a da un răspuns la întrebarea cum trebuiau să privească părinții

Syn. Dord. Can. 1.17 (Schaff 3:556); Bez. apud Coll. Mont. Bell. 9; 10 (1588:459-460; 498-499)

Conf. Remon. 9.1 (1622; 32)

Calv. Rom. 9:11 (Parker 201-202)

Deut. 10:14-15; Mat. 11,21

Syn. Dord. Rej. err. 1,9 (Schaff 3:558)

Zw. Gen. 17:2 (CR 100:102) Buc. Regn. Chr. 1.5; 2.5 (Strasbourg 15:58; 104-105)

Calv. Rom. 9:4 (Parker 196)

Calv. Nec. ref. (CR 34:481)

Mel. Com. Rom. 9-11 (CR 15:677-702); Mel. Enarr. Rom. 9-11 (CR 15:974-998) voia lui Dumnezeu față de copiii lor, în lumina acestei doctrine a predestinării: "Copiii celor credincioși sînt sfinți, nu prin fire, ci prin binecuvîntarea legămîntului harului, în care sînt incluși împreună cu părinții lor". Gruparea arminiană folosea această temă în propria ei doctrină privind voința lui Dumnezeu, pe care o numea "voința lui Dumnezeu cuprinsă în legămîntul harului".

Așa cum Hristos era "oglinda în care ne contemplăm predestinarea" și "cea mai limpede oglindă a liberei alegeri", tot astfel si vointa lui Dumnezeu în legămînt era istoria lucrărilor Sale pentru poporul lui Israel. "Așa cum binecuvîntarea legămîntului deosebește poporul lui Israel de toate celelalte neamuri", formula Calvin analogia dintre alegere și legămînt, "tot astfel alegerea lui Dumnezeu face deosebirea între oamenii acestui neam, căci îi alege pe unii pentru mîntuire și pe alții pentru osînda veșnică"; nu era nevoie să se caute o "cauză mai înaltă" decît bunătatea si asprimea vointei lui Dumnezeu. Preluînd analogia, Sinodul de la Dort invoca pasajele despre "alegere" din Vechiul si Noul Testament ca dovadă a faptului că vointa lui Dumnezeu, si nu virtutea superioară a unui neam, se afla la baza acestei despărtiri a poporului lui Israel de toate celelalte neamuri. Zwingli preciza că "a încheia un legămînt" era un mod de a vorbi caracteristic evreilor; Bucer evidenția faptul că legămîntul cu Israel, desi încheiat într-un anumit moment, trebuia să fie reînnoit; Calvin nota și el că întrucît legămîntul fusese încheiat o dată pentru totdeauna, în vreme ce făgăduințele lui Dumnezeu erau răspîndite de-a lungul Scripturii, se impunea ca toate făgăduințele să se subordoneze legămîntului, asa cum "singurul lor cîrmuitor, la fel ca și ajutorul de nădejde prin care Dumnezeu își mărturisește dragostea față de credincioși, țîșnește din singurul izvor al alegerii". Făgăduințele Vechiului Testament, dar și cererile și rugăciunile lui, își aveau originea în legămîntul lui Dumnezeu încheiat cu patriarhii. Cea mai importantă mențiune a legămîntului cu poporul lui Israel în Noul Testament era cea făcută de apostolul Pavel în Epistola către Romani 9-11, pe baza căreia Biserica a încercat să stabilească semnificația relației dintre diferitele legăminte ale lui Dumnezeu. Totusi, este sugestiv, pentru importanța relativă a legămîntului în sistemele reformate, faptul că Melanchthon nu se referea în mod explicit la legămînt în nici unul dintre comentariile sale pe marginea pasajului din Romani 9-11, în timp ce Calvin îl punea în centrul

Calv. Rom. 9-11 (Parker 191-263) Bez. Praed. (Bez Tract 3:416)

Blngr. Test. (1534)

Urs. Loc. theol. 1.1 (Reuter 1:427-428)

Mat. 26, 28; Marc. 14,24, Luc. 22,20; 1 Cor. 11,25

Blngr. Test. (1534:43r-44v) Zw. Tf. (CR 91:499-502); Zw. Subsid. (CR 91:499-502); Zw. Hub. 2 (CR 91:634-640) Urs. Ex. ver. doct. 1 (Reuter 1:809) Oec. Dign. euch. 1 (1526:Blr)

Blngr. Test. (1534:4v)

Blngr. Dec. 5.6 (1552:325v) ap. Eus. H. E. 5.23-25 (GCS 9:488-498)

Blngr. Or. err. miss. 3 (1528:A8r)

Blngr. Nacht. 1 (1553:C1r)

Evr. 9,16-17 (Vulg.)

Urs. Expl. Cat. 18.2 (Reuter 1:98-99)

Urs. Expl. Cat. 18.2.2 (Reuter 1:99)

Blngr. Test. (1534:25v)

prezentării sale, mai ales a capitolului 9, și chiar și Beza aborda în trecere acest subject în comentariul său pe marginea acestui capitol.

Pe lîngă abordarea subiectului în contextul acestei exegeze, teologia reformată se referea la semnificația legămîntului în nenumărate feluri. Bullinger, spre exemplu, a scris un tratat în 1534, Despre unicul și veșnicul testament sau legămînt al lui Dumnezeu, iar Zacharias Ursinus prezenta în introducerea teologiei sale sistematice o explicație pe marginea legămîntului; avea să devină o temă frecventă în celelalte scrieri ale lor precum și în sistematicile lor. Referirea la legămînt în toate cele patru versiuni ale cuvintelor de instituire a Cinei Domnului, rostite în contextul prăznuirii Paștelui evreiesc, sărbătoarea legămîntului încheiat cu Israel, a făcut posibilă întemeierea apărării doctrinei reformate privind sfintele taine, botezul și mai ales Euharistia, pe "natura simbolurilor legămîntului", în antiteză cu teorii care puneau accentul doar pe prezență. Dumnezeu, care "a binevoit să numească misterul unității și a frăției divine cu un titlu omenesc", s-a conformat practicii omenești de a confirma un legămînt prin "semne ale bunei credințe", atașînd propriile lui "semne ale credinței și adevărului, adică sfintele taine", de "legămîntul Său veșnic". Binecunoscuta scrisoare adresată de Irineu papei Victor I trebuia invocată alături de formula sa despre Euharistie, căci în această scrisoare el arătase că "Euharistia nu este altceva decît un simbol al legămîntului unității, credintei si doctrinei". Distorsionarea Euharistiei prin considerarea ei drept o jertfă a răscumpărării reprezenta o încălcare a instituirii divine a lui Hristos, care poruncise ca aceasta să fie "un testament, un legămînt și o moștenire". Hristos era unica jertfă de răscumpărare. De aceea. doctrina izbăvirii putea foarte bine să fie tratată la rubrica legămîntului sau testamentului, așa cum o dovedește pasajul din Epistola către Evrei. Prin urmare, în formularea lui Ursinus, "doctrina legămîntului lui Dumnezeu este strîns legată de doctrina Mijlocitorului". El adapta doctrina lui Anselm cu privire la Mijlocitor la doctrina legămîntului: "Acest legămînt nu poate avea loc fără un mijlocitor, căci nu putem să aducem satisfacție pentru noi înşine".

Hristos era unicul Mijlocitor și nu exista decît "o singură cale spre adevărata mîntuire"; de aceea, existau "un singur legămînt și o singură Biserică a tuturor sfinților înainte și după Hristos", atît în Vechiul, cît și în Noul Blngr. Dec. 3.8 (1552:136r)
Blngr. Test. (1534:17v)
Blngr. Sum. 1.2 (1556:4v)

Urs. Expl. Cat. 18.2.3 (Reuter 1:99) Rom. 4,16

Calv. Rom. 4:3 (Parker 81)

Bingr. Sum. 2.8 (1556:31r) Bingr. Test. (1534:29v-30r) Calv. Rom. 8:15; 9:4 (Parker 169; 196-197)

Calv. Rom. 8:15 (Parker 169)

Ps. 71,5 Calv. Rom. 9:3 (Parker 194)

Calv. Rom. 11:1 (Parker 240)
Blngr. Test. (1564:6v-7r)

Calv. Inst. (1559) 3.21.7 (Barth-Niesel 4:378) ler. 31.33

Blngr. Sum. 2.8 (1556:31r)

Blngr. Dec. 2.6 (1552:121r)

Urs. Expl. Cat. 18.2.4 (Reuter 1:101); Bingr. Test. (1534:35r-35v)

Blngr. Test. (1534:16r) Blngr. Dec. 3.6 (1552:121v)

Blngr. Test. (1534:38r) Blngr. Test. (1534:20v)

Testament. Scriptura, care era în întregime legată de "acest unic țel", era "o singură Carte a Legămîntului, înainte și după nașterea lui Hristos, Domnul nostru". Astfel, legămîntul era "unul în esentă, dar îndoit ca manifestare". Avraam, ca părinte al credinciosilor, nu credea doar într-o singură afirmație a lui Dumnezeu adresată lui, ci în "întregul legămînt al mîntuirii și har al înfierii". Acest legămînt al mîntuirii începuse odată cu Adam, continuase cu Noe, îi fusese revelat lui Avraam și fusese pus în formă scrisă prin Moise, prin care a fost "reînnoit" și "dezvoltat mai cuprinzător". "Legea" pe care o scrisese Moise conținea legămîntul harului. Cînd apostolul Pavel pusese legea lui Moise în antiteză cu evanghelia, el accentuo numai funcția distinctivă a legii, poruncile și interdictiile, nu legămîntul harului care era inclus în ea. Acest legămînt al lui Dumnezeu, încheiat cu poporul lui Israel prin Moise, era "din neam în neam" cît vor străluci soarele și luna; "de aceea abolirea legămîntului ar fi mai nefirească decît distrugerea întregii lumi". Era absurd chiar și numai să se sugereze faptul că necredința omului putea să desfacă vreodată veșnicul legămînt dintre Dumnezeu și Israel. Legămîntul dovedea că mîntuirea venea numai prin har. În același timp, legămîntul cu Israel era dovada principală a faptului că atunci cînd Dumnezeu a încheiat un legămînt nu a conferit odată cu el, în mod nemijlocit, "Duhul reînnoirii care să-i ajute să meargă cu acest legămînt pînă la capăt". De aceea trebuia să existe de asemenea "noul legămînt" care fusese proorocit de Ieremia. Hristos fusese "împlinirea" legămîntului, căci în El se manifestase "în chipul desăvîrsit și cel mai pur și limpede cu putință". "Noul legămînt" se deosebea de vechiul legămînt în multe privințe, mai ales în "amplitudinea" lui, fiindcă "în noul [legămînt] Biserica este răspîndită în rîndul tuturor neamurilor" lumii,

Dat fiind că rezuma "întregul conținut al evlaviei" practicate de "sfinții din toate epocile" de-a lungul timpului, "legămîntul" a devenit o categorie istorică pentru descrierea voii lui Dumnezeu față de lume "în timp", complementar (și uneori în contradicție) cu "predestinarea veșnică" prin voința lui Dumnezeu exprimată în decretele sale. Relatările prezentate în Scriptură erau "paradigme vii ale legămîntului". În cele din urmă, "decretele" și "legămîntul" aveau să formeze capitole separate ale doctrinei creștine, precum în Confesiunea de la Westminster din 1647. După ce declara că "Dumnezeu a hotărît din veșnicie

West, Conf. 3 (Müller 549-550)

West. Conf. 7 (Müller 558)

Calv. Inst. (1539) 8 (CR 29:882)

Calv. Rom. 9:11 (Parker 201-202) Urs. Expl. Cat. 18.2.4 (Reuter 1:101)

Calv. Rom. 11:16 (Parker Calv. Rom. 11:21 (Parker 252)

...ceea ce urmează să se întîmple", așa încît "prin decretul lui Dumnezeu... unii oameni și îngeri sînt predestinați la viată vesnică, în vreme ce alții la moarte vesnică", confesiunea vorbea în continuare despre "o bunăvoință voluntară din partea lui Dumnezeu, pe care se bucura să o arate prin legămînt", mai întîi un "legămînt al faptelor" în creație și apoi "legămîntul harului" după căderea în păcat. În această configurație, ideea originală a reformaților în legătură cu legămîntul evoluase deja înspre o "teologie federală" pe deplin cristalizată. Însă legămîntul functionase în cadrul teologiei reformate încă de la început ca o contrapondere a predestinării, cuprinzînd atît chemarea specială a lui Dumnezeu, cît și chemarea universală a lui Dumnezeu, atît particularitatea legămîntului cu poporul lui Israel, ca un prim exemplu de alegere numai prin har, cît si universalitatea unei vointe a lui Dumnezeu care era "răspîndită în rîndul tuturor neamurilor". El avea avantajul suplimentar de a fi o relatie între Dumnezeu si "neam" - mai întîi poporul lui Israel, dar apoi și neamurile, "nu ca indivizi", ci în calitate de "comunitate dintre neamuri". Raportat la concepția originală a reformaților în ceea ce privește aplicarea legii lui Dumnezeu, asa cum era ea proclamată de Biserică, nu doar în cazul indivizilor, ci și al societății, motivul legămîntului a depășit cu mult hotarele înguste ale doctrinei Bisericii, în care avea un loc subordonat, deși important, ajungînd în sfera istoriei sociale și politice, în care avea să devină un punct de pornire pentru anuntarea cuvîntului și voii lui Dumnezeu în lume și pentru îndemnul de a se supune cuvîntului și a voii lui Dumnezeu adresat nu doar Bisericii, ci și statului.

## Definiția specificului romano-catolic

Vezi supra, pp.114-155 Vezi vol. 2, pp. 305-340

Han. Conc. 12 (CT 12:98-99) Clicht. Oec. pr. (1526:2v); Naus. Misc. 5.3 (CT 12:398); Tap. Orat. 4.2 (Mylius 2:343) 1Cor. 11,19 (Vulg.); FA 20,29; 2Fes. 2,11 Vezi vol. 3, pp. 43-44

Fish. Confut. 29 (1523:462)

Ab. Chrys. apud CTrid. Act. 16.v1547 (CT 6-II:90); Arch. apud CTrid. Act. 25v. 1547 (CT 6-1:158)

Vezi supra, p. 128 Vezi supra, pp. 183-184

Reforma protestantă din secolul al XVI-lea a avut o contribuție decisivă la dezvoltarea doctrinei catolicității Bisericii, care fusese sursă de dispută în secolul anterior. Așa cum "definitia specificului oriental" în doctrină fusese evocată de controversele cu Biserica latină și cu protestantismul, datorită Reformei în Occident doctrina catolicității și catolicitatea doctrinei au ajuns să fie definite și delimitate de un specific care nu fusese considerat necesar pînă atunci. Văzînd Reforma trecînd de la o deviație heterodoxă la alta, adversarii ei au putut "să întrevadă împlinirea completă a previziunilor lui Pavel, cel de Dumnezeu inspirat", în legătură cu apariția "eresurilor"; astfel, ei au urmat exemplul predecesorilor lor patristici și scolastici și au acceptat sau chiar au întîmpinat cu căldură ocazia pe care o ofereau aceste "eresuri" de a clarifica ortodoxia. În procesul definirii specificului catolic, puncte de doctrină care putuseră pînă atunci să coexiste ca părți ale unei tradiții catolice cuprinzătoare (sau nediferențiate), au devenit acum teze ale unor sisteme care se opuneau unul altuia și se excludeau reciproc, dintre care numai unul și-a luat pînă la urmă numele de "catolic".

Paradoxul "specificului catolic" s-a regăsit în folosirea numelui "romano-catolic", chiar dacă acesta a rămas problematic. Îl folosim aici, uneori puțin anacronic, așa cum am folosit și denumirea de "evanghelic" sau "reformat" în capitolele anterioare, și îl folosim cu literă mare¹, ca și pe celelalte două; toți susțineau că sînt "catolici" și "evangheliști" și (în cele din urmă) "reformați", dar fiecare dintre aceste denumiri a devenit o etichetă confesională. Numele "romano-catolic" a unit universalitatea Bisericii "în lumea întreagă", care fusese mult timp conținutul

Scrierea cu literă majusculă este o particularitate ortografică a limbii engleze. Urmînd specificul limbii române, vom reda aceste cuvinte în continuare cu literă mică (n. trad.).

Vezi vol. 1, p. 341; vol. 3, pp. 44-45 Aug. Alf. Witt. Abg. (CCath 11:29-30) Ambr. Cath. Apol. ver. 2.6. (CCath 27:127)

Ambr. Cath. Consid.1 (1547:7v)

Mor. Tyn (Sylvester 8 1028) Vezi vol. 2, p. 256

Aug. Alf. Babst. stl. (1520; A2v)

Aug. Alf. Babst. stl. (1520: B1r)

Aug. Alf. Babst. stl. (1520: B4v)

Han, Conc. 7:5 (CT 12:93, 91); Camp. Depr. stat. eccl. pr. (CT 12:6)

Fabr. Praep. 4 (CT 4:10) Diet. Phim. 2 (1532: D3r)

Henr. VIll Coerc Luth.

(1523:A2r)

Coch. Aeq. dis. (CCath 17:6-7); Aleand. Conv. conc. (CT 12:120)

Schatz. Scrut. 1 (CCath 5:23)

Wic. Ret. Luth. (1538: A2r)
Ambr. Cath. Apol. ver. pr.
(CCath. 27: 10); Ambr.
Cath. Excus. disp. 3 (1521:
17r)
Ambr. Cath. Consid. 1
(1547: 6r-6v); Mrtr. apud
CTrid. Act. 3:iii, 1547 (CT
5: 1004); Tap. Orat. 1.9-10
(Mylius 2: 329-330)
Vexi supra, pp. 224-225

Coch, Luth, art, 2 (CCath 18:20)

Ec. Enchir. 16 (CCath 34:194-195) Ec. Imag. pr.; 14 (1522:A2r; C2v) cuvîntului "catolic", cu specificitatea "unui singur Scaun"; de aceea, "putem spune că... atunci cînd vorbim despre «Biserica romană», ar trebui să se înțeleagă «Biserica catolică»", de vreme ce numai aici "sînt prezenți cei numiți pe drept «catolici» și «ai Bisericii»". Numai în "Biserica catolică obișnuită, cunoscută" sînt la îndemînă "adevărul doctrinei și sfințenia harului". Adaptînd clasificarea lui Ioan Damaschin unei situații în schimbare, unul dintre primii opozanți ai lui Luther a enumerat cinci grupuri care își revendică numele de creștin: "grecii, rușii, boemii, arabii și congregația condusă de Petru și urmașul său", dar numai "sub conducerea lui Petru și a succesorului său dispare distincția dintre boem, grec, latin sau de altă limbă" și, de aceea, aici există catolicitatea autentică ce a adus cu sine darul supranatural al lui Dumnezeu.

Deşi mai existaseră și înainte erezii și schisme, curînd a devenit clar că Reforma protestantă reprezintă o amenințare, în multe aspecte, fără precedent; la fel era și gama foarte largă de doctrine puse în discuție. Motorul principal în acest caz era "ereziarhul" Luther. Deși la început spusese unele lucruri de bun-simt, "a alunecat constant", devenind "primul care a rupt legătura de pace si unitate" de care se bucurase Biserica Germaniei în interiorul ei si în relatia cu restul crestinătății. Desi se recunostea că pluralismul doctrinar mostenit din Evul Mediu tîrziu conducea la sectarism, chiar fără a fi implicată vreo consecință a Reformei, "totul depinde de un singur om, adică de autorul schismei": problema devenise Luther însuși, "Martin ereticul, Martin schismaticul, Martin prințul mîndriei și îndrăznelii fără seamăn"; și astfel a rămas chiar și după moarte. Întrucît ieșise în evidență și continuase să primească dovezi de loialitate din partea multor conducători protestanți, răspunsurile la atacurile sale si contraatacurile îndreptate împotriva lui au dominat literatura polemică. Mai apoi, a fost rîndul altora să fie atacati, dar chiar și atunci se făceau referiri la Luther, ca în cazul lui Cochlaeus, care recunoștea că apărase "adesea învățătura Bisericii... contra altor eretici", sau cînd Eck l-a lăudat pentru apărarea icoanelor împotriva radicalilor, după ce înainte îl pusese în aceeași categorie cu iconoclastii protestanti.

Un motival diferenței dintre Reforma secolului al XVI-lea și mișcările reformatoare din Evul Mediu a fost accentul pus de reformatorii protestanți pe doctrină și, de aici, atenția apologeților Bisericii față de ceea ce unul dintre ei Coch, Aeq. dis. (CCath 17:23)

Bonuc, apud CTrid, Act. 22, i.1547 (CT 4:572)

Coch. Aeq. dis. (CCath 17:18)

Lain. Disp. Trid. 1,3,14 (Grisar 1:20)

Fish. Sac. ep. ded. (CCath 9:5); Wic. Luth. art. (CCath 18:98)

Henr. VIII. Coerc. Luth. (1523:titlul p.); Fish. Confut. pr. (1523:9)

Pg. Mosc. (1543:11r); Guidic, Ecl. emend, 3 (CT 12:241); Snsd. Serm. 3.5 (PS 41:57)

Herb. Enchir, 1 (CCath 12:16)

Coch, Aeq. dis. (CCath 17; 11)

numea "reformarea doctrinei", prin care, se grăbea să explice, nu a vrut să spună "că papa ar trebui să uite vechile doctrine și să învețe și să aprobe noul vostru tip de doctrină". După cum s-a arătat în una dintre primele sesiuni ale Conciliului de la Trident, preocuparea fundamentală a reformatorilor protestanți era "învățătura greșită" a Bisericii, din care a rezultat "comportamentul greșit". Răspunsul la această preocupare includea explicația potrivit căreia tocmai "de dragul doctrinei" continuau reformele, cum ar fi aceea care stabilea că episcopii trebuie să fie rezidenți în dieceze, dar și refuzul de a permite izolarea unei anumite doctrine de corpusul învățăturii Bisericii; căci, deși existau niveluri diferite de importanță ale doctrinelor, "nu este admisibil să negi un articol și să le afirmi pe celelalte, ci e mai de trebuintă să afirmi fiecare doctrină în parte sau cel puțin să nu te desparti complet de vreuna dintre ele". Desigur discutia s-a axat mult pe o doctrină individuală sau pe alta și, în multe cazuri, vom insista pe tratatele care au fost dedicate unei singure doctrine, față de cele care au tratat punct cu punct toate doctrinele principale. Vom analiza aceste doctrine în ordinea cronologică în care au fost puse pe agenda dezbaterilor de pînă la 1530, în principal la inițiativa lui Luther, dar vom analiza aceste dezbateri dincolo de forma pe care au luat-o initial.

## Apărătorii credinței

Cel mai eminent apologet care a scris contra Reformei a fost desigur Desiderius Erasmus, cel mai mare învățat al vremii. Însă cel mai remarcabil a fost, aproape la fel de sigur, regele Henric al VIII-lea al Angliei, care în 1521 a scris Apărarea celor șapte Sfinte Taine împotriva lucrării lui Luther Captivitatea babilonică. Pentru acest tratat, papa Leon al X-lea i-a conferit în octombrie 1521 titlul de "apărător al credinței", lucru pe care avea să i-l amintească în 1523 lui Luther regele însuși și John Fisher, apărătorul acestuia, și pe care l-au evocat mereu, cu ironie ori cu respect, diverși observatori, la mult timp după ce Anglia s-a despărțit de Roma. Cu sau fără acest titlu, apărarea credinței a fost o misiune pe care mulți și-au asumat-o, pentru că era "corect și normal să se înceapă cu credința".

Pentru a fi consecventă cu sarcina sa, apărarea credintei trebuie să implice refuzul de a apăra o cauză pierdută,

Sad. Orat. (C7 12:1098-1110) Clicht, Improb. Luth, 7 (1533:34r); Clicht. Hom. 46; 45 (1535:396-408; 395-396) Aleand, Conv. conc. 1 (CT 12:121); Naus. Misc. 2 (CT 12:372) Camp, Depr. stat, eccl. 1 (CT 12:7) Clicht. Ven. sanct. 1.7 (1523:16v); Clicht. Annun. 9 (1519:29r) Caj. Ref. eccl. 3 (CT 12:35-36); Ambr. Cath. Sac. (1537:17); Ambr. Cath. Consid. 4 (1547:104v-106r)

Lat. Resp. Buc. (CCath 8:11); Lat. Def. Buc. (CCath 8:32) Coch. Aeq. dis. (CCath 17:27); Wic. Luth. art. (CCath 18:71)

Wic, Luth, art. (CCath 18:71)

Coch, Obsc. vir. 3 (CCath 15:11-13), Latom. Conf. secr. (1525:E7v) Caj. Opusc. aur. 3 (1511:F3r-F5v); Wie, Luth. art. (CCath 18:75) Clicht, Improb. Luth, 13 (1533:55v); Herb. Enchir. 35 (CCath 12:120-122); Ambr. Cath. Comm. 1Cor. 7,26 (1566:167) Luth. 1Cor. 7 (WA 12: 92-142); Zw. Supplic. Hug. (CR 88:204-205); Bgn. Conjug. episc. (1525; A5v); Buc Regn. Chr. 2,46 (Strassbourg 15:231-234); Hub. Rech. 18 (QFRG 29:479-480) Zw. Apol. Arch. 63 (CR 88:3201 Clicht, Improb. Luth, 8 (1533:35r) Caj. Utraq. 1 (Lyon 3:293); Lat. Def. Buc. 2 (CCath 8:52-53) Sal. apud CTrid, Act. 9.iii. 1547 (CT 5:1013); Pgn. apud CTrid, Act, 30.ix,1551 (CT 7-I: 175) Schatz, Scrut. 8 (CCath 5:107-108); Lat. Def. Buc. 2 (CCath 8-38) Ec. Ev. 1 Adv.2 (1530-I; 3r) Lat. Resp. Buc. (CCath 8:6); Lat. Def. Buc. 2 (CCath 8:47-50) Henr. VIII. Assert. (1521; A4v); Ec. Enchir, 29 (CCath 34:299); Lat. Def. Buc. 2 (CCath 8:52-53)

pentru că necazurile care se abătuseră asupra Bisericii erau binemeritate. "Recunosc cinstit", scria umanistul și polemistul flamand Josse Clichtove, "că s-au făcut mulți pași greșiți" în domenii ale vieții Bisericii ca postul, pocăința, celibatul și monahismul; și era datoria conducătorilor Bisericii să elimine astfel de abuzuri. Existau "superstitii", "ambiții nemăsurate printre călugări", "credulitate" excesivă în ce privește cultul sfinților, "ignoranță crasă" în privința Scripturii și o nevoie de instruire a poporului (de către un cler care să fie la rîndul său mai bine pregătit). "Acuzînd cu curaj" astfel de abuzuri, Reforma făcuse un serviciu util, dar pretenția ei de a se institui "o doctrină pură și moravuri necorupte" nu putea fi o justificare pentru "înlăturarea întregii autorități a tuturor epocilor istorice". Eliminarea unui abuz nu implică desfiintarea "substanței problemei" care fusese tinta abuzului respectiv.

În ciuda distincției dintre doctrină și pracțică, care este fundamentul acestor dezbateri legate de abuzuri, existau anumite practici atît de inseparabile de implicațiile lor doctrinare, încît o schimbare a practicii, deși permisă din punct de vedere dogmatic, ar echivala cu o concesie doctrinară. Celibatul clerical era una dintre ele, împărtășirea sub o singură specie, alta. În ciuda diferențelor dintre Răsărit și Apus legate de celibat și a diferențelor de netăgăduit dintre disciplina monastică din Biserica veche și cea modernă, rămînea valabil ce a spus apostolul Pavel în 1 Corinteni 7 despre supremația fecioriei, cu toate eforturile reformatorilor de a se sustrage spuselor apostolului. În schimb, pasajele din 1 Corinteni 10-11 erau argumente imbatabile în apărarea împărtășirii sub ambele specii, care nu doar "păreau" că o aprobă, ci erau dovezi "ferme" în favoarea ei. A devenit astfel necesar să se sustină că aceste pasaje "se referă numai la practica Bisericii din acel timp", și nu la practica Bisericii din Ierusalim sau din vremurile noastre, iar consensul crestinătății apusene față de practica actuală demonstrează continuitatea acesteia cu Biserica primară, că a existat un "timp binecuvîntat" în istoria bisericească, dar "nedesăvîşit" înainte ca "Părinții să învețe, ca toți să înțeleagă, că amîndouă speciile li se cuvin preoților, iar poporul se poate mulțumi numai cu pîinea". În conformitate cu logica argumentelor protestante, devenea clar că o negare a legitimității împărtășirii sub o singură specie ar conduce la o negare a prezenței reale înseși.

Henr. VIII. Assert. (1521: D2v) Caj. Resp. Luth. 4 (Lyon 1:127); Ambr. Cath. Excus. disp. 4 (1521:81v); Fish. Confut. 17 (1523: 306)

Clicht, Improb. Luth. 14 (1553:58r-63r)

Mt. 4,17 (Vulg.)

Vezi supra, p. 136 Luth. Disp. indulg. 1 (WA 1:233) Ambr. Cath. Apol. ver. 4.3 (CCath. 27:261-263); Fish. Confut. 21 (1423:329) Wic. Luth. art. (CCath 18:70)

Coch, Luth, art, 2 (CCath 18:26-27)

Caj. Indulg. 1 (Lyon 1:90)

Pg. Cont. 9 (1541-I:189v)

Ambr. Cath. Apol. ver. 4.3 (CCath 27:262)

Wic. Pus. (1534:C4v:D1r); Wic. Luth. art. (CCath 18:89)

Luth, Serm. poen, (WA 1:322)

Ps. 19,2 Ambr. Cath. Apol. ver. 4.8 (CCath. 27:281); Ambr. Cath. Excus. disp. 4 (1521:76r-77r); Latom. Conf. secr. (1525:B7v) Wic. Pus. (1534:A3v) Vezi supra, p. 190

Vezi vol. 3, pp. 157-171 Cipr. Ep. 43.5 (CSEL 3:594); Cipr. Laps. 14; 34 (CSEL 3:247; 262)

Wic. Pus. (1534:E2v) Wic. Luth. art. (CCath 18:90); Grop. Cap. inst. (1549:E2r-E2v)

Argumentele protestante aduceau acuzații credinței catolice, dar si alternative eretice la aceasta, care cereau răspuns și apărare; pînă la sfîrșitul disputelor, toate articolele de credință au fost aspru criticate. Totul a început cu Cele nouăzeci și cinci de teze ale lui Luther, care păreau făcute pentru a-i lua papei puterea, iar credinciosilor mîngîierea. Pentru a face față acestui atac a fost necesar să fie apărată doctrina purgatoriului, cea a "tezaurului meritelor" si practica rugăciunii pentru cei morti; acestea erau compatibile, ca părți ale sistemului penitențial, pe care romano-catolicii aveau datoria să-l accepte. Opunîndu-se primeia dintre teze, care spunea că porunca "Faceți penitență" era greșit tradusă și nu se referea la Taina pocăinței, ci la pocăința pe durata întregii vieți, apărătorii credinței au sustinut că porunca e bine tradusă și bine aplicată. Desi au fost de acord că sistemul [pocăinței] era expus corupției și fusese inventat pentru a compensa declinul evlaviei crestine, oponenții Reformei afirmau că tocmai de acest din urmă motiv indulgențele erau mai necesare ca oricînd.

Se poate admite că avusese loc o dezvoltare istorică a sistemului penitential, dar nu în conținutul lui esențial, care era "neschimbabil", cu toate că "maniera și vremea" căinței, mărturisirii și satisfacției erau stabilite prin decrete si dispense ale Bisericii. Sistemul era în vigoare de mai bine de o mie de ani si nu trebuia abandonat acum, doar datorită abuzurilor produse pe parcursul aplicării lui. Opoziția lui Luther față de spovedania auriculară obligatorie pe motiv că, potrivit psalmului, păcătoșii "nu-și pot vedea păcatele" era o înțelegere greșită a versetului biblic și a Tainei spovedaniei. Insistenta sa pe "convertire" ca parte a pocăinței adevărate "nu a fost inventată de luterani, ci a existat" mereu. Acuzația unanimă a reformatorilor că "satisfacția" penitențială pentru răul cauzat de păcat diminuează "satisfacția" adevărată a crucii (deși metafora satisfactiei oferite de Hristos era derivată, cel puțin în parte, din satisfacția disciplinară a Bisericii) era complet lipsită de temei. Pe baza folosirii frecvente de către Ciprian a unor expresii ca "satisfacție îndreptățită" care defineau actul reparatoriu săvîrșit de păcătosul ce se pocăiește, Georg Witzel, care se întorsese de la luteranism la romano-catolicism după publicarea Confesiunii de la Augsburg, a recunoscut că "acest cuvînt e foarte controversat", dar 1-a întrebat pe Luther: "Oare nu credea Ciprian în satisfacția lui Hristos? Al cui episcop si martir a fost el atunci?".

Pg. Cont. 9 (1541-I: 201y-202r)

Caj. Indulg. 5 (Lyon 1: 103-105) Mor. Luth. 1,15 (Sylvester 5:256) Ambr. Cath. Apol. ver. 4.12 (CCath 27: 299-303); Ambr. Cath. Excus. disp. 4 (1521:92v; 102r) Fish. Confut. int. 4;37 (1523:20; 617-635); Castr. Haer. 12; 8 (1571:888; 578)

Wic. Purg. (1545: A2r)

Wic. Purg. (1545:B8r; C4v) Vezi vol. 1, pp. 342-343

Wic. Purg. (1545: B8r; C4v)

Henr. VIII. Assert. (1521: C3v-C4r)

Latom. Ling. 2 (1517:26-27) Ambr. Cath. Apol. ver. 1.7 (CCath 27:45-46; 49-50); Ambr. Cath. Consid.1 (1547:18r)

Ambr. Cath. Apol. ver. 1.8 (CCath 27:71)

Luth, Disch. Kat. 4.50 (Bek. 701); Luth, Schmal. Art. pr. (Bek. 410)

Wic, Luth. art. (CCath. 18:66) Clicht. Oec. 1.1 (1526:6v) Ec. Imag. 18 (1522: D1v); Clicht. Annun. 5 (1519: 19r); Ec. Dion. Ar. pr. 1 (1590:8r)

Ambr. Cath. Apol. ver. 1.8; 1.1 (CCath 27:56, 70;13)

Ec. Ps. 20. pr.; 7 (CCath 13:8; 48); Ec. Ev. 5 Lent. 4 (1530-I:125v) Ciprian descrisese "detaliat" teoria protestantă a satisfacției și o combătuse în fiecare amănunt al ei.

Cea mai mare amenințare doctrinară pe care o reprezenta atacul Reformei la adresa indulgențelor era probabil aceea că în cele din urmă compromitea ideea de purgatoriu. Luther "o isprăvise" nu numai cu indulgențele, ci și cu purgatoriul însuși, a spus Thomas More. Opozanți ca More au recunoscut acest lucru mai clar decît Luther, în special contradicția dintre acceptarea în continuare a purgatoriului și doctrina sa despre autoritatea supremă a Scripturii. Cînd, în cele din urmă, a respins purgatoriul, au putut să-i amintească de declarațiile solemne anterioare de aderență sinceră la această doctrină și să-i sugereze să se întoarcă la ortodoxia romano-catolică, Erau însă obligați să recunoască faptul că pînă și cei care "acceptă traditia bisericească legată de pedepsele din purgatoriu" se aflau într-o poziție delicată cînd trebuia să ofere "o definiție sau măcar o descriere" a acestuia. Probabil cele mai serioase formulări în legătură cu purgatoriul încă erau cele cuprinse în Cetatea lui Dumnezeu și Enchiridionul lui Augustin.

Nu puteau fi acceptate nici atacurile diferitilor protestanti la adresa unor scolastici, nici efortul protestanților de a găsi sprijin în scrierile lui Augustin. Era de înțeles, în acest sens, faptul că Ambrosius Catharinus, ca dominican, s-a raliat cauzei tomiste, avînd însă un respect profund și pentru franciscanul Bonaventura, mai ales pentru Călătoria mintii către Dumnezeu. Mai aproape de problema Reformei era presupunerea că ea continua lucrarea conducătorilor ortodocși ai mișcărilor reformatoare din interiorul Bisericii romano-catolice a secolului al XV-lea, nu numai a lui Jan Hus, ereticul condamnat, ci si a lui Gerson, respectatul cardinal. Opozantii lui Luther au folosit împotriva lui chiar citatele pe care acesta le dădea din Gerson si-l citau pe acesta din urmă ca apărător al credintei contra ereziilor vremii și ca autoritate ortodoxă în chestiuni ca doctrina icoanelor, doctrina mariană și teologia mistică a lui Dionisie Areopagitul. Luther nu avea, de aceea, nici un drept să-l invoce pe Gerson, al cărui "protest" nu fusese eretic, așa cum devenea cel al "protestanților". Atît mentorul lui Gerson, Pierre D'Ailly, cît și Nicolaus Cusanus fuseseră, la rîndul lor, reformatori romano-catolici, nu schismatici protestanți. Eforturile de a-l invoca pe Augustin ca inițiator al căii "împărătești", de mijloc, a poziției catolice, "care nu a pășit nici în dreapta,

Clicht. Eluc. eccl. 1 (1517:68v)

Vezi infra, pp. 301-303

Clicht. Obsc. vir. 7 (CCath 15:30)

Wic. Aug. (1539: A3v) Henr. VIII. Assert. (1521: A4v)

Ec. Rit. 22 (1519:B2r)

Lat. Def. Buc. 4 (CCath 8:98); Wic. Hag. (1541:195r-196r)

Luth. Gal. (1519) 2:17 (WA 2:495)

Vezi supra, pp. 173-175

1Cor. 13,13 Fish. Confut. 1 (1523:63)

Aug. Grat. 17.33-36 (PL 44:901-903)

Rom. 5,5

Herb. Enchir. 2 (CCath

Col. 3,1 (Vulg.)

Pg. Cont. 2 (1541-I:70r) Ec. Ev. 9 Pent. 3 (1530-II:138r) nici în stînga", s-au concretizat în expunerea punctelor de vedere ale acestuia în probleme controversate cum ar fi doctrina harului şi relația dintre Biserică şi Scriptură. Era de aceea necesară o opoziție față de încercarea protestanților de a arăta că el era mai mult un model al "devierii lor decît al [credinței] catolice". Ca augustinian, s-ar fi cuvenit ca Luther să se ridice la înălțimea maestrului său. În schimb, el "cita din Augustin, schilodindu-i cuvintele". Căci "Augustin, de departe cel mai important dintre teologii din vechime..., care, după cum susțin în deplin consens toți catolicii, strălucește între luminile Bisericii precum cea mai luminoasă stea de atîtea secole, condamnă pozitia voastră si o sustine pe a mea".

Identificarea protestantă a lui Augustin ca principalul precursor al doctrinelor specifice Reformei a fost vizibilă în primul comentariu la Noul Testament pe care Luther l-a publicat (deși nu era primul comentariu pe care îl făcea), Prelegeri despre Epistola către Galateni, apărută în 1519, în care a luat scrierea lui Augustin Natură și har ca mărturie a concepției sale fundamentale potrivit căreia, în uzanța Scripturii, "«cei drepți» nu sînt cu totul desăvîrşiti în ei înşişi, ci Dumnezeu îi numără printre drepți și-i iartă datorită credinței lor în Fiul Său Iisus Hristos". În alte situații, era mai puțin încrezător în faptul că e în consens cu Augustin. Opozanții săi considerau că este tipic lui Augustin să sublinieze doctrina paulină a suprematiei dragostei fată de credintă, ca una care era "cea mai mare" în triada credință, nădejde și dragoste. Augustin citase cuvintele lui Pavel, împreună cu multe altele care preamăreau dragostea, ca punct central al uneia dintre cele mai importante scrieri ale sale contra pelagienilor (chiar partea din întreaga sa creație care părea cea mai favorabilă cauzei protestante). E posibil ca spusele lui Pavel: "Dragostea lui Dumnezeu s-a vărsat în sufletele noastre prin Duhul Sfînt" să fi fost pasajul favorit din Scriptură al lui Augustin, citat de multe ori în tratatele sale contra pelagienilor.

De aceea, era necesar ca, în numele adevăratului Augustin, să li se spună reformatorilor că "nu veți găsi niciodată spus despre credință că este «legătura desăvîrșirii»", așa cum s-a spus despre dragoste. Dragostea "nu permite ca altceva să fie pus mai presus de ea", nici măcar credința. Era caracteristic acestor "creștini de modă nouă" să vorbească despre "numai credința" și, făcînd aceasta, să ignore varietatea de sensuri pe care cuvîntul

Wic. Cred. (1535) Fish. Confut. 10 (1523:220); Pg. Cont. 2 (1541-I:49v); Grop. Enchir. 2 (1547:136r)

Luth. DB (1522) Rom. 3:28 (WA DB 7:38)

Luth. Dol. (WA 30-II:636-637) Ec. Enchir. 5 (CCath 34:97-98); Coch. Luth. art. 2 (CCath 18:10)

Coch, Luth. art. 2 (CCath 18:8-9) Herb, Enchir. 4 (CCath 12:27-31)

Ambr. Cath. Apol. ver. 1.1 (CCath 27:12)

Schatz, Scrut. 2 (CChat. 5:38)

Caj. Ev. Luke 18:14 (1530:125r)

Wic. Hom. orth. Quinq. Ep. (1546: 138y: 139r)

Gal. 5,6

Oberman (1963) 176

Diet, Phim. 7 (1532: X4r)
Diet. Cap. 4 (1534: 254-263)

Grop. Enchir. 2 (1547:132r-147v)

"credință" îl are în Scriptură, el nereferindu-se numai la "încredere". Luther a mers pînă acolo încît a inserat cuvîntul "numai" în traducerea sa la Romani 3,28, textul devenind: "Căci numai prin credință se va îndrepta omul fără faptele Legii". În timp ce el apăra acest adaos spunînd că "exprimă sensul textului" și este mai explicit pentru limba germană, criticii săi l-au atacat pentru "schilodirea și falsificarea" nu numai a textului biblic, ci si a doctrinei biblice. Uneori ei considerau că formula sa "numai prin credință" implică excluderea sfintelor taine (sau chiar a lui Hristos însuși) din procesul mîntuirii, dar problema reală era identificată de obicei, pe bună dreptate, în raportul dintre credintă și faptele bune. Pornind de la pretenția afirmată constant de către reformatori că ei sînt, spre deosebire de teologii scolastici, cu adevărat "paulini", criticii lor au contracarat acest pretins paulinism cu argumentul că, "prin preaslăvirea repetată a credinței, Pavel nu a intentionat să-i dea o importantă de parcă întreaga mîntuire ar consta numai în ea".

Prin doctrina îndreptățirii numai prin credință, Reforma protestantă a pus în discuție, după cum aveau să demonstreze dezbaterile Conciliului de la Trident, în teologia medievală tîrzie, unele aspecte ale îndreptățirii, rămase nerezolvate. În mare parte, în teologia medievală, începînd de la Augustin, doctrina îndreptățirii nu a fost un element--cheie în prezentarea modului și conținutului mîntuirii. Datorită folosirii verbului "a îndrepta" în Noul Testament, oricine dorea să explice epistolele pauline sau alte pasaje noutestamentare era obligat să o abordeze. Dar, la fel cum iubirea ocupa un loc mai important în sistemul lui Augustin decît credința, nici îndreptățirea prin credință nu a devenit o doctrină în sine; și, chiar și atunci cînd acest lucru s-a întîmplat, "credința" era concepută ca "lucrătoare prin iubire" (fides charitate formata). S-a observat că "Biel are o doctrină a îndreptățirii remarcabilă", în care, "văzută din diferite puncte de vedere", îndreptățirea putea fi descrisă ca fiind ori numai prin har, ori numai prin fapte, fără a exista vreo contradicție între acestea. Atunci cînd au scris împotriva reformatorilor, "cei care sustin punctul de vedere catolic" au făcut uneori dovada unor remarcabile concepții despre îndreptățire.

Una dintre cele mai semnificative astfel de concepții a fost dezvoltată de Johann Gropper. În capitolul din Enchiridion dedicat doctrinei penitenței a inserat o digresiune amplă în care a tratat doctrina îndreptățirii. Sintetizînd

Grop. Enchir. 2 (1547:137r)

Grop. Enchir. 2 (1547:133r)

Grop. Enchir. 2 (1547:141v)

Grop. Enchir. 2 (1547:137v-138r)

Grop. Antididag. 8 (1547:33r-35r)

Grop. Buc. (1545:11r)

Grop. Enchir. 2 (1547:143v-144r)

Sad. Genev. (Barth-Niesel 1:446)

Cont. Just. (CCath 7:34)

mesajul Noului Testament în două părți, "promisiunea iertării gratuite a păcatelor" și "reînnoirea interioară", s-a declarat împotriva ideii că prima ar putea fi cauzată de cea de-a doua sau că "dreptatea atribuită a lui Dumnezeu" ar trebui distinsă de "dreptatea unei conștiințe sănătoase, care se obține prin credință". Era periculos să folosești cuvîntul "îndreptățire" numai pentru atribuirea dreptății, nu și pentru reînnoire. Despre credință se spune că îndreptățește "nu în sensul că este cauza îndreptățirii, ci pentru că e singura prin care primim mila și harul lui Dumnezeu care ne înnoiesc", motiv pentru care ar putea fi numită pe drept cuvînt "cauză formală".

În scrierea sa Antididagma a elaborat aceste afirmații, ajungînd la un sens întreit al îndreptățirii: primul - care implică iertarea păcatelor prin atribuirea dreptății lui Hristos, împăcarea cu Dumnezeu, reînnoirea Duhului Sfînt și darul vieții veșnice - era cel prin care "dușmanii lui Dumnezeu" au fost transformați în "prieteni ai lui Dumnezeu" și "este fără îndoială înfăptuit numai de harul și mila lui Dumnezeu, prin credință, care își însușește aceste daruri"; al doilea, prin care cei ce primiseră aceste daruri le-au păstrat și au crescut în ele, nu a fost "numai prin credintă, ci si prin fapte", după cum învață Iacov 2,24; al treilea "constă în faptul că obținem iertare pentru păcatele noastre zilnice" pe parcursul întregii vieți. Există o îndreptățire prin botez și alta prin penitență. După cum afirma în Enchiridion, "omul nu este îndreptățit într-o asemenea manieră încît, fiind îndreptățit ca într-o clipită, să nu mai aibă nevoie de nici un fel de îndreptățire. Dimpotrivă, cel care a fost îndreptățit prin har... din acel moment are nevoie mereu de îndreptățire" pînă la moarte.

În mod similar, cardinalul Sadoleto, adresîndu-se congregației reformate din Geneva, putea spune: "Obținem această binecuvîntare a mîntuirii depline și veșnice numai prin credința în Dumnezeu și în Iisus Hristos"; imediat a completat însă că "numai prin credință" nu se referă la "o simplă credulitate și încredere în Dumnezeu... care exclude iubirea". În Epistola despre îndreptățire din 1541, cardinalul Contarini a încheiat spunînd că "aceia ce afirmă că sîntem îndreptați prin fapte au dreptate, dar adevăr grăiesc și cei ce susțin că nu prin fapte, ci prin credință vine îndreptarea". Pentru că în uzul Scripturii există două "aspecte" ale îndreptățirii și o "îndoită dreptate", cea a omului și cea atribuită de Hristos. Cînd se pune problema sprijinului și a nădeidii. "trebuie să ne bazăm, ca pe ceva solid care ne

Cont. Just. (CCath 7:29); Cont. Confut.1 (CCath 7:2)

Cont. Just. (CCath 7:29)

Ambr. Cath. Apol. ver. 1.10; 4.11 (CCath 27:79; 285); Herb. Enchir. 4 (CChat. 12:30)

Ambr. Cath. Comm. Iac. 2:20 (1566:530-531); Grop. Enchir. 2 (1547:142r; 145v-146r)

Vezi vol. 1, pp. 159-173

Wic. Reth. Luth. (1538: A8v) Wic. Luth, art. (CCath 18:98); Lain. apud CTrid. Act. 17.ii.1547 (CT 5:934) Wic. Euch. 10 (1534: P2r-P3v) 2Pt. 1,4 Cont. Confut. (CCath 7:1-2); Cont. Praed. (CCath 7:47-48); Caj. Ev. In. 10:34 (1530:179v) Grop. Buc. (1545:9v); Grop. Enchir. 2 (1547:132v-133r) Stl. apud CTrid. Act. 13.i. 1547 (CT 5:812); Salm. apud CTrid. Act. 23.vi.1546 (CT 5:266); CTrid. Decr. just. I. 7 (CT 5:386) Vezi vol. 1, pp. 172, 220 Sad. Genev. (Barth-Niesel 1:445) Zw. Schl. 13 (CR 89:72-73) Calv. Nob. Pol. (CR 37:351); Calv. Rom, 5:2 (Parker 104); Bez. Ep. theol. 7 (1575:65-66)

Calv. West. 3 (CR 37:168); Zw. Amic. exeg. 5 (CR 92:681-682)

Henr. VIII. Assert. (1521: F4r) Henr. VIII. Assert. (1521: K2r) Henr. VIII. Assert. (1521: C1v) Vezi supra, p. 200 va susține sigur, pe dreptatea lui Hristos împărtășită nouă, nu pe sfințenia și harul care ni se cuvin". Nu era însă mai puțin adevărat că "credința ce îndreptățește este lucrătoare prin iubire", fără de care nu există îndreptățire adevărată. Această aparentă contradicție este pusă în evidență de efortul de a păstra în consens două pasaje pe care reformatorii cu greu le puteau armoniza, cuvintele din Romani 3,28, care spun că îndreptarea este prin credință fără fapte, și afirmația lui Iacov (Iac. 2,24) că îndreptarea este prin fapte, nu doar prin credință. Dată fiind insistența reformatorilor asupra autorității unice a Scripturii, cuvintele lui Iacov¹ s-au potrivit așa de bine, de parcă acesta "i-ar fi văzut pe Luther și pe urmașii acestuia cu propriii ochi".

Uneori, în cadrul polemicilor, era pusă în discuție semnificatia mîntuirii, nu mijloacele de a o obtine. Witzel și alții le-au reproșat reformatorilor că "fac ca iertarea păcatelor să fie prea ușoară" și că insistă prea mult pe iertare, mai ales în cazul concentrării luterane asupra iertării văzute ca principal scop al Euharistiei. Contarini definea îndreptățirea ca "naștere spirituală prin care devenim «părtași dumnezeieștii firi»", pe care o identifica cu harul. Gropper a folosit aceeași formulare biblică în replica pe care i-a dat-o lui Bucer, iar la Conciliul de la Trident s-a auzit de mai multe ori ideea de mîntuire ca îndumnezeire. nu simplă iertare a păcatelor. Sadoleto a atins un punct sensibil atunci cînd, atacîndu-l pe Calvin, a folosit leimotivul patristic potrivit căruia Dumnezeu S-a făcut om ca pe om să-l facă dumnezeu. Pentru că, deși Zwingli vorbea despre mîntuire ca "transformare întru Dumnezeu", iar Calvin și nici chiar Beza nu s-au abătut de la formularea "părtași dumnezeieștii firi", pentru teologia reformată ideea, percepută ca premisă a acestei formulări, că "restaurarea neamului omenesc" ar putea însemna "absorbția naturii materiale de către esența spirituală a lui Dumnezeu" era o teorie hristologică și sacramentală inadmisibilă.

Deși suspiciunea romano-catolică față de ideea că îndreptățirea "numai" prin credință se referea la însuși sistemul sacramental, de vreme ce "credința e suficientă, nefiind necesare tainele", putînd conduce la "distrugerea tainelor", a fost catalogată în mod repetat ca o calomnie, ea s-a confirmat în mod repetat cînd protestanții au opus "numai

 <sup>&</sup>quot;Vrei însă să înțelegi, omule nesocotit, că credința fără fapte moartă este?" (Iac. 2,20) (subl. n., n. trad.).

Blngr. Dec. 5. 9 (1552:369r)

Mor. Luth. 2. 15 (Sylvester 5:528)

CTrid. Act. 17.i,1547 (CT 5:835-839)

Henr. VIII. Assert. (1521: J4r)

Clicht. Oec. pr. (1526:2v); Pg. Cont. 4 (1541-I:135v) Zw. Amic. exeg. ep. ded. (CR 92:563)

Henr. VIII. Assert. (1521: C2r) Confut. Conf. Aug. 13 (CCath. 33:110-111); Mor. Luth. 1. 12 (Sylvester 5:214); Fish. Def. 12. 8. (1525: 99v); Fabr. Praep. 13 (CT 4:12); Diet. Cat. (1545: Q5v)

Vezi supra, p. 289

Clicht. Hom. 33 (1535:294-295) Diet. Cat. 4 (1545: R8r-S4r) Clicht. Improb. Luth. 10 (1533:42v-45r); Herb. Enchir. 19-20 (CChat 12:76-78)

Clicht. Improb. Luth. 10 (1533:43r) Lain. Disp. Trid. 1.3.25 (Grissr 1:38); Grop. Enchir. 2 (1547:193r); Grop. Buc. (1545:15v) Ef. 5,32 (Vulg.); vezi vol. 3, p. 236

credința, care este consumarea spirituală" a trupului si sîngelui lui Hristos, "oricărei activități a noastre, incluzînd consumarea trupească a trupului lui Hristos". Astfel de atacuri au început odată cu tratatul lui Luther din 1520, Captivitatea babilonică a Bisericii, despre care Thomas More spunea că e un "izvor de confuzie", mai ales în privința doctrinei sacramentale, dar care avea să fie singura sursă importantă la Trident pentru catalogarea "greșelilor ereticilor" cu privire la taine. Potrivit lui Henric al VIII-lea, semnificația reală a tratatului era că "toți cei care vin la [Luther] din Biserica catolică vor fi eliberați de credința în taine și de folosirea lor". Suspiciunile s-au confirmat cînd elemente ale învățăturii sacramentale catolice, precum prezența reală la Cina Domnului, doctrina înnoirii prin botez sau botezul copiilor, pe care Luther continuase să le recunoască, au început să fie puse tot mai des în discuție pe măsură ce se dezvolta miscarea protestantă.

În lucrarea Apărarea celor șapte Taine, regele Henric a protestat, cum au făcut și cele mai multe dintre formulările învătăturii sacramentale catolice îndreptate contra reformatilor, fată de reducerea numărului tainelor de la sapte la două. Nu au existat controverse serioase în privinta includerii botezului si Euharistiei în listele ce cuprindeau "tainele", iar unii dintre reformatori erau dispusi să includă chiar și spovedania. Mare parte din argumentarea romano-catolică referitoare la includerea confirmării1, a căsătoriei, a preoției sacramentale și a ungerii bolnavilor s-a redus la problema autorității Bisericii, bazată pe o tradiție cel puțin în parte orală, în privința definirii tainelor pentru care "Evanghelia nu menționează o instituire specifică". Confirmarea și ungerea bolnavilor erau uneori descrise separat, dar au primit frecvent o explicatie unică, în special pentru că apărătorii sistemului sacramental au admis că pentru confirmare nu exista "o poruncă anume, în mod particular" în cuvintele lui Hristos din Evanghelii. Argumentul în favoarea acestor Taine era că, desi fuseseră "proclamate" de apostoli, fuseseră "instituite" de Hristos. Pentru căsătorie, era citat textul standard în care

<sup>1.</sup> Am păstrat distincția dintre termeni care apare și în volumele anterioare. Autorul folosește termenul chrism pentru ceea ce se înțelege în Orient prin "mirungere" și confirmation pentru ce se înțelege în Occident prin "confirmare". Distincția este operată și în cazul "ungerii bolnavilor", traducere a expresiei extrema onctio (prin care în Orient se înțelege Maslul) (n. trad.).

Grop. Cap. inst. (1549; E5r)

Wic. Euch. 1 (1534:A4r) Herb. Enchir. 43 (CCath 12:152-153) Fish. Def. 12:16-17 (1525:102r-103r) Vezi supra, p. 100

Grop. Enchir. 2 (1547:179r)

Vezi vol. 3, pp. 236-237 Ec. Enchir. 7; 35 (CCath 34:107-117; 365-368)

Grop. Buc. (1545:12v)

Fish. Confut. 1 (1523:86); Grop. Leyb. 2 (1556:262r)

Fish. Corp. 2.29 (1527:93r) Vezi vol. 1, p. 164, 184-186; vol. 3, pp. 163-164, 213-215 Luth. Capt. Bab. (WA 6:513); Zw. Schl. 18 (CR 89:111-157); Zw. Can. miss. (CR 89:583-587) Schatz, Scrut. 6 (CChat 5:86-96); Herb. Enchir. 16 (CChat 12:66-70) Coch. Aeg. dis. (CChat. 17:31-32) Luth. Capt. Bab. (WA 6:518); Buc. Caen. (Strasbourg 1:24) Henr. VIII. Assert. (1521: F3r-53v) Schatz, Scrut. 6 (CCath 5:95); Fish. Confut. 15 (1523:267-268); Fish. Def. 6.1; 8.4 (1525:58r; 71r) Wic. Euch. 8;1 (1534:Jlr; Cat. Heid, 2,80 (Niesel 168-169) Evr. 10,10

Mal. 1,11 Ec. Enchir. 17 (CCath 34: 207; 199); Fish. Corp. 2.17 (1527:74v); Diet. Phim. 9 (1532: Z2r-Z4r); Confut. Conf. Aug. 24 (CCath 33:162-171)

Aug. Alf. Witt. Abg. (CCath 11:26)

Clicht. Ven. sanct. 2.16 (1523:88v-89r)

Coch. Luth. art. 2 (CCath 18:16)

aceasta e numită "o taină mare", deși unii scriitori afirmau că în Biblie cuvîntul sacramentum "nu este folosit niciodată pentru ceea ce în uzajul bisericesc" se numește "taină". Nici în acest caz nu exista o instituire explicită a căsătoriei ca taină în Evanghelie; dar prin ea se dăruia har, ceea ce o diferenția de căsătoriile necreștinilor. Statutul sacramental al celor trei trepte ale preoției era legat inseparabil de problema mai largă a instituirii Bisericii și a structurii acesteia de către Hristos însuși.

Desi toate tainele fuseseră instituite de Hristos pentru Biserică, unele dintre ele (botezul, Euharistia, iertarea păcatelor și hirotonirea) erau "absolut necesare". Între ele. Euharistia era unică, întrucît era "săvîrsită, înainte de a fi administrată", iar după ce era săvîrșită transcendea oficierea jertfei liturgice care a generat-o. Tocmai asupra definiției sacrificiale a liturghiei și-au concentrat atenția toți reformatorii, în atacurile lor, dar și oponenții acestora cînd se apărau. Roadele Euharistiei în calitatea ei de împărtășire depindeau de pregătirea celui ce o primea ; ca jertfă, le aducea însă beneficii nu numai celor ce participau, ci tuturor celor pentru care se oferea, vii sau morți. Era inadecvat să o descrii [doar] ca legămînt și promisiune, asa cum făcuseră Luther și Bucer. Cu siguranță era un legămînt, dar, întrucît Noul Testament era superior celui Vechi, "preasfînta Taină a Euharistiei" trebuie să fie "și legămînt, și jertfă pentru noi". Unde există altar, trebuie să existe și jertfă. La principala obiecție îndreptată împotrivă interpretării sacrificiale, răspunsul era că Hristos "adusese o jertfă desăvîrșită odată pentru totdeauna", dar acest "prinos curat" trebuie adus "peste tot": "Nu există altă jertfă decît Trupul lui Hristos, repetat oriunde, prin liturghie". A nega acest lucru însemna "a contrazice toate Sfintele Scripturi si Biserica".

Întrucît jertfa și prezența reală erau corelate, unii critici au văzut, încă din 1524, în respingerea primeia o slăbire a credinței în cea de-a doua, în favoarea teoriei că aceasta din urmă a fost un simplu "simbol". Un alt corolar e adorarea Ostiei sfințite, care este o închinare adusă lui Hristos însuși. De aceea, "fără Liturghie nu poate exista Taina trupului și sîngelui lui Hristos; a sfinți și a prefacenu înseamnă altceva decît a săvîrși Liturghia, iar prefacerea este cel mai important moment al acesteia". Credința

<sup>1.</sup> Darurile euharistice (n. trad.).

Fish. Def. 4.8 (1525:40c) Henr. VIII. Assert. (1521:E3v); Pg. Cont. 4 (1541-I:139r)

Henr. VIII. Assert. (1521:E3r-E3v)

Ambr. Cath. Excus. disp. 2 (1521:6r-6v) Ec. Ev. Maund. Thu, 1 (1530-J: 133v) Clicht, Eluc. eccl. 1 (1517:44r) Clicht. Oec. 1.1 (1526:5r); Wic. Euch. 7 (1534: Hlr-Hlv); Mor. Tyn. 6 (Sylvester 8:661); Grop. Leyb. (1556:245r-247v) Lat. Def. Buc. 2 (CCath 8:44); Grop. Leyb. 1 (1556:174v-178v) Caj. Euch. 5 (Lyon 2:143-144); Wic. Euch. 6 (1534:G2v) Luth, Capt. Bab. (WA 6:512); Luth. Anb. (WA 11:441)

Vezi *supra*, p. 170

Clicht. Improb. Luth. 1 (1533:3r-3v) Cont. Confut. 4 (CCath 7:7)

Tap. Orat. 6.5 (Mylius 2:355-356)

Ambr. Cath. Apol. ver. 1.9 (CCath 27:74-75); Schatz. Scrut, 1 (CCath 5.9) Dried. Concord. 2.3 (1537:191); Dried. Lib. chr. 1 (1540-I:73-74) Cont Praed. (CCath 7:58-59) Dried. Grat. lib. arb. 1 (1537-I:17-18) Eras. Hyp. 2 (LB 10:1523) Ec. Rit. 3 (1519; A3r); Henr. VIII. Coerc. Luth. (1523: A4r); Fish. Confut. 36 (1523:652) Wic, Luth. art. (CCath 18 - 84)

Pg. Cont. 1 (1541-I:45r-45v)

Cont. Praed. (CCath 7:44; 51)

în prefacerea [Darurilor] era veche, cu toate că termenul "transsubstantiere", definit la Conciliul al IV-lea Lateran. era o invenție relativ recentă și nu depindea nici de vreo teorie filozofică oarecare, "deoarece Biserica nu crede în prefacere pentru că așa rezultă din disputele [scolasticilor], ci pentru că așa a crezut de la început". Ca parte a regulii credinței, transsubstanțierea nu a fost, asa cum a arătat Luther, o creație a "Bisericii tomiste", despre care să se vorbească doar de la catedră; despre ea se vorbea și de la amvon, fiind si o afirmare a regulii rugăciunii. De aceea, mărturisirea lui Berengarius merita să fie considerată o adevărată mărturisire a credinței catolice. În schimb, "Crede și ai și mîncat<sup>1</sup>" însemna de fapt doctrina catolică potrivit căreia Dumnezeu nu este circumscris tainelor. Era gresită punerea în opoziție a "hranei spirituale" și a celei sacramentale.

Respingerea viziunii sacrificiale asupra Euharistiei făcea parte dintr-o campanie mai largă împotriva neopelagianismului, a cărei expunere clasică o găsim în lucrarea lui Luther Sclavia vointei, din 1525, contra lui Erasmus. Apărătorii credintei au repetat argumentele lui Erasmus contra lui Luther, uneori în urma studiului direct al operelor celor doi, alteori fără a fi citit tratatul lui Luther; ei au considerat necesar să îl depăsească pe Erasmus, criticînd ideile contradictorii ale lui Luther despre libertatea voinței. Reformatorii "acuzau întreaga doctrină a scolasticilor, de fapt, întreaga Biserică" de învățătura greșită a pelagienilor, "ca și cum, prin apărarea libertății voinței, Biserica desființa harul lui Hristos". Acest așa-zis augustinism se baza pe o gresită înțelegere a lui Augustin și a locului său în doctrina catolică. Augustin nu îl combătuse numai pe Pelagius, ci si doctrina maniheilor, cu care are o asemănare puternică și familiară respingerea protestantă a libertății voinței, "ca reacție la Pelagius". Chiar împotriva ereziei pelagiene afirmase Augustin mai întîi cooperarea harului divin cu vointa liberă în cei botezați, deși unii au afirmat că, opunîndu-i-se lui Pelagius, a ajuns să spună "lucruri de-a dreptul absurde". În același timp, pentru teologia romano-catolică era important ca, opunîndu-se învătăturilor Reformei, să nu "se întoarcă spre erezia lui Pelagius".

Trupul lui Hristos. Sînt cuvintele lui Augustin; vezi supra, p. 104 (n. trad.).

Wic. Luth art. (CCath 18:82)

Cond. Praed. (CCath 7:49)
Coch. Luth. art. (CCath
18:34)
Lc. 10,30
Schatz. Serut. 1 (CChat
5:18-19)
18. 40,3
Ec. Ev. 4, Adv. 2
(1530-1:21v)
Matt. 11:30
Ambr. Cath. Apol. ver. 5
(CCath 27:273)
Clicht. Improb. Luth.
(1533:6r-6v)

Schatz, Scrut, 5 (CCath 5:84)

Ec. Enchir. 5 (CCath 34:86-88) Clicht. Improb. Luth. 3 (1533:13r); Cont. Confut. 2 (CCath 7:4) Vezi supra, pp. 186-187

Schatz. Scrut. 1 (CCath 5:13-14)

Vezi supra, p. 170 Herb. Enchir. 38 (CCath 12:132); Ec. Ev. Adv. 2 (1530-I:21v)

Clicht. Improb. Luht. 1 (1533:3r-3v); Ambr. Cath. Consid. 2 (1547:46v)

Herb. Enchir. 44 (CCath 12:153)

Fapte 13,48

Zw. Fid. rat. (CR 93-11:800-801)

Ec. Rep. art. Zw. 6 (1530; D3v-D4r)

Caj. Nov. Test. 2.1 (1530:C4v)

Clicht. Improb. Luth. 2 (1533:7v)

Vezi supra, pp. 288-289

Oricine avea pretentia că este augustinian, de fapt, "oricine este creștin mărturisește deschis, pe baza pasajului Romani 5, că păcatul strămosesc [intră], începînd cu Adam, în lume și în fiecare om". Libertatea voinței fusese "pervertită", rațiunea "îmbolnăvită", iar voința însăși "slăbită" - "aproape moartă", după cum spune Evanghelia, dar nu distrusă complet. Altfel, chemarea de "a pregăti căile Domnului" ar fi o glumă, la fel ca și promisiunea lui Hristos că jugul Său e bun și povara Sa ușoară. Dacă nu ar exista suficientă libertate a voinței încît persoana să fie responsabilă, atît răspunderea morală, cît și vina ar fi anulate. Cînd o persoană responsabilă este pregătită pentru a primi harul, acesta nu constrînge voința liberă, ci "înclină, influențează și convinge voința să consimtă". Nu există nici o antiteză între har si voința liberă sau între har și merit. Scriptura afirmă în mod repetat perspectiva "răsplătirilor", spre neplăcerea reformatorilor protestanti, care aveau dificultăti similare și în ce privește nenumăratele pasaje ce vorbesc despre "merit". Modul biblic de exprimare, "în paginile ambelor Testamente", pe care teologii "catolici cucernici" îl urmaseră întotdeauna, cuprindea atît harul, cît și meritul, atît darul, cît și răsplătirea. Căci, în axioma scolastică repetată mereu împotriva reformatorilor, Dumnezeu nu-i va lipsi de harul Său pe cei care au făcut tot ce le-a stat în putință [să înfăptuiască binelel.

Doctrina protestantă a predestinării, asa cum era ea exprimată în Sclavia voinței a lui Luther, a intrat rapid în atenția Bisericii romano-catolice, ducînd la atenționarea potrivit căreia "predestinarea lui Dumnezeu nu impune nici o necesitate coercitivă". Apoi, cînd Zwingli, citînd textul: "Cîti erau orînduiti spre viată vesnică au crezut", a tras concluzia: "Prin urmare, cei ce cred sînt orînduiți spre viată vesnică". Eck l-a avertizat că o astfel de inversare nu este admisibilă nici din perspectivă logică, nici teologică: nu toți cei ce cred sînt predestinați. Întrucît tradiția catolică era caracterizată de "pluralitate" și "ambiguitate" în abordarea predestinării si a pedepsei veșnice, Luther s-a gîndit probabil "să nu fie condamnat pe neașteptate pe această temă". Însă, după ce Calvin și-a definitivat doctrina elaborată despre dubla predestinare, Contarini, care avea unele simpatii față de învățătura protestantă, și-a exprimat îngrijorarea față de faptul că există "[unele lucruri] cu adevărat încîlcite în scrierile Sfîntului Augustin", care le "proclamă oamenilor dogme

Cont. Praed, (CCath 7:44-45)

Dried. Concord. 2.3 (1537:200; 207-209), Wic. Ret. Luth. 1538:D5r)

Cont. Praed. (CCath 7:63) Clicht. Improb. Luth. 2 (1533:11v); Dried. Concord. 1.2; 2.3 (1537:57; 197); Cont. Praed. (CCath 7:55,61) Rom. 11,33 Rom. 8,29-30

Schatz. Scurt. 2 (CCath 5:28)

Caj. Mos. Ex. 10:1 (1539:191) Dried. Concord. 2.3; 1.1 (1537:239; 11-12)

Ambr. Cath. Comm. Rom. 9:18 (1566:93) Confut. Conf. Aug. 18 (CCath 33:116-119)

Luth. Dol. (WA 30-II:643)

Apol. Conf. Aug. 21.14 (Bek. 319); Mel. Torg. Art. (Bek. 83b)-83c)
Conf. Helv. post. 4 (Niesel 226-227)
Ec. Imag. (1522); Grop. Enchir. 4 (1547:259v);
Castr. Haer. 8 (1571:71-78)
Vezi vol. 3, pp. 200-209
Zw. Ver. fals. rel. 23 (CR 90:839-841)
Coch. Luth. art. 2 (CCath 18:28-30)

Clicht. Ven. sanct. 2,15 (1523:83v-87v)

Clicht. Ven. sanct. 2.7 (1523:61v) Clicht. Ven. sanct. 2.5; 1.7 (1523:57v; 16v) Vezi vol. 3, p. 204 Clicht. Ven. sanct. 2.7 (1523:64r); Diet. Phim. 6 (1532:84r) Aug. Clu. 8.27; 22.10 (CCSL 47:248-249; 48:828) Clicht. Ven. sanct. 2.1 (1523:49v-50r); Lat. Def. Buc. 3 (CCath 8:65-66)

Clicht. Ven. sanct. 2.4 (1523:54v)

Grop. Cap. inst. (1549:C6v)

încurcate și extrem de greu de înțeles". Era o greșeală a-l pune în felul acesta pe Augustin în contradictie cu ceilalti Părinți ai Bisericii, pentru că o astfel de doctrină a predestinării era de fapt fatalism. Pentru critici, forma respectuoasă de a trata această doctrină era să stea într-o uimire mută în fața "profunzimii" tainei predestinării și, în loc să trateze predestinarea în mod izolat, să observe "lanțul de aur" al Epistolei către Romani: "Iar pe care i-a hotărît mai înainte, pe aceștia i-a și chemat; și pe care i-a chemat, pe aceștia i-a și îndreptat; iar pe care i-a îndreptat, pe aceștia i-a și mărit". Învîrtoșarea inimii lui Faraon "nu este un act pozitiv al lui Dumnezeu", ci un răspuns divin negativ la acțiunile libere ale lui Faraon, care era el însuşi "cauza propriei ruine şi împotriviri" şi-şi agravase situația înainte ca Dumnezeu să fi întreprins ceva împotriva lui. Această viziune, care evita și maniheismul, și pelagianismul, reflecta "calea împărătească" a credinței catolice.

In 1530, Luther si Melanchthon au expus, mai sistematic decît înainte, critica Reformei față de cultul sfinților, pornind de la două aspecte: nu există "nici un singur cuvînt prin care Dumnezeu să poruncească" invocarea lor; acest cult "transferă sfinților din cinstirea care îi aparține numai lui Hristos", prin faptul că îi face mediatori și împăciuitori. Reformații au ascuțit aceste critici, extinzîndu-le și la folosirea icoanelor, determinînd o apărare bazată pe apologiile anterioare din Răsărit și Apus. Tratatul lui Clichtove, Venerarea sfinților, deși scris ceva mai devreme, afirma doctrina ortodoxă dezvoltată în Evul Mediu cu atîta echilibru şi grijă, încît, în ciuda atacurilor protestante, a continuat să servească drept model. Clichtove a afirmat, ca răspuns la critica intensă, că, printr-o invocare corespunzătoare a sfinților, slava lui Dumnezeu nu se diminuează, ci se mărește. Atenția "totală și supremă" în evlavia crestină este acordată lui Dumnezeu, invocarea sfinților contribuind la aceasta. Era esențial să fie evitate cele două extreme: concepția că sfinții conferă har și pot mîntui sufletele din iad, dar și învechita obiecție că venerarea sfintilor este idolatră. Cetatea lui Dumnezeu a lui Augustin oferea explicația diferenței fundamentale dintre cultul sfinților și practicile păgîne cu care criticii protestanți îl comparau. "Adorarea" Făcătorului I se cuvine numai Lui, "adorarea" sfinților este cea cuvenită pentru "creaturile" lui Dumnezeu; mai exact "Biserica nu adoră sfinții..., dar îi cinsteste". Hristos a fost singurul "Mijlocitor

Ec. Enchir. 15 (CCath 34:186); Cont. Confut. 6 (CCath 7:13-14); Diet. Phim. 6 (1532:S4r-T1r); Pg. Cont. 13 (1541-II:51r) Diet. Phim. 6 (1532:Q3r) 2Mac. 15:12-16; 12:42

Clicht. Improb. Luth. 14 (1533:61v); Ec. Enchir. 15 (CCath 34:175); Pg. Cont. 13 (1541-II:53r)

Aug. Alf. Witt. Abg. (CCath 11:26); Ambr. Cath. Consid. 2 (1547:66r)

Zw. Ec. 1,3 (CR 92:188) Zw. Bek. 3 (CR 93-II: 236); Hub. Rech. 9-10 (QFRG 29:470-472) Zw. Mar. (CR 88:401-405); Hub. Ent. (QFRG 29:273) Henr. VIII. Assert. (1521:R3r); Dried. Eccl. script. 4.3 (1533:501; 303); Clicht. Hom. 12 (1535:107-108); Diet. Phim. 6 (1532:O2r); Castr. Haer. 10 (1571:632); Clicht, Eluc. eccl. 4 (1517:210v-211r) Clicht. Eluc. eccl. 1 (1517:84v) Clicht. Hom. 9 (1535:78) Diet. Salv. Reg. 9 (1526:C3v-D1r) Aug. Alf. Salv. Reg. (CCath 11:74-77) Vezi infra, p. 341 Diet. Salv. Reg. 9 (1526: C2v-C3r)

Grop. Cap. inst. (1549:C3r) Diet. Salv. Reg. ep. ded. (1526:A2r) Diet. Salv. Reg. (1526); Aug. Alf. Salv. Reg. (CCath 11) Diet. Salv. Reg. 3 (1526:B3r) Clicht. Annun. 1 (1519:5r-7v) Clicht. Eluc. eccl. 2 (1517:88r) Aug. Alf. Salv. Reg. (CCath 11:61) Ambr. Cath. Apol. ver. 1.4 (CCath 27:32); Caj. Concept. 2 (Lyons 2:138) Clicht. Annun. 9 (1519:31v) Ambr. Cath. Immac. 2 (1542:26)Mor. Her. 1.25 (Sylvester 6:151); Eras. Hyp. 1 (LB 10:1318) Mor. Her. 4.16 (Sylvester 6:419)

al mîntuirii", pe cînd sfinții erau "mijlocitori ai intermedierii". Împotriva celeilalte obiecții protestante se putea cita mărturia "specială" din 2 Macabei, în ciuda disputei referitoare la canonicitatea acesteia, și se putea trage de aici concluzia că: "Dacă evreii credeau aceasta cu tărie și fără rezerve..., oare nu ar trebui [cu atît mai mult], în lumina legii evanghelice, să creadă creștinii?".

Fecioara Maria era un caz unic pentru ambele tabere. Cu toate că polemicile romano-catolice îi acuzau pe reformați de blasfemii la adresa ei, aceștia continuaseră să o numească "cea mai sublimă creatură după Fiul său" si "Maica Domnului" și să afirme pururea ei feciorie. Cu toate acestea, era necesar să se atragă atenția că, în baza doctrinei despre sola Scriptura, protestanții nu aveau dreptul la astfel de concepții, și să se evidențieze viziunea romano-catolică specifică despre ea. Ea a fost "sălașul întregii Treimi", cea prin care "s-a vestit mîntuirea lumii", prin întruparea Fiului lui Dumnezeu, si de la care "am primit plinătatea harului". Era numită pe bună dreptate mediatrix, pentru că într-un mod special ea mijlocește la Dumnezeu pentru Biserică. Rugăciunea adresată ei nu era în contradictie cu rugăciunea adresată lui Dumnezeu, după cum s-a străduit și Erasmus să arate; nici nu înseamnă că "îi acordăm ei meritul mîntuirii noastre, pentru că în ea este Iisus, Fiul Tău". Cel putin două tratate împotriva lui "Luther și a adeptilor lui" au luat forma unor comentarii la Salve Regina, care, desi avea doar cîteva secole, era mai veche decît doctrina protestantă. Bunavestire a fost "prima taină" a mîntuirii, iar învierea ei imediat după ce a murit a fost firească, la fel ca și sărăcia sa asumată de bunăvoie. Imaculata ei concepție, deși încă problematică, se bucura la acea vreme de o largă recunoaștere și a fost afirmată, în cele din urmă, chiar și de cei care avuseseră rezerve în privința ei. Ca parte a tradiției creștine complete, și doctrina mariologică apartinea "acestei credințe, [ca fiind] învățată de Hristos, propovăduită de către Apostoli" și mărturisită de Părinții ortodocsi si catolici.

## Evanghelia și Biserica catolică

În fiecare etapă și la fiecare subiect al apărării credintei romano-catolice împotriva reformatorilor, în mod pregnant după publicarea Confesiunii de la Augsburg, în 1530, a devenit evident pentru toată lumea că, exact ca în secolul al XV-lea, exista o problemă determinantă pentru toate celelalte: doctrina autorității. Celui care odinioară a fost "apărătorul credinței" împotriva lui Luther<sup>1</sup>, cardinalul Pole îi putea pune acum întrebarea: "Ce validitate are pentru tine practica Bisericii?". După ce a trecut în revistă cele trei subjecte de dezbatere ale apărării sale împotriva lui Bucer - Euharistia, sfinții și celibatul -, alt scriitor a continuat: "La acestea s-a mai adăugat un al patrulea în epistolele mele, și anume autoritatea Bisericii, atît de necesară în această dispută, încît fără ea nu se poate afirma nimic sigur și ferm". Cu ajutorul ei însă "orice dezacord și controversă existente între noi s-ar putea aplana ușor".

Din acest motiv, problema autorității a tulburat Biserica mai mult decît doctrina îndreptățirii. Protestanții ar fi trebuit să-si reamintească un lucru: condamnarea lui Pelagius, pe care ei îl invocau împotriva Romei, fusese realizată prin autoritatea Romei. Scriind împotriva lui Luther, Clichtove cita cuvintele lui Hristos despre "ascultarea de Biserică" ca garanție și pentru instituțiile și ascultările Bisericii care nu aveau o atestare explicită în Evanghelii, cum ar fi ceasurile canonice<sup>2</sup>; scriind împotriva lui Oecolampadius, el descria ca pe o "caracteristică a ereticilor" faptul că aceștia atacau mereu Scaunul Apostolic și pe aderenții săi loiali. Căci desconsiderarea în Noul Testament a "poruncilor oamenilor" nu se referea, asa cum au crezut Zwingli și alții, la "poruncile clericilor" ca atare, ci numai la poruncile "rele și opuse legii lui Dumnezeu". Dacă se întîmpla ca reformatorii să aibă dreptate în vreo doctrină a lor, "au aceasta de la Biserică și din Scriptură", pentru că "Biserica este cea care a apărat acest adevăr în vremurile de dinainte" împotriva ereticilor; cei care au respins autoritatea Bisericii nu au nici un drept asupra

Vezi supra, p. 155 Dried. Eccl. sc·ip. 4 (1533:503); Ems. Ven. Luth. (CCath 4:50)

Pol. Henr. VIII. 1; 2 (1536:17r; 31v)

Lat. Def. Buc. 2 (CCath 8:37)

Pg. Cont. 3 (1541-I: 113r)

Pach, apud CTrid, Act. 11.x. 1546 (CT 5:491)

Dried. Grat. lib. arb. 1 (1537-I:60)

Mt. 18,17

Clicht. Improb. Luth. 5;6 (1533:20v-21r; 28v) Clicht. Improb. Luth. 9 (1533:41v); Ec. Enchir. 32 (CCath 34:340) Clicht. Occ. 1.3 (1526:13v); Aug. Alf. Malag. (1520:E2r); Dried. Lib. chr. 1.2 (1540-1:47-48) Mt. 15,9 Zw. Schl. 16 (CR 89:86-89); Zw. Apol. Arch. 1 (CR 88:271); Conf. Aug. 26.22; 27.37 (Bek. 104; 116) Ambr. Cath. Sac. (1537:25)

Este vorba despre regele Henric al VIII-lea, care între timp se despărțise și el de Biserica romano-catolică (n. trad.).

<sup>2.</sup> Diviziuni ale timpului liturgic, după modelul slujbelor de la Templu. În ritul bizantin se numesc "Ceasuri", iar în ritul apusean "Liturgia orelor" (n. trad.).

Wic. Luth. art. (CCath 18:100-101); Latom, Conf. secr. ep. ded. (1525: A5v) Diet. Phim. 3 (1532: H2r) Ambr. Cath. Consid. 3 (1547: 89r-89v) Wic. Cat. eccl. 4.9 (1535: H2v)

Vezi vol. 1, p. 313

Aug. Ep. fund, 5 (CSEL 25:197)

Vezi supra, pp. 173-174 Luth, Res. Lips. 12 (WA 2:429-432) Luth, Beid, gest. (WA 26:575-578)

Luth. Menschlehr. (WA 10-II: 89), Luth. Henr. (WA 10-II: 216-218)
Zw. Apol. Ach. 36 (CR 88: 293)
Zw. Val. Comp. (CR 91: 70-71)

Mel. Eccl. (CR 23:605; 592); Blngr. Sum. 1.4 (1556:9r-9v); Urs. Loc. theol. 1.3 (Reuter 1:435)

Art. Ratis. 1,A (CR 4:350)

Rdly. Conf. Ltmr. 2,7 (PS 39: 128)

Ec. Enchir. 1 (CCath 34: 27-28) Ambr. Cath. Excus. disp. 3 (1521: 29v) Luth. Capt. Bab. (WA 2:561) Dried. Grat. lib. arb. 1 (1537-1:19); Dried. Eccl. scrip. 4 (1534:563)

Diet. Phim. 2; 3 (1532: E3v; H3r-H3v)

Vezi supra, p. 250 Grop. Antididag. 2 (1547; 21r); Ambr. Cath. Clav. 2 (1543:215; 29) Tap. Orat. 3.3 (Mylius 2:336); Grop. Leyb. 1 (1556:38r) adevărului acesteia. Singurul "judecător infailibil" era Biserica romano-catolică. Din acest motiv, chiar dacă protestanții dădeau impresia că au acceptat toate articolele Crezului, respinseseră articolul "Cred în una sfîntă, catolică, apostolică Biserică", de care "depinde întreg Crezul".

Cea mai succintă, din punct de vedere teologic, și mai eficace, din punct de vedere retoric, formulare a doctrinei autorității era principiul fundamental al lui Augustin: "În ce mă privește, nu aș crede Evanghelia dacă nu m-ar îndupleca autoritatea Bisericii catolice". Formularea augustiniană a redevenit ceea ce fusese - un etalon al diverselor teorii despre autoritatea Bisericii din Evul Mediu tîrziu. Luther a interpretat aceste cuvinte ale lui Augustin ca sprijinind poziția sa împotriva Romei, cu toate că le putea replica acelora care le foloseau întrebînd: "Chiar dacă Augustin a folosit aceste cuvinte, cine i-a dat autoritate, încît noi să fim obligați să credem ce spune el?". Zwingli a răspuns formulării într-o notă asemănătoare, chiar dacă nu a acceptat interpretarea romano--catolică. Reprezentanții protestanților au insistat asupra faptului că Augustin nu învăța "că autoritatea Bisericii este mai mare decît cea a cuvîntului lui Dumnezeu sau că Biserica poate revoca articole [de credintă] enuntate în cuvîntul lui Dumnezeu"; ci a dorit să atribuie Bisericii primelor veacuri autoritatea de a distinge Scriptura autentică de cea falsă.

Însă "avea să devină o obișnuință ca această formulare vehementă a lui Augustin... să-i tulbure pe mulți". Chiar după Leipzig, Eck a citat-o pentru a demonstra că "Scriptura nu este autentică fără autoritatea Bisericii". În felul acesta, formula a învestit Biserica cu puterea de a recunoaște cărțile canonice, după cum a admis Luther; teologii romano-catolici au răspuns însă că această putere a apartinut, conform chiar spusei lui Augustin, Bisericii de-a lungul întregii istorii crestine. Problema acestei puteri era ea însăși complexă, din perspectiva doctrinei protestante care postula mai degrabă o autoritate unică a Scripturii decît simpla autoritate primară, după cum a evidențiat Johann Dietenberger cînd a folosit cuvintele lui Augustin pentru a demonstra că "credibilitatea Scripturii izvorăște din autoritatea universală a Bisericii", nu din vreo putere interioară a cărților de a se autențifica. Însă miza formulării lui Augustin era interpretarea Scripturii, nu numai identificarea ei, asa cum se vedea din spectacolul jalnic oferit de controversa euharistică. Pentru că "ereticii nu Ambr. Cath. Consid. 2;3 (1547:37v-38r; 90r) Henr. VIII. Assert. (1521:R2r-R2v) Luth. Henr. (WA 10-II: 216-218)

Mor. Luth. 2.21 (Sylvester 5:598-610) Mor. Her. 1.30 (Sylvester 6:181)

Mor, Tyn. 7 (Sylvester 8:676-677)

Wic. Ret. Luth. (1538:B3r)

Lat. Def. Buc. 3; 5 (CCath 8:62; 101-102); Mor. Her. 1.25 (Sylvester 6:148-149)

Fish, Sac. 3,21, (CCath 9:67)

Mt. 4,17 (Vulg.)

Grop. Enchir. 2 (1547: 124r-124v) Ambr. Cath. Apol. ver. 4.3 (CCath 27:262) Eras. Hyp.1; 2 (LB 10: 1326; 1414), Tap. Orat. 3.2 (Mylius 2:336); Ambr. Cath. Consid. 2 (1547:36v) Lat. Def. Buc. 5 (CCath 8. 104) Herb. Enchir. 9; 10 (CCath 12:44;49) 2Cor. 3,6 In. 16.13 Diet. Phim. 1; 2; 3 (1532: B3r, E3r; H4r) Zw. Wort. (CR 92:856-857); Bngl. Dec. 5.1 (1552:275r) Ec. Ev. Pres. 1 (1530-I:26r); Fish. Corp. 1.27 (1527; 46r); Fish. Confut. pr. (1523:43); Mor. Tyn. 3 (Sylvester 8: 266)

Wic. Ret. Luth. (1538:A6r)

respectă această regulă" interpretau Scriptura gresit, respingînd unele cărți pe care Biserica le inclusese în canonul ei. În atacul său împotriva Captivității babilonice a lui Luther, Henric al VIII-lea insistase asupra acestui subiect, provocînd un răspuns amănunțit al lui Luther, răspuns la care Thomas More a replicat în și mai mare detaliu. În afară de faptul că are capacitatea de a discerne "care este Evanghelia cea adevărată" față de vreo "pseudoevanghelie" care nu are ce căuta în Noul Testament, "Biserica are de la Dumnezeu și puterea de a distinge sensul adevărat al Scripturii de cel fals". De aici "rezultă că Biserica nu poate gresi în privinta tainelor si a articolelor de credință necesare". În scrierile sale ulterioare, More a citat din nou acceptarea de către Luther a formulei augustiniene, "cuvintele lui Luther însuși împotriva propriilor erezii", pentru a dovedi validitatea "tradițiilor apostolilor", scrisă ori nescrisă.

Efortul protestant de a "purifica Biserica" părea a fi "fundamentul tuturor afirmațiilor voastre", pentru că protestanții își sprijineau pe aceasta "întreaga putere a argumentului vostru, prin care vă despărțiți de adevărata Biserică catolică". Eroarea acestei viziuni asupra autorității consta în substituirea principiului ortodox "Nu trebuie admis nimic contrar Scripturilor" cu principiul exclusiv "Nu trebuie admis nimic mai presus de Scrierea Sfîntă". Astfel, este adevărat că, în sistemul penitential, porunca "Faceți penitență!" nu specifica și detalii despre Taina pocăinței; acestea rămăseseră în sarcina Bisericii, a cărei legislatie, confirmată, spre exemplu, de Ambrozie, este obligatorie pentru credinciosi. Principiul sola Scriptura a înlocuit judecata și autoritatea Bisericii cu judecata particulară și autoritatea arbitrară subiectivă a individului și astfel "a schimbat întregul înțeles al Scripturii pentru a fi în acord cu opiniile voastre". Totuși, "în afara Bisericii catolice" nu putea exista vreo "propovăduire vie și eficientă a cuvîntului", ci numai tirania "literei care ucide și însală". Hristos îi îndrumase pe apostoli nu numai către Scriptură. ci și către "Duhul adevărului" care va călăuzi Biserica. Din experienta universală a Bisericii ortodoxe se stia că ereticii – de exemplu, arienii, după cum au admis Zwingli si Bullinger - "au răsărit din înțelegerea gresită a Scripturii". Căci "oricine citește Scriptura o consideră a fi așa cum este el însuși - catolicul o consideră catolică, altii o consideră altfel".

Ec. Enchir. 4 (CCath 34:81-82) Ambr. Cath. Clav. 2 (1543:216-217); Grop. Buc. (1545:8r); Grop. Cap. inst. (1549:H7r)

Eras. Hyp. 1 (LB 10:1302)

Lat. Def. Buc. 5 (CCath 8:111)

Williams (1962) 511

Luth. Wied. (WA 26:115)

Ec. Enchir. 39; 3 (CCath 34:408; 75)

Latom. Conf. secr. (1525-1350)

Ambr. Cath. Consid. 2 (1547:45r-45v)

Ec. Rep. art. Zw. 1 (1530: C1v); Coch. Luth. art. 1 (CCath 18:6) Wic. Pus. (1534: F1v)

Clicht. Improb. Luth. (1533:4v)

Rom. 3,28

Luth. DB (1522) Rom. 3,20 (WA DB 7:38)
Wic. Luth. art. (CCath 18:84)
Luth. DB (1546) Rom. 3,20 (WA DB 7:39)

Ec. Ev. 2. Adv. 5; 1. Lent. 3 (1530-I: 13v-14r; 95v)

După ce Reforma s-a extins de la un om la o întreagă miscare, devenind pe parcurs mai eterogenă și mai radicală, a devenit din ce în ce mai evidentă inconsistenta principiului sola Scriptura ca mijloc de combatere a doctrinei false: "Cine va fi judecător între ei? Cine va armoniza vreodată toate acestea? Va fi Scriptura sau Biserica?". Era o alternativă falsă, pentru că amîndouă1 sînt perfect compatibile; și, "dacă Sfînta Scriptură este cea mai lipsită de echivoc" autoritate posibilă, cum se face că unii care au acceptat-o negau prezenta reală, în timp ce altii încă o mai afirmau? "Inspirîndu-se din precedentul patriarhal" din Scriptură, unii radicali apărau și practicau poligamia. În schimb, de vreme ce trebuie să admită că botezul copiilor. deși apostolic, nu a fost învătat în mod explicit în Scriptură, cei care erau mai conservatori între reformați, "apărîndu-se de anabaptiști, se dau înapoi de la principiul" fidelității fată de autoritatea unică a Scripturii. Asemenea inconsecvente, confruntate cu un biblicism radical ce ameninta acele elemente de consens dogmatic fată de care protestanții voiseră să rămînă loiali, i-a pus în situația de a încălca propriul principiu de autoritate. Deși "adesea vorbesc despre ea în mod scandalos", au dorit să păstreze dogma Treimii, ce era într-adevăr o formulare desprinsă din învățătura biblică, dar nu apărea în cuvintele vreunui pasaj biblic; același lucru era valabil despre împăcare ca "satisfactie".

În același timp, definiția pe care au dat-o autorității nu i-a împiedicat să "deformeze, dîndu-le un sens străin", pasajele Scripturii care vorbeau despre libertatea voinței, într-o arie a doctrinei în care cei mai multi, dacă nu chiar toti reformatorii, au uitat consensul dogmatic catolic. Chiar traducerea Bibliei a oferit oportunități pentru astfel de deformări, cum ar fi adăugarea cuvîntului "numai" în pasajul clasic despre îndreptătire sau adăugarea cuvîntului "doar", în Romani 3,20, devine: "Prin lege vine doar cunoștința păcatului" - tălmăcire atacată ca falsă și pe care Luther a sters-o din ediția finală a Bibliei sale germane. Astfel de "sfîsiere și deformare a Scripturii" punea în evidență faptul că "interpretarea Sfinților Părinți" era de preferat unei exegeze care ignoră tradiția. Rezultă de aici că "toți cei ce tălmăcesc Scriptura astfel încît o fac să pară contrară credinței Bisericii lui Hristos o tălmăcesc spre osîndă, împotriva învățăturilor lui Hristos și a Duhului

<sup>1.</sup> Scriptura și Biserica (n. trad.).

Mor. Tyn. 1 (Sylvester 8:133-134) Lat. Def. Buc. 5 (CCath 8:105)

Ec. Enchir, 2 (CCath 34:47)

Grop. Cap. inst. (1549: H2r); Ambr. Cath. Clav. 1 (1543: 13-15) Aug. Doct. christ. 2.8.12 (CCSL 32: 39)

Corp. Jur. Can.: Decr. Grat. 1.19.6 (Friedberg 1 61-62) Caj. Pont. 14 (CCath 10:97); Aug. Alf. Witt. Abg. (CCath 11:30)

Mor. Tyn. 2 (Sylvester 8:156)

Clicht, Eluc. eccl. 3 (1517:139r) Clicht. Ven. sanct. 2.12 (1523:75v-76r); Serip. Lib. Scrip. 1 (CT 12:487) Dried, Eccl. script, 1 (1533:15) Wic. Purg. (1545; D2r-D2v); Herb. Enchir. 48 (CCath 12:163); Ambr. Cath. Clav. 2 (1543:31); Aug. Alf. Salv. Reg. (CCath 11:69-70); Ec. Enchir. 25 (CCath. 34:261-262) Clvs. Libr. can. 2 (CT 12:474) Ambr. Cath. Excus. disp. 3 (1521:29v-30v); Pg. Cont. 10 (1541-ll:7v-8r)

lac. 5,4 (Vulg.) Henr. VIII. Assert. (1521:T3r-U1r) Mor. Luth. 1.19 (Sylvester 5:290)

Latom, Ling. 2 (1517;32)

Herb, Enchir, 4 (CCath 12; 30)

Ambr. Cath. Apol. ver. 1.10 (CCath. 27:79) Ambr. Cath. Apol. ver. 4.110 (CCath. 27:285) Său Sfînt". Experiența reformatorilor înșiși demonstra că ideea lor despre "claritatea Scripturii" era o iluzie și că autoritatea ortodoxă trebuia găsită în "armonia dintre Sfînta Scriptură, Biserică și concilii".

Nicăieri nu le apărea criticilor mai vulnerabilă viziunea Reformei despre autoritate decît în problema canonului Scripturii. Răspunsul catolic ortodox în privința canonului a fost cel dat de Augustin, în varianta adaptată de Grațian: acele cărți "pe care Scaunul Apostolic le-a acceptat, iar alții le-au primit de la el" aveau dreptul să fie numite "Scripturi canonice ale Bisericilor catolice". Deşi, după cum se plîngea More, reformatorii "spun că nu cred în nimic altceva" decît în Scripturile canonice, ei "aduc în discuție" canonicitatea acelor părți din Scriptură care contrazic învățătura protestantă - mai precis, Cărțile Macabeilor și Epistola lui Iacov. Înaintea controversei Reformei, Clichtove cita 2 Macabei ca "Sfîntă Scriptură" în sprijinul rugăciunii pentru morți; după izbucnirea controversei, a apărat folosirea unor astfel de cărti deuterocanonice în interiorul Bisericii, însă nu în disputele cu evreii, care nu le recunosteau. Canonicitatea lor, apărată și în volumele generale de studii biblice, a devenit o componentă standard a apărării romano-catolice a purgatoriului, a invocării sfinților și a doctrinei mariane, dar statutul acestor cărți a rămas incert. Disputa legată de canonicitatea Epistolei lui Iacov s-a creat în jurul a două subiecte polemice: statutul sacramental al ungerii bolnavilor, în sprijinul căruia porunca "Presbiterii Bisericii să se roage pentru [cel bolnav], ungîndu-l cu untdelemn în numele Domnului" era principala dovadă biblică; si contradictia aparentă dintre versiunea îndreptățirii din această epistolă și cea din epistolele pauline. În sprijinul epistolei, polemiștii romano-catolici, recunoscînd faptul că aceasta căpătase "gradual" statutul canonic, argumentau că, dacă Epistola lui Iacov ar fi respinsă din pricina contradicției, ar exista aceeași îndreptățire "pentru a respinge epistolele pauline sau alte scrieri bisericesti, de vreme ce Biserica, prin tradiția sa, a transmis și scrierile lui Pavel, și pe a lui Iacov". Metoda adecvată era sublinierea diferențelor dintre epistole, asa cum făcuseră teologi catolici renumiți precum Toma de Aquino; pentru că "Duhul Sfînt nu minte nici în scrierile lui Pavel, nici într-a lui Iacov".

În condițiile existenței unui conflict cauzat de un concept foarte prețuit, o astfel de disponibilitate de a renunța Diet. Phim. ep. ded. (1532:A2v)

Fish. Sac. ep. ded. (CCath 9:5)

Eras. Pseudev. (LB 10:1578)

Lat. Def. Buc. 4 (CCath 8:79)

Apud Calv. Scand. (Barth-Niesel 2:221) Henr, VIII, Coerc. Luth. (1523:A4r); Herb. Enchir. 46 (CCath. 12:157) Coch. Obsc. vir. 4 (CCath 15:21) Serip, Sacr. 1 (CT 12:752) Fish. Confut. 16 (1523:288) Greb. Prot. (CR 90:371); Hub, Gespr. Zw. 1; 2 (QFRG 29; 180; 186); Menn. Gell. Fab. 3 (Herrison 272) Ec. Rep. art. Zw. 6;7 (1530:E1r; E3r) Zw. Tf. (CR 91:216; 258) Zw. Tf. (CR 91, 228-229)

Herb. Enchir. 50 (CCath 12:170) Coch. Luth. art. 3 (CCath 18:43); Coch. Phil. 2.19 (1534:Fr1) Wic. Luth. art. (CCath 18:98) Herb. Enchir. 23 (CCath 12:80) Conf. Helv. post. 14 (Niesel 242)

Ambr. Cath. Consid. 1 (1547:20v-21r)

Caj. Miss. sac 2 (Lyon 3:286); Fish. Corp. 1.31; 3.17 (1527:50r; 138r); Dict. Phim. 2; 3 (1532:D4v-E1r; F3y)

Las. Hos. 2.5 (Kuyper 1:433)

Lat. Def. Buc. 5 (CCath 8:1560)

Ec. Enchir. 1 (CCath 34:22); Wic. Luth. art. (CCath 18:95-96)

"după bunul plac" la porțiuni din canonul biblic în numele căruia fusese de fapt avansat conceptul respectiv era, pentru apărătorii credinței, evidența a cît de strîns legate erau cele cîteva articole de credință. Erasmus se plîngea că: "Mărturisirea păcatelor a fost abrogată, dar acum sînt multi care nu se mai mărturisesc nici măcar lui Dumnezeu". Renunțarea la o componentă a adevărului catolic va conduce "la încă o renunțare și de la aceasta la alta, de vreme ce... s-a deschis calea". Uneori aceste versiuni teologice ale "principiului dominoului" își puteau prelungi existența în forme curioase: reformatorii erau acuzati că adoptă pozitii care, duse pînă la capăt în mod consecvent, ar putea conduce la ateism; se considera că reformatorii luterani cu vederi politice conservatoare instigă la nemulțumiri și revoluție sau chiar că încurajează pacifismul; iar doctrina preoției universale era acuzată, de unii, dar nu de toți, că implică hirotonia femeilor. Nu numai că s-ar fi dat dovadă de mai multă consecvență, după cum observau și anabaptistii, dacă Zwingli, care a susținut că "în privința botezului toți teologii, de la apostoli încoace, s-au înșelat", ar fi respins permanent botezul copiilor, în loc să revină la practicarea lui : dar "sinagoga luteranilor, [care] se pare că pune totul sub semnul îndoielii", readucea la viață și erezia mai veche ce sustine rebotezarea. Și, astfel, "Luther a stîrnit și a cauzat apariția sectei anabaptiștilor", ceea ce dovedea că, odată ce s-a comis o eroare, vor urma și altele. Dovezi suplimentare au fost si diferențele legate de spovedania auriculară, pe care luteranii continuau să o susțină, în timp ce reformatii o respinseseră mereu. Într-o carte publicată la puțin timp după moartea lui Luther, Ambrosius Catharinus l-a acuzat de "o inconsecvență teribilă în doctrină" și că "a mers fără ezitare din rău în mai rău".

Cel mai frecvent citată evidență a radicalizării progresive a învățăturii reformate era cea legată de dezvoltarea doctrinei protestante a Euharistiei. Cu toate că unii protestanți au obiectat față de o clasificare numai pe această bază, scriitorii romano-catolici au continuat să le atragă atenția reformaților că unii dintre ei au respins complet liturghia, iar alții au păstrat părți din ea, în timp ce despre "Luther se spune că mai aprobă încă aproape întreaga structură a vechii slujbe". Luteranilor, între timp, le spuneau că aceia care acum negau tainele erau cu toții copii legitimi ai lui Luther, oricît de "dezgustători" le păreau lor, adevărații

Herb. Enchir. 17 (CCath 12:72)

Ec. Enchir. 29 (CCath 34:299); Fish. Confut. 1. pr. (1523:D3r-D3v)

Fon. apud CTrid. Act. 22.ix.1551 (CT 7-II: 180)

Sad. Genev. (Barth-Niesel 1:454); Fabr. Praep. 68 (CT 4:21)

Ec. Enchir, 4 (CCath 34:81-82)

Dried. Eccl. scrip,4
(1533:599)
Ems. Ven. Luth. (CCath
4:84)
Ambr. Cath. Apol. ver. ded.
(CCath 27:3)
Ec. Ps. 20, pr.; 2; 3 (CCath
13; 6; 12; 21-22)

Pol. Henr. VIII. 2 (1536:37r)

Ec. Ev. Trin. 3
(1530-II:87r); Ec. Eleg.
(1544:A2v; B3v)
Henr. VIII Coerc. Luth.
(1523:A4v); Ambr. Cath.
Consid. (1547:35r)
Ec. Enchir. 39 (CCath
34:405)
Ec. Dial. 2.3 (1517:B4r)
Ec. Rit. 2 (1519:A2v); Aug.
Alf. Witt. Abg. (CCath
11:36)
Ambr. Cath. Excus. disp. 4
(1521:81r)

Wic, Luth, art. (CCath 18:94) Eras, Pseudev. (LB 10:1582); Wic. Ret. Luth. (1538: C2v); Sad. Genev. (Barth-Niesel 1:450); Tap. Orat.1.6 (Mylius 2:328)

Ec. Rit. 3 (1519; A3v)

săi moștenitori. Deteriorarea ortodoxiei euharistice s-a produs prin trecerea de la negarea naturii sacrificiale a liturghiei, ajungîndu-se la negarea prezentei reale sau cel puțin la o teorie a consubstanțierii care să înlocuiască transsubstanțierea. O altă modalitate de a analiza situația consta în urmărirea schimbării care a suferit-o Oecolampadius, de la faptul că a reinstaurat practica împărtășirii laicilor din potir, în iunie 1524, la respingerea prezenței reale în mai puțin de un an, pînă cînd a devenit "cel mai fanatic dusman al celei mai Sfinte Taine" dintre toti reformații. Dat fiind faptul că adevărul e întotdeauna unul, pe cînd minciuna este variată și multiformă, prin proliferarea acestor secte se dovedea că adevărul nu e de partea nici uneia, ci de partea Bisericii catolice. Era și o dovadă că "trebuie să fie și alt judecător decît Scriptura, adică Biserica", pentru a decide care dintre doctrinele euharistice este corectă.

Biserica făcuse prin tradiție această precizare legată de învătătură și de practica sa. Încălcînd principiul "e mai sigur să le urmezi pe cele știute decît să inventezi ceva nou", reformatorii propagau "dogme noi". Desi, atunci cînd punea în contrast "Biserica și inovatorii", e posibil ca uneori Eck să se fi referit numai la diferențele dintre Vulgata și traducerile moderne ale Bibliei, în general, ca și colegii săi, îi ataca pe "vînzătorii de iluzii" pentru că ignorau capodoperele tradiției creștine în favoarea a ceea ce "au scris ereticii afurisiti si blestemați". Greșeala lui Luther era o reînviere a lui Hus și Wycliffe, după cum demonstrase Eck la Leipzig și a continuat să acuze în polemicile de mai tîrziu; pentru că husiții deveniseră proverbiali pentru opiniile lor eretice, si "dogmele gresite ale lui Luther" erau identice cu acele opinii, ceea ce îl făcea pe Luther "patronul" husiților. Astfel, Reforma nu aducea nimic nou cu adevărat și totuși era vinovată de introducerea unei "greșeli noi" în doctrina creștină. Alegerea trebuia făcută, după cum remarcau Erasmus și altii, între o tradiție de cincisprezece secole și una de circa un deceniu. Cauza profundă a divizării și a apostaziei era hotărîrea protestantilor, credinciosi fată de ceea ce ei considerau a fi cuvîntul, voința, Dumnezeu și Evanghelia, "de a nu fi constrînși de autoritatea vreunui sfînt conciliu, suveran pontif, dascăl sfînt sau a vreunei universități" - pe scurt, de nici o voce autoritativă a Bisericii catolice.

Aug. Alf. Malag. (1520: E2r); Clicht, Oec. 1.3 (1526: 13v) Vezi supra, pp. 154, 213 Aug. Alf. Malag. (1520: E4r); Pg. Cont. 12 (1541-II: 24r)

Naus. Misc. 5.1 (CT 12:392-396) Ambr. Cath. Comm. 2Thess. 2; 3-4 (1566:384); Herb. Enchir. 13 (CCath 12:59-60) Ambr. Cath. Consid. 1; 2 (1547:6v; 34r) Calv. Nec. fer. (CR 34:522-524); Mel. Pot. pap. 7 (Bek. 472)

Vezi vol. 2, pp. 186-198; vol. 1, pp. 358-361; vol. 3, pp. 72-76; supra, pp. 160-161

Cont. Pot. pont. (CCath 7:24)

Vezi vol. 2, pp. 187-188

In. 21, 15-17 Eras. Adnot. In. 21 (LB 6:418) Aug. Alf. Babst. stl. (1520:B4v); Fish. Confut. 25 (1523:411) Caj. Pont. 11 (CCath 10:62); Caj. Ev. Joh. 21,16 (1530:211v)

Aug. Alf. Babst. stl. (1520: A3v)

Pg. Cont. 16 (1541-II: 105r)

Pol. Henr. VIII. 1 (1536:18r); Pol. Sum. pont. 5 (1569:10r-13r); Pol. Conc. 23; 28 (1562; 12r; 15r)

Lc. 22,32 (Vulg.)

Caj. Resp. Luth. 5 (Lyon 1:128); Fish. Confut. 23 (1523:410) Caj. Ev. Luke 22:32 (1530:131r); Herb. Enchir. 31 (CCath 12:108-109)

Aug. Alf. Babst. stl. (1520: A4v) Caj. Pont. 3 (CCath 10: 21) Mt. 16,22 Aug. Alf. Babst. stl. (1520: A4r) Vezi vol. 1, p. 37 Ec. Enchir. 3 (CCath 34: 68)

Una dintre aceste voci ale autorității catolice era suveranul pontif, papa, pe care protestanții, păstrînd înclinatia "tuturor ereticilor" de a ataca Scaunul Apostolic, l-au atacat cu fervoare, identificîndu-l cu Antihristul profetiei biblice, așa cum făcuseră și ereticii husiți înainte. Pe lîngă faptul că au recunoscut existența unor "abuzuri" ale papalității și că au catalogat apoi protestantismul ca adevăratul Antihrist, apărătorii credinței au reamintit ascultarea de la început a lui Luther însuși față de Leon al X-lea si, sub presiunea afirmației că justificările existenței papalității sînt complet lipsite de legitimitate biblică, au început să reitereze dovezile exegetice recunoscute ale autorității divine a papalității, dintre care multe se dezvoltaseră în timpul schismei dintre Răsărit și Apus. Existau, cu siguranță, și argumente raționale, "chiar dacă nu erau pasaje din Sfînta Scriptură", care porneau de la ideea purtării de grijă a lui Dumnezeu față de conducerea și unitatea Bisericii Sale. Problema avea totusi să fie decisă pînă la urmă de cuvintele lui Hristos către Petru din Evanghelii, în principal din cele trei pasaje standard: Mt. 16,18-19; Lc. 22,32 si In. 21,17.

Îndemnul lui Hristos adresat lui Petru, "Paște oile Mele", care însemna în greacă, după cum și Erasmus a fost de acord, "Vei conduce oile Mele", nu era doar "imperativ", ci "constitutiv"; el însemna: "Tu, și nimeni altul ca egal al tău, vei păzi oile Mele... pentru a le feri de a fi otrăvite de vreo erezie contra credinței, contra Sfintei Scripturi, contra celor sapte sfinte taine". Nimeni dintre cei care sînt "oi ale lui Hristos" nu poate fi în afara autoritătii lui Petru și a succesorilor lui. Si, astfel, aceste cuvinte l-au făcut pe Petru vicarul lui Hristos, după cum a insistat în repetate rînduri cardinalul Pole. Afirmația lui Hristos către Petru: "M-am rugat pentru tine, ca să nu piară credința ta" este "universală" în privința validității sale, dar unică prin faptul că i-a fost adresată doar lui Petru; ea nu se referea însă la "persoana" lui Petru sau a papilor de după el, ci la "slujire", ce rămîne și după ce persoana a murit. Problema crucială nu era, desigur, moartea, ci apostazia, a lui Petru sau a papei. Petru "greșise" cînd i-a interzis lui Hristos să meargă în Ierusalim ca să moară, devenise "un eretic" cînd s-a lepădat de Domnul și fusese condamnat de Pavel pentru tendințele iudaizante. "Cu toate acestea, rămîne în continuare piatra" pe care Hristos a zidit Biserica Sa; nici condamnarea lui Pavel nu implica faptul că ar fi "egali" în "conducere și putere", ci numai în

Caj. Pont. 3 (CCath 10:21)

Ec. Enchir. 3 (CCath 34:68) Vezi supra, pp. 153-155

In. 3,18 (Vulg.)
Caj. Pont. 13 (CCath 10:83)

Mt. 16.18

Ambr. Cath. Clav. 2 (1543:113) Ambr. Cath. Apol. ver. 2.1 (CCath. 27:93) Wic. Hag. (1541:247a; 1099); Lain. Disp. Trid. 2.2.56 (Grisar 1:76-77) Caj. Pont.1 (CCath. 10:1-2); Caj. Apol. (1513:6r)

Pol. Henr. VIII 2. (1536:45r)

Cont. Pot. pont. (CCath 7:37-39) Ambr. Cath. Apol. ver. 2.13 (CCath 27:149) Vezi supra, p. 160

Aug. Alf. Babst. stl. (1520:C2r) Ec. Enchir. 3 (CCath 34:57) Caj. Pont. 13 (CCath 10:81) Irin. Haer. 3,3.1-3 (Harvey 2:8-12) Fish. Corp. 4.21 (1527:191v) Coch. Luth. art. 2 (CCath 18:32) Pol. Sum. pont.20 (1569:58v) Vezi vol. 1, p. 176 Luth, Def. Ec. jur. (WA 2:636-637); Calv. Nec. ref. (CR 34:522) Caj. Pont. 5; 6 (CCath 10:41; 45); Lain. Disp. Trid. 2.3.60; 2.3.66 (Grisar 1:80-81:90) In. 21.17

Caj. Pont. 11 (CCath 10:64)

In. 10.27

"slujirea apostolească", pe care o împărțeau. Cît despre problema clasică a apostaziei unui papă, poziția cardinalului Cajetan a fost că un papă care a căzut în erezie încetează prin acest fapt a mai fi papă, pentru că, pierzînd adevărata credință, își va pierde dreptul de a fi succesor al lui Petru, înaintea adunării divine, dacă nu în fața "adunării bisericești".

Legitimitatea biblică a papalității venea, cum se întîmplase în special din Evul Mediu tîrziu încoace, din declarația lui Hristos: "Tu ești Petru, și pe această piatră voi zidi Biserica Mea". Cu toate că legea hermeneutică a lui Luther referitoare la un singur sens al Scripturii l-a determinat să aplice declaratia numai lui Petru, a furnizat "dovada incontestabilă" că Hristos le-a conferit primatul nu numai lui Petru, ci (conform "multor scriitori latini"), prin el, lui Clement si tuturor papilor care i-au urmat. Biserica Romei era diferită fată de alte Biserici din acest punct de vedere: capul ei "era același cu capul Bisericii catolice". Iar Petru era diferit de toți ceilalți apostoli prin faptul că el singur mărturisise că Hristos este Fiul lui Dumnezeu; în vreme ce puterea iertării păcatelor și puterea de a le lega si dezlega le fuseseră date tuturor apostolilor, "pașterea" turmei crestine și "confirmarea dogmelor care apartin credinței creștine" le aparțin numai lui Petru și succesorilor săi, ceea ce îl făcea pe papă "vicarul lui Hristos". El rămînea "vicarul lui Hristos" chiar dacă se muta din Roma, deși era "cuvenit și firesc" să rămînă acolo; "minciuna cea nouă" că Petru nu a fost niciodată la Roma și obiecția că primatul nu-l are Roma, ci Ierusalimul nu meritau nici o atenție. Lista episcopilor romani a lui Irineu - disponibilă acum, dar numai parțial, în ediția princeps a lui Erasmus din 1526 - era dovadă a vechimii și ortodoxiei unice a Scaunului roman. Încercarea protestantă de a exploata variantele din Unitatea Bisericii a lui Ciprian pentru avantaj polemic nu a putut rezista unei explicări atente a textului: deși Ciprian vorbea despre apostoli ca despre "egali", tot el spunea că "unitatea Bisericii își are originile din unul, adică din Petru".

Deși "oile" pe care Petru primise poruncă să le "pască" erau cei aleși, despre care Hristos spusese: "Oile Mele Îmi aud glasul, și Eu le cunosc", conducerea pe care o exercita asupra Bisericii nu se reducea doar la cei aleși. Păstorii pe care i-a numit Hristos nu erau ascunși, ci cunoscuți de către toți; de aceea era potrivit ca protestanții să fie întrebați "dacă turma peste care Hristos

Mor. Tyn. 9 (Sylvester 8:1012)

Ec. Resp. art. Zw. 6 (1530; D2r)
Guidic. Eccl. emend 2 (CT 12: 236; 234)
Vezi supra, p. 123
Mt. 18,17
Eras. Hyp.1 (LB 10: 1298-1299); Ec. Enchir. 1 (CCath 34: 33)
Clicht. Hom. 18 (1535: 157)
Herb. Enchir. 8 (CCath12: 42-43)

Diet. Cat. 1.9 (1545: F4r) Fish, Sac. 1.21 (CCath 9:20) 1Tim. 3,15

Ef. 5.27

Ec. Rep. art. Zw. 6 (1530:E1r) Mor. Tyn. 8 (Sylvester 8:836) Lat. Def. Buc. 5 (CCath 8:139); Grop. Enchir. 1 (1547:20v) Coch. Phil. 4.63 (1534: T2r-T2v) Luth, Antinom. (WA 50:477); Luth. Wied. (WA 26:147) Coch, Luth, art. 2 (CCath 18:31) Wie, Luth. art. (CCath 18:110) Ec. Enchir. 1 (CCath 34:19) Tap. Orat. 2.2 (Mylius 2:333) Lat. Def. Buc. 2 (CCath 8:57) Coch. Aeq. dis. (CCath 17:18) Ambr. Cath. Excus. disp. 3 (1521:21r) Grop. Enchir. 2 (1547:107r) Ambr. Cath. Apol. ver. 4.3 (CCath 27:262) Herb. Enchir, 28 (CCath 12:100) Fish. Confut. 27 (1523:437-438); Fish. Corp. 6.26 (1527:277r) Fish. Corp. 1.20; 3.5 (1527:35v; 121v-123v) Ec. Enchir. 34 (CCath 34:360-361) Aug. Alf. Malag. (1520: E4v); Ems. Vent. Lut. (CCath 4:71); Ambr. Cath Excus. disp. 3 (1521:15r) 1Pt. 2,9 Caj. Nov. Test. 3.1 (1530; E2v-E3v); Fish, Sac. 1.19; 2.1; 3.19 (CCath 9:18; 21; 65); Juv. apud CTrid, Act. 12.xii. 1551 (CT 7-II:433) Schatz, Scrut. 7 (CCath 5:96-105) Herb, Enchir. 15 (CCath 12:65); Fish. Sac. 2.48; 3.14 (CCath 9:49; 61); Schatz. Scrut. 7 (CCath 5:99); Steph. Sest. apud CTrid. Act. 22.xii.1551 (CT 7-I: 425) Holl (1948) 322

așezase păstori cunoscuți era sau nu turma Lui și Biserica Lui". Dacă răspundeau afirmativ, cum ar fi trebuit să facă, atunci rezulta că este o greșeală să definești Biserica doar ca pe o asociație a celor aleși, aceasta fiind "greșeala pe care o comiseseră adepții lui Wycliffe și Hus". Altfel, la ce entitate concretă s-ar fi putut gîndi Hristos cînd a poruncit : "Spune-l Bisericii"? În calitate de corp mistic al lui Hristos, condusă de Duhul Sfînt, Biserica catolică este totuși "cunoscută public", nu "ascunsă". Desigur, nu este vorba despre o clădire făcută din piatră, ci despre Biserica vizibilă, instituțională, ierarhică, numită "stîlp al adevărului". Promisiunea că va fi neînvinsă nu aparținea doar unei Biserici care era practic "fără pată" și care nu era prezentă sub acest aspect nici printre protestanți, ci "Bisericii de pe pămînt, care e încă angajată în lupte". Orice altă "Biserică" nu era altceva decît o idee platonică și o himeră. Împotriva radicalilor, Luther a făcut declarații de genul: "Acum o mie de ani nici voi, nici eu nu existam si totusi Biserica s-a păstrat și fără noi"; era o pledoarie pentru Biserica institutională și chiar papală, nu pentru Biserica "ascunsă" a celor aleși. Trebuia ca reformatorii să admită astfel că, deși acum ei se opuneau instituțiilor sale, Biserica era una și existase încă înainte de apariția lor.

"Ori [au vrut să susțină] că nu cei puțini s-au separat de cei multi, ci invers, catolicii de luterani?" Orice astfel de pretenție obraznică reprezenta "vechea eroare a donatistilor". Era asemănătoare cu obiceiul protestant de a risipi ceea ce Dumnezeu a adunat: jertfa inimii și "cea mai mare jertfă a lui Dumnezeu" în liturghie; spovedania fraternă a credincioșilor unul altuia și spovedania sacramentală unui preot; pocăința spirituală și sistemul penitențial; rugăciunea în Duhul Sfînt, "cultul exterior" și "slujbele"; adorarea lui Hristos "în Duh și în adevăr" și adorarea lui Hristos în Euharistie, "Biserica Duhului" și "Biserica fizică"; "credința lui Hristos" și "epistolele decretale" ale legii canonice. Deși încuviințau ideea protestantă că în Noul Testament cuvîntul "preot" nu se referea la apostoli ca atare, ci la Hristos sau la fiecare credincios, cei ce apărau "preoția evanghelică" a Bisericii romano-catolice împotriva reformatorilor interpretau preoția universală a tuturor credinciosilor ca una "prin care omul se oferă complet ca jertfă lui Dumnezeu", și nu, cum interpreta Luther, "ca sprijin, asistență și mijlocire reciproce și fraterne" ale crestinilor. Ei au denunțat sfatul lui Luther, adresat husiților, ca, în caz de urgență, membrii unei

Vezi supra, p. 216 Wic. Luth. art. (CCath 18:106); Coch. Obsc. vir. 4 (CCath15:18); Fish. Confut. 13 (1523:239)

Lat. Def. Buc. 5 (CCath 8:123)

Caj. Pont. 2 (CCath 10:5)

Dried, Lib. chr. 3 (1540-II: 69-72)

Coch. Phil. 4.19; 4.21 (1534; Q1v-Q2r) Apol. Conf. Aug. 7:1-8 (Bek. 233-235); Conf. Helv. post. 18 (Niesel 258)

Mt. 23,2-3

Vezi supra, pp. 153-156

Aug. Alf. Babst, stl. (1520: C2v-C3r); Cap. apud CTrid. Act. 22.ii.547 (CT 5:850)

Ambr. Caht. Apol. ver. 2.17 (CCath 27:159); Caj. Pont. 13 (CCath 10:86) Lat. Def. Buc. 5 (CCath 8:133); Ambr. Cath. Clav. 2 (1541-II:15v) Ems. Ven. Luth. (CCath 4:74); Fish. Sac. 2.14 (CCath 9:28); Pg.Cont. 11 (1541-II:208-209) Herb. Enchir. 33 (CCath 12:115-116); Pg. Cont. 3 (1541-I:127r)

Vezi vol. 1, pp. 320-321 Tap. Orat. 2.8 (Mylius 2:335); Grop. Cap. inst. (1594: A4r) Lat. Def. Buc. 2 (CCath 8.57)

Ambr. Cath. Comm. 1Cor. 1; Ef. 4 (1566: 134, 310)

Diet. Phim. 1 (1532; C2r)

Pol. Disc. pac. (1555:B3r)
Caj. Summul.E
(1530:G8v-H1v); Grop. Buc.
(1545:11v)
Aug. Alf. Babst. stl.
(1520:A2r); Ambr. Cath.
Consid. 3 (1547:74r)

congregații, dat fiind faptul că sînt "preoți", să-și desemneze dintre ei un slujitor.

Mai presus de toate, îi preocupa apărarea doctrinei catolice a preoției împotriva "nebuniei donatistilor". Aplicarea pasajului Matei 16,18 la persoana lui Petru, si nu la papalitate însemna repetarea ereziei donatiste potrivit căreia "autoritatea bisericească nu sălășluiește în slujitori păcătoși"; aceasta demonstra incapacitatea de a distinge între tainele Bisericii, chiar și cele săvîrșite de astfel de slujitori, și "tainele false care se găsesc în templele idolilor". Ei învățau, împotriva "aceleiași vechi apărări a ereticilor" și a donatistilor, că "Biserica este sfîntă, chiar dacă în ea sînt și păcătoși..., nu datorită vreunei sfințenii a vieții sau vreunei probități a moravurilor, ci datorită demnității slujirii" preoției și a tainelor. O astfel de afirmație putea găsi paralele aproape identice în mărturisirile Bisericilor luterană și reformată, care în plus citau cunoscutul avertisment al lui Hristos privind ascultarea fariseilor care sedeau în scaunul lui Moise, ca dovadă că Dumnezeu se folosește și de serviciile oamenilor răi. Același pasaj a devenit textul de bază al romano-catolicilor ca răspuns la plîngerea că membrii clerului trăiesc în păcat. dar și în sprijinul ideii că autoritatea lui Petru nu a fost afectată de căderea acestuia. În opoziție cu protestanții, textul a demonstrat autoritatea prelaților în Biserică și å servit ca bază pentru continuarea elaborării argumentului tradițional al preoției și jertfei veterotestamentare în Noul Testament: "Dacă Hristos voia să i se aducă atîta cinste scaunului lui Moise..., cu atît mai mult ar trebui ascultați și respectati cei ce stau pe scaunul lui Hristos!".

Această reafirmare a argumentelor augustiniene împotriva donatismului se inspira din convingerea lui Augustin că unitatea Bisericii — "universalitatea, vechimea și consensul ei" — trebuie să fie perfectă. În Epistola 1 către Corinteni, Pavel avertizase cu privire la schismă, în Efeseni cu privire la "ereticii dezertori", iar Augustin cu privire la cei ce acceptau autoritatea Scripturii, dar distrugeau unitatea [Bisericii]. Acum, avînd în vedere crescîndele "dezordini interne ale creștinătății", îi revenea fiecărei părți obligația de a recunoaște că, oricît de rele erau abuzurile ce se petreceau în Biserică, nu erau nici pe departe atît de periculoase ca schisma și erezia. Chiar dacă nici un alt argument în favoarea împărtășirii sub o singură specie nu era convingător, rămînea măcar întrebarea dacă merita

Lat. Def. Buc. 2 (CCath 8:54-55)

Pg. Mosc. (1543:2r; 9r)

Pg. Cont. 3 (1541-I: 114r)

Lat. Def. Buc. 5 (CCath 8:136) Grop. Buc. (1545:17v-18r)

Fish. Confut. pr. (1523:44) Luth. apud Disp. Lips. (WA 2:275) Coch. Luth. art. 2 (CCath 18:7); Ambr. Cath. Consid. 1 (1547:8r)

reinstaurarea împărtășirii credincioșilor din potir cu pretul schismei. Din perspectivă dogmatică existau "foarte putine puncte" în dispută între Biserica Ortodoxă Rusă și Occident, însă ea1 "va pieri complet, în primul rînd pentru că s-a depărtat de la unitatea Bisericii". De aceea era necesar ca insistenței protestante asupra cuvîntului și a tainelor - corectă de altfel, ca semne ale Bisericii - să se adauge semnul unității; pentru că "nu prin aceste semne..., ci prin însăsi unitatea sa, care este indivizibilă, ni s-a... transmis Biserica de la începuturile ei", iar Hristos se instituise ierarhia pentru a proteja unitatea. Una era diversitatea, cu totul altceva schisma, iar Luther era "autorul schismei". După cum spusese Augustin, iar Luther fusese cîndva de acord, nu exista păcat mai mare decît sectarismul, care nu putea fi justificat nici de presupusa centralitate a evangheliei. Augustin însusi mărturisise că nu ar fi crezut în evanghelie dacă nu ar fi fost miscat de autoritatea Bisericii catolice.

## De la pluralism la definiție

Strîngînd rîndurile pentru a se apăra și a contraataca, teologii romano-catolici din prima jumătate a secolului al XVI-lea au dat uneori impresia unei omogenități doctrinale mai mari decît era în realitate, însă nevoia de a cădea de acord asupra unor definiții ale învățăturii, în multe (dar cu sigurantă nu în toate) dintre subjectele controversate a scos la lumină diferențele de opinie dintre ei. Biserica romano-catolică a reactionat la Reformă la mijlocul secolului printr-o serie de definiții ale principalelor doctrine aflate în dispută, dar a fost obligată să decidă pe care dintre diversele variante o va sprijini. Ea a făcut trecerea de la pluralism la definiție pe mai multe fronturi, dar cu precădere în privința celor două seturi de probleme identificate de unii teologi mai tîrziu ca principiile "material" si "formal" ale Reformei: natura si locul autorității si doctrina îndreptățirii, cu implicațiile ei asupra doctrinei păcatului originar. Acestea s-au întîmplat la Conciliul de la Trident, întrunit într-o serie de treizeci și cinci de sedințe, cu intermitențe, între 1545 și 1563.

Köstlin (1897) 1:208

Biserica Ortodoxă Rusă. Autorul Albert Pighi își exprimă această convingere în anul 1541 (n. trad.).

Guidic, Eccl. emend. 4 (CT 12:243)

Paul, III, Init. (CT 4:230)

Cresc, apud. CTrid, Act. 21,ix,1551 (CT 7-I; 143)

Pasch, apud CTrid, Act. 7.vii.1546 (CT 305-306) Vezi infra, p. 341

Clvs. Libr. can. 2 (CT 12:472-474)

CFlor. (1438, 1445) 11. Decr. Copt. (Alberigo-Jedin 572)

Apud Mass. Diar. III. 26.ii.1546 (CT 1:495-496) Cerv. Ep. 27.ii.1546 (CT 10:399-400)

Mass. Diar. III. 12.ii.1546 (CT 1:478)

Sevrl. Comm. 15.ii,1546 (CT 1;32)

CTrid, 4. Decr. 1 (Alberigo-Jedin 663-664)

În "Bula de convocare" din 22 mai 1542, papa Paul al III-lea a recomandat cele trei subjecte uzuale aflate pe agenda conciliului: "cele ce țin de puritatea și adevărul religiei crestine; cele ce tin de restaurarea bunelor moravuri și de corectarea celor rele; cele ce țin de pacea, unitatea și armonia creștinilor între ei, fie ei prinți sau oameni din popor". În fiecare dintre cazuri, aceste trei subjecte reflectau în același mod cel puțin trei necesități distincte, dar corelate: să-i înfrunte pe reformatorii protestanți pe terenul lor; să armonizeze contradictiile din interiorul traditiei patristice si al celei medievale; să rezolve diferendele dintre apărătorii credinței romano-catolice. Deși cea de-a treia necesitate avea periodic tendinta de a domina deliberările conciliului, a trebuit să se insiste în mod repetat asupra ideii că prima problemă era de fapt motivul întrunirii conciliului, pe cînd celelalte două erau un obstacol în calea dezbaterii ei. Această insistență a devenit vizibilă în special în dezbaterile asupra tainelor: "Pentru conciliu este de ajuns", recomanda un legat papal, "să condamne ereziile, unde mai sînt multe de făcut, nu să decidă în toate disputele scolastice".

Ca si alte formulări ale credinței din secolul al XVI-lea, definiția specificului romano-catolic de la Trident s-a deschis cu o formulare a problemei autorității - mai precis, cu o definiție a canonului biblic. Problema fusese redeschisă de polemicile protestante și complicată și mai mult de erudiția filologică. În plus, rămînea, în tradiția eclezială acceptată problema stînjenitoare a unui "canon dublu" al Vechiului Testament, care îi situa pe poziții opuse pe Ieronim si pe Augustin. Conciliul de la Florența adoptase la 4 februarie 1441 o listă oficială a cărților canonice, care avea astfel o prezumptivă autoritate; însă, din cauza aspectului confuz al textului decretelor acelui conciliu, nu era prea clar dacă legislația în privința canonului Scripturii era obligatorie, desi cea mai detaliată consemnare a Conciliului de la Trident raporta că "toată lumea a fost de acord că [lista cărtilor canonice] adoptată de Conciliul de la Florența ar trebui acceptată pur și simplu". A fost acceptată, dar nu "pur și simplu", ci numai după ce "mulți și-au făcut auzită părerea, fără a mai respecta vreo ordine". Cînd s-a ajuns la vot, s-au aprobat în unanimitate toate cărțile cuprinse în canonul definit la Florența, și anume canonul mai lung, ce includea cărțile "deuterocanonice", cum ar fi Macabei si Eclesiasticul.

Pentru cei mai multi reformatori, problema canonului, în măsura în care era o chestiune doctrinară de autoritate mai mult decît una istorică de stabilire a autorului (desi cele două erau, bineînțeles, în strînsă legătură), făcea parte din doctrina sola Scriptura, cu toate că dreptul Bisericii de a fixa canonul părea a contrazice această doctrină. Pentru apărătorii credinței romano-catolice de dinainte si de la Conciliul Trident, sola Scriptura a fost, de asemenea, punctul dogmatic în dispută și în dezbaterile asupra canonului : lista conciliului cu cărtile biblice care trebuia incluse a fost decisă, sinoptic și dogmatic, în contextul unei afirmări, împotriva principiului sola Scriptura, a autorității "cărților scrise și a tradiției nescrise", ce într-un fel proveneau toate "din gura lui Hristos" sau fuseseră inspirate de Duhul Sfînt. Nici criticii, nici susținătorii acestui decret nu au observat totusi întotdeauna cu suficientă atentie că conciliul a atribuit în cele din urmă o astfel de autoritate "tradiției apostolice". Existau unii care au cerut o clarificare a expresiei "tradiție apostolică", pornind de la faptul că, de exemplu, porunca de a se abține de la "animalele sugrumate", ce avea cu certitudine o garanție scripturistică, fiind o tradiție apostolică decisă de un conciliu apostolic, era clar "depășită" acum, fiind "abrogată prin desuetudine", pe măsură ce credința Bisericii a crescut și s-a dezvoltat; mai mult decît atît, Biserica o abolise prin "autoritatea ei". Alții au amestecat la întîmplare definiția celor două voințe ale lui Hristos, dată de Conciliul al treilea de la Constantinopol, din 681, cu "tradiția" potrivit căreia "Sfînta Ana este mama Fecioarei Maria".

Mai presus de toate, disputele pe tema sola Scriptura, din secolul al XVI-lea, ca și dezbaterile de dinainte, impuse-seră reflectarea asupra unei întrebări: era întreaga revelație conținută de Scriptură și care era statutul așa-ziselor tradiții nebiblice sau postbiblice, dar care nu erau antibiblice? Sau, în formularea unui episcop de la Trident: "De crezi în dumnezeiasca Scriptură ce a fost scrisă de mîna evangheliștilor și apostolilor, de ce nu crezi dumnezeiasca voce care a fost transmisă prin gura Bisericii?". Un proiect de decret, supus aprobării conciliului, includea formularea: "Acest adevăr al evangheliei este conținut parțial (partim) în cărți scrise și parțial (partim) în tradiții nescrise". Citînd expresii precum cea a lui Bernard, formularea propunea ca ambele să fie privite cu "un sentiment egal de respect" (par pietatis affectus). Deși s-ar putea să

CTrid. 4. Decr. 1 (Alberigo-Jedin 663)

Apud Mass, Diar. III. 17.ii.1546 (CT 1:481)

Fapte 15,29

Apud Sevrl, Comm. 26.ii.1546 (CT 1: 33) Lain. Disp. Trid. 1.2.10 (Grisar 1:12); Ambr. Cath. Consid. 2 (1547:37r); Pol. Conc. 54 (1562:297-30r) Fish. Confut. 16 (1523:271

Vezi vol. 2, pp. 90-103

Jaj. Trad. eccl. 2 (CT 12:524)

Vezi supra, pp. 218-220

Ang. Pasch. Trad. 1 (CT 12:525)

Apud CTrid, Act. 22.iii.1546 (CT 5: 31) Brd, Clr, Praec. et disp. 9.19 (Leclerq-Rochais 3: 266) Lain, Disp. Trid. 1.4.38 (Grisar 1:55); Dict. Phim. (1532: B1r) Apud Sevrl. Comm. 5.iv.1546 (CT 1:45)

CTrid. 4. Decr. 1 (Alberigo-Jedin 663)

CTrid. Act. 8.ix.1551 (CT 7-I:114)
Vauch. apud CTrid. Act.
1.xii.1546 (CT 5:679)

Pol. apud Sevrl. Comm. 14.vi.1546 (CT 1:75) Apud CTrid. Act. 31.v.1546 (CT 5:172); Mrl. Pecc. orig. 1 (CT 12:554); Card. leg. Ep. 19.v.1546 (CT 10:492-493)

Vezi supra, 262-264 Lib. Ratis. 4 (CR 4:194-198)

Grop. Buc. (1545;8r-9v)
Vezi vol. 1, pp. 290-302

Vezi infra, pp. 344-352 Vezi vol.1, pp. 300-302; 324-327 Aug. Serm. 115.4 (PL 38: 657); Serip. apud CTrid. Act. 28v.1546 (CT5:169); Serip. Pecc.orig. 6 (CT 12:548); Ambr. Cath. Consid. 2 (1547:43r)

Coch. Patr. parv. 1.4 (CT 12:171-174)

Vezi supra, pp. 183-186; 261-264 Vezi supra, pp.70-72 Mrl. Pecc. orig. 5 (CT 12:558)

Confut. Conf. Aug. 2 (CCath 33:80-81)

fi reprezentat punctul de vedere al majorității, formula "parțial/parțial" a atras o reacție puternică. Un episcop spunea că punerea Scripturii și a tradiției nescripturale pe același loc este "scandaloasă". Înlocuirea expresiei "cărti scrise și tradiții nescrise" cu "parțial/parțial" a făcut textul final mai acceptabil în general și din cauză că păstra referința la "un sentiment egală de cucernicie și respect"; dar acest "și" putea fi considerat ca sinonim cu "parțial/ parțial" sau putea însemna că adevărul evangheliei era continut întreg de Scriptură, ce era explicată în tradiția ulterioară. Prin acest decret, conciliul si-a definit maniera de a proceda, care consta, după cum s-a formulat într-o sesiune ulterioară, în extragerea învătăturilor sale "din Sfînta Scriptură, din tradiția apostolică, din sfintele concilii recunoscute, din constituțiile și autoritățile suveranilor pontifi și ale Sfinților Părinți și din consensul Bisericii catolice" – toate aceste surse dacă este posibil, mai putine dacă nu se poate altfel.

Și în privința doctrinei păcatului originar au rămas multe probleme nerezolvate în secolul al XVI-lea. Părintii Bisericii scriseseră foarte mult pe această temă, dar nu formulaseră nici o definiție cu caracter normativ; conciliile dinainte, în principal cele regionale și mai puțin cele ecumenice, dăduseră decrete care aveau ca obiect această doctrină, dar nu erau întru totul definitive; părea să existe un consens larg asupra ortodoxiei doctrinei augustiniene. consemnat în documente oficiale romano-catolice si protestante, însă aceasta nu fusese de ajuns pentru a preveni divergențele mari. Relația dintre doctrina augustiniană si traditie, problematică pînă si pe vremea lui Augustin, revenise în actualitate în dezbaterile Reformei; negarea anabaptistă a botezului copiilor, practică ce generase dezvoltarea doctrinei păcatului originar, era bazată pe acuzatia că în Noul Testament nu se precizează nimic despre vreun astfel de botez, pe cînd apărarea botezului copiilor se baza pe argumentul că exista o "tradiție apostolică", desi nescrisă, care îl sustine. Fără traditie, doctrina ar fi pierdută, însă, printr-o inconsecvență fericită, protestanții păstraseră tradiția - nu numai că o păstraseră, ci îi acuzau chiar ei pe oponenți că trădau antropologia lui Augustin. Era un ecou al augustinienilor din cele două secole anterioare, care erau încă citați în secolul al XVI-lea.

Ca parte a strategiei de atac la adresa "neopelagienilor", reformatorii au avut o grijă deosebită să numească "păcat" concupiscența ce rămîne după botez, în contrast cu

Tom. Aq. S.T. 3.27.3, resp. (Ed. Leon. 11:292)

Vezi supra, pp. 196-197 Fish, Confut. 2 (1523:123) Ambr. Cath. Consid. 2 (1547:45v-46r) Leo X. Ex. Dom. 2-3 (Denzinger-Schönmetzer 358)

Bert, apud CTrid: Act.4.vi.1546 (CT 5: 184) Aug. Pecc. merit. 4 (PL 44: 153)

Serip, Concup.1 (CT 12:550-551); Pol. apud Sevrl. Comm. 14.vi.1546 (CT 1.76)Scrip, Pecc. orig. 4 (CT 12:544); Dried. Grat. lib. arb. 1 (1537-I:153) Rom. 6,6; 7,24 Mrl. Pecc. orig.12 (CT 12:563); Grop. Enchir. 2 (1547:40v) CTrid. Decr. min. vi.1546 (CT 12:568); CTrid. Act. 7.vi.1546 (CT 5:197) CTrid. Act. 7 vi 1546 (CT 5:197) Mart. apud CTrid. Act. 8.vi,1546 (CT 5:207)

Apud CTrid. Act. 9.vi.1546 (CT 5:212-213)

Vezi supra, pp. 264-265

terminologia scolastică, ce vorbea despre o "înclinație" (fomes). O astfel de terminologie era inadecvată, deoarece credinciosul îndreptat nu era numai drept, ci, în acelasi timp, și păcătos. Totuși, în doctrina catolică despre harul baptismal, această "înclinație rămasă nu poate fi păcat", iar învătătura reformaților fusese în mod repetat condamnată, în primul rînd de bula papală împotriva lui Luther. Pe aceste căi a și ajuns în discuție la Trident. Unul dintre părinții de la conciliu a spus că nu prin "înclinație" sîntem "subjecti ai urii și mîniei lui Dumnezeu, ci că ea ne îndeamnă spre păcat". Dar Seripando, conducătorul augustinienilor, a insistat, invocîndu-l pe patronul ordinului său, că această concupiscentă este "rădăcina tuturor păcatelor" și "rațiunea păcatului" și în cel botezat și renăscut și că ea e cu adevărat o tintă a repulsiei divine. Fără îndoială, era păcat "într-un fel", căci și Pavel o numise uneori păcat - mai pecis, "trupul păcatului" și "trupul morții". Aceste idei ale lui Seripando au fost cuprinse în mai multe projecte de decret ce afirmau și formula scolastică potrivit căreia păcatul originar rămîne în cel botezat "material, însă nu formal", desi existau unele obiecții la ea, pornind de la faptul că acest conciliu fusese adunat pentru a armoniza "gîndirea Bisericii catolice", nu opiniile învățaților scolastici.

Forma finală a decretului, așa cum a fost adoptată de a cincea sesiune a conciliului, din 17 iunie 1546, părea o expunere, în cinci anateme, a doctrinei augustiniene a păcatului originar, "pe care Biserica catolică răspîndită în întreaga lume a învățat-o mereu", împotriva "adierilor doctrinei" din diverse epoci, fie ea semipelagiană, maniheică, luterană sau anabaptistă. Păcatul lui Adam a constat în pierderea "sfințeniei și virtuții în care fusese creat" și, "transmis prin înmultire, nu prin imitare", a învăluit întregul neam omenesc în moarte și robia diavolului: conciliul a dat această definiție ca reacție împotriva diferitelor forme de pelagianism, inclusiv împotriva a ceea ce a considerat a fi doctrina lui Zwingli. Singurul "leac" împotriva păcatului era "meritul singurului Mijlocitor, Domnul nostru Iisus Hristos, care ne-a împăcat cu Dumnezeu prin sîngele Lui". Opunîndu-se anabaptismului, conciliul a aprobat botezul copiilor ca fiind cuvenit si necesar, întrucît copiii moșteniseră păcatul originar de la Adam prin părinții lor. Opunîndu-se lui Luther, a respins ideea că, prin botez, "vina păcatului originar" nu se șterge, ci doar "nu mai este luată în considerare". "Acest sfînt sinod mărturisește și crede că", adăuga decretul, "concupiscența sau

Coch. Phil. 2.14 (1534:E2r) CTrid. 5. Decr. 1 (Alberigo-Jedin 665-667) Pol. apud CTrid. Act. 21.vi.1546 (CT 5:257); Cas apud CTrid. Act. 20.vii.1546 (CT 5:365); Sarac. apud CTrid. Act. 9.xi.1546 (CT 5:643)

Patav. Just. pr. (CT 12:603) Cerv. apud CTrid. Act. 21.vi.1546 (CT 5:257) Pach. apud Sevrl. Comm. 21.vi.1546 (CT 1:83)

Card. leg. Ep. 21.vi.1546 (CT 10:530) Sarr. apud CTrid. Act. 28.ix. 1546 (CT 5:435) Lip. apud CTrid. Act. 1.x.1546 (CT 5:457); Rov. apud CTrid. Act. 2.x.1546 (CT 5:462); Pach. apud CTrid. Act.11.x.1546 (CT 5:491)

CTrid. Decr. just. II. pr. (CT 5:420); Coch. Phil. 3.6 (1534:H1v)
Serip. apud CTrid. Act. 13.vii.1546; 8.x.1546; 26-27.xi. 1546 (CT 5:333; 486; 668); Serip. Just. 1.2 (CT 12:614-615); Grop. Enchir. 2 (1547:132r)
Steph. Sest. apud CTrid. Act. 25.x.1546 (CT 5:609)
CTrid. Decr. just. II. 7 (CT 5:423)

Apud CTrid, Act. 28.viii,1546 (CT 5:418-419) înclinația (fomes) rămîne și în cei care au fost botezați", dar, în ciuda faptului că în Noul Testament este utilizat termenul "păcat" pentru ea, Biserica catolică nu o considerase niciodată ca fiind păcat în sensul strict al cuvîntului.

Doctrina păcatului originar era în strînsă legătură cu doctrina îndreptățirii, după cum se văzuse din condamnarea învățăturilor lui Luther despre persistența păcatului originar în cel renăscut. Dezvoltarea celor două doctrine nu fusese totuși uniformă; căci, în ciuda afirmației că doctrina îndreptățirii fusese "definită de mult, de către Părinți", în realitate "nu se decisese nimic despre ea la concilii", motiv pentru care trebuia tratată în alt mod. Acum, că Reforma ridicase problema îndreptătirii într-o manieră nouă și viguroasă, era de datoria apărătorilor credinței să vorbească despre această problemă în formule care să fie în acord cu ceea ce fusese "definit de mult, de către Părinți". Desi "complicată și dificilă", era, în același timp, problema de care, "din punct de vedere dogmatic, depinde importanța conciliului", principalul punct de divergentă cu protestanții. Or, așa cum spunea al doilea proiect de decret pe tema îndreptățirii, în cuvintele de deschidere (pe care unii le-au considerat exagerate), "în acest moment nu există nimic mai supărător și mai provocator pentru Biserica lui Dumnezeu decît această doctrină nouă, coruptă și greșită a unora despre îndreptățire". Prin Seripando și tovarășii săi augustinieni a existat însă și o recunoaștere a faptului că îndreptățirea era diferită de alte doctrine prin caracterul ei mai mult "practic" decît "speculativ", astfel încît era admisibil să se vorbească despre ea așa cum "a trăit-o fiecare", adevărații "experți" fiind cei care se știau a fi păcătosi și care învățaseră din experiență ce înseamnă să fii îndreptat de un Dumnezeu iertător -David, Pavel și Augustin (si ar fi putut să adauge, dar nu au făcut-o, Martin Luther). Doctrinele asupra îndreptățirii propuse de reformatori arătaseră pluralitatea punctelor de vedere pe această temă ale celor care susțineau că împărtăsesc tradiția romano-catolică; deși pluralismul s-a manifestat de-a lungul dezbaterilor de la Trident, părinții conciliului au încercat să răspundă în definiția lor Reformei fără a se implica în disputele scolilor de teologie din cadrul romano-catolicismului.

Dezbaterile pe tema îndreptățirii au fost subiectul cel mai important pe agenda conciliului pe parcursul celei de-a doua jumătăți a anului 1546. Acordînd atenție avertismentului lansat la început, că "trebuie să se aplece cu Bert. apud CTrid. Act. 21.vi.1546 (CT 5:259); Serip. apud CTrid. Act. 21.vi.1546 (CT 5:260) Vauch. apud CTrid. Act. 7.xii.1546 (CT 5:643)

CTrid. Act. 7.xii.1546 (CT 5:693)
Pasch. apud CTrid. Act.
21.vi.1546 (CT 5:259);
CTrid. Act. 30.vi.1546 (CT 5:283)

Serip. Decr. just. form. alt. (CT 5:828-833)

CTrid. Decr. just. II (CT 5:426-427); Cerv. apud CTrid. Act. 23.ix.1546 (CT 5:420)

CTrid. 6. Decr. 1.16 (Alberigo-Jedin 678)

CTrid. 6. Decr. 1.8 (Alberigo-Jedin 674)

Apud CTrid. Act. 22.vi.1546 (CT 5: 261) CTrid. Act. 17.xii. 1546 (CT 5: 724); CTrid. Decr. just. II. pr., 7; IV.7 (CT 4: 421, 423; 696) Grop. Leyb. 1 (1556: 33v-34v) Vezi vol.1, p. 341 Rov. apud CTrid. Act. 2x. 1546 (CT 5: 464)

Cerv. apud CTrid. Act. 21.xii.1546 (CT 5:734)

Vezi vol. 1, p. 346

Prosp. Auct. 8 (PL 51: 209)

Apud CTrid. Act. 22.vi.1546 (CT 5:262)

sîrguintă asupra doctrinei îndreptățirii, altfel nu se va lua nici o hotărîre", conciliul a formulat "acest decret după îndelungate discuții", după cum a spus arhiepiscopul Irlandei cînd dezbaterea era aproape de final; asa cum consemnează procesul-verbal din 7 decembrie 1546, "și astfel, slavă Atotputernicului Dumnezeu, prefața și cinci capitole despre îndreptățire au fost definitivate și aprobate azi", desi "au rămas spre a se decide încă trei asupra cărora există îndoieli". A devenit evident curînd că ar fi prematură chiar și formularea unui proiect preliminar de decret înainte de a avea loc dezbateri mai pe larg. Au existat multe projecte de decret, cel putin cinci oficiale si cîteva eforturi individuale, în special din partea lui Seripando, înainte ca textul definitiv să fie acceptat. Nici un alt decret al acestui conciliu, si putine decrete ale altor concilii de dinainte sau de după acesta nu au fost tratate cu atîta grijă. Evoluția decretului a condus și către o clarificare structurală, generată, se pare, de al doilea proiect propus de Seripando în 26 august 1546, introdus în cel de-al doilea proiect al consiliului, din 23 septembrie, prin care conținutul pozitiv al decretului a fost pus în evidentă de "capitole", urmate de condamnările polemice cuprinse în "canoane", al căror scop era ca toți credincioșii "să poată ști nu doar ce trebuie să păstreze și să urmeze, ci și ce trebuie să evite și de ce trebuie să se ferească".

Desi, la drept vorbind, nu se formulase o dogmă conciliară a îndreptățirii, acest lucru nu a exclus un apel la "consensul permanent al Bisericii catolice". Chiar la începutul discuției despre îndreptățire, una dintre întrebările puse s-a referit la autoritățile biblice, conciliare, patristice si tradiționale ale doctrinei. Apelul la "consensul permanent" transpare din formulările succesive ale decretului. Norma era canonul lui Vincențiu de Lerin ("o carte de aur"), care definea consensul din vechime drept criteriu al ortodoxiei crestine. De aceea, pînă și doctrina lui Toma de Aguino, desi acesta s-a bucurat de cinstire si autoritate la Trident, a trebuit să cedeze în fața "învățăturilor Părinților de demult", care exprimau mai bine "consensul Bisericii". Alături de canonul vincențian a stat celălalt principiu vechi, "regula rugăciunii ar trebui să stabilească regula credinței". Așa cum acest principiu le-a permis lui Augustin și adepților săi să revendice apartenența la tradiția patristică a doctrinei păcatului originar, în ciuda faptului că nu exista nici o mărturie explicită în acest sens, la fel acum, diferiti participanți la Trident citau "tradiția" rugăciunilor Serip. apud CTrid. Act. 26-27.xi.1546 (CT 5:670-671)

Vezi supra, p. 160 Apud CTrid, Act. 13.i.1547 (CT 5:800-802)

Mont. apud C'Trid. Act. 15.i.1547 (CT 5:833-834)

CTrid. 6. Decr. 1.7 (Alberigo-Jedin 673) Nav. apud CTrid. Act. 19.x.1546 (CT 5:55-56); Patav. apud CTrid. Act. 22.vi.1546 (CT 5:263); Patav. Just. 3 (CT 5:606) Lain. apud CTrid. Act. 26.x.1546 (CT 5:621) CTrid. 6. Can. 33 (Alberigo-Jedin 681)

Apud CTrid. Act. 5.i.1547 (CT 5:759)

Sal. apud CTrid. Act. 17.viii.1546 (CT 5:414)

CTrid. 6. Can. 1 (Alberigo-Jedin 679)

Vezi supra, p. 287

Laur. apud CTrid. Act. 22-28.vi.1546 (CT 5:279) Tom. Aq. S.T. 2.1.113.2 (Ed. Leon. 7:329-330) Pasch. apud CTrid. Act. 7.vii.1546 (CT 5:303) Bisericii ca autoritate pentru îndreptățire. În acele rugăciuni credincioșii căutau eliberarea prin dreptatea lui Hristos, nu prin fapte bune; de aceea, spunea Seripando, conciliul ar trebui să se plaseze pe poziția tradiției patristice – adică augustiniană – și a avertizat că, în caz contrar, asupra sa va plana "infamia" folosirii faptului că nu există o dogmă explicită ca scuză pentru a păstra tăcerea în privința problemei îndreptățirii. Cînd a fost adoptat decretul final asupra îndreptățirii, diferiți episcopi au cerut ca, în ciuda folosirii abuzive a expresiei la Conciliul de la Constanz, să includă afirmația că "reprezintă Biserica universală". După cum a explicat președintele conciliului într-o ședință ulterioară, motivul pentru care s-a evitat această pretenție a fost prevenirea creării unui precedent negativ.

Decretul final a afirmat consimțămîntul său față de consensul Bisericii universale prin faptul că a încercat să includă doctrina îndreptățirii în planul mîntuirii prin Hristos, care "cîştigase îndreptarea pentru noi prin preasfintele Sale patimi de pe lemnul crucii si a dat satisfactie pentru noi lui Dumnezeu-Tatăl". "Patimile și satisfacția" au fost, în formularea anselmică, premisa doctrinei îndreptătirii. Îmbrățisînd un punct de vedere care fusese exprimat în timpul dezbaterilor, canonul ce încheia decretul final a respins pe neasteptate orice acuzație că doctrina îndreptătirii pe care o promulga stirbea slava sau meritele lui Hristos; iar canonul de la început – care a primit aprobare aproape unanimă, pentru că prin el "erezia pelagienilor este redusă la tăcere", deși existaseră obiecții anterioare, considerîndu-se condamnarea pelagianismului temei" – anatemiza pe oricine "spune că omul se poate îndrepta înaintea lui Dumnezeu prin faptele sale, săvîrsite fie prin puterile sale naturale, fie ca urmare a învățăturii legii, fără harul divin primit prin Iisus Hristos". Dar "mîntuirea" nu trebuia redusă la iertarea păcatelor, așa cum păruse că se întîmpla în sistemul lui Luther. În ciuda relatării, într-un rezumat al discuțiilor de la Trident pe tema definiției îndreptățirii, potrivit căreia "toți teologii" prezenți căzuseră de acord că "a fi îndreptat este același lucru cu a ti se ierta păcatele de către Dumnezeu prin har", acest lucru trebuia privit în lumina principiului derivat de la Toma, conform căruia "stergerea vinei nu poate fi înțeleasă fără prezența revărsării harului". Episcopul Musso de Bitonto a mers pînă acolo încît a separat iertarea păcatelor prin Hristos, care s-a petrecut mai întîi, de îndreptățire,

Muss. apud CTrid. Act. 9.vii.1546 (CT 5:317); Sevrl. Comm. 9.vii.1546 (CT 1:88)

CTrid. Decr. just. IV.8 (CT 5:700)

CTrid. 6. Decr. 1.7 (Alberigo-Jedin 673) CTrid. Decr. just. I.5; II.7; III.8 (CT 5: 386; 424; 636)

Apud CTrid. Act. 22.vi,1546 (CT 5:261)

Card. leg. apud CTrid. Act. 30.vi.1546 (CT 5:281)

CTrid. Decr. just. I. pr. (CT 5:385)

Castr. Haer. 3 (1571:170)

Cost. apud CTrid. Act. 22.vii.1546 (CT 5:369)

Apud CTrid. Act.vii.1546 (CT 5:392)

Lain. apud CTrid. Act. 26,x.1546 (CT 5:625)

CTrid. Decr. just. I.4; 6 (CT 5:386)

Luth. Ep. Joh. 2:18 (WA 20:669)

Vezi supra, pp. 285-287

care nu se baza pe "dreptatea lui Hristos care ne-a fost atribuită, ci pe dreptatea noastră, cînd fiecare dintre noi dobîndește prin patima lui Hristos propria dreptate". Capitolul al șaptelea al formei finale a decretului (identic cu capitolul al optulea al celui de-al patrulea proiect) stipula că îndreptățirea nu este "doar iertarea păcatelor, ci și sfințirea și înnoirea omului interior prin acceptarea voluntară a harului și a darurilor" lui Dumnezeu; fiecare proiect conținuse astfel de stipulări.

Primul dintre dezideratele formulate de comisia teologică atunci cînd au început discuțiile a fost definiția a "ceea ce este îndreptătirea, ca semnificație și conținut al cuvîntului". Pentru a ajuta la clarificarea unei astfel de definiții, legații papali au propus o întreită diviziune a problemei : "cum devine credincios cineva care nu crede"; "cum poate cineva care este îndreptat... să rămînă astfel"; "cum poate cineva să se ridice din nou dacă, după ce a fost îndreptat, cade în păcat". Această împărtire, cuprinsă în prefața primului proiect al decretului, a usurat în multe feluri discuția. De exemplu, a făcut posibilă distincția dintre îndreptățirea adulților (pentru care, în ciuda învățăturii protestante despre sclavia voinței, era necesar consimtămîntul liber) și îndreptățirea copiilor (pentru care era necesar doar botezul); altfel, au avertizat teologii, ar părea că accentul pus pe rolul voinței în îndreptățire se aplică și în cazul copiilor. De aceea, "nu ar fi rău să se știe", a spus un viguros apărător al libertății voinței, că "copiii sînt mîntuiți pe baza dreptății lui Hristos care li se atribuie", așa cum au fost condamnați din cauza nedreptății lui Adam care li s-a atribuit și lor. Însă și distincția existentă între cele cîteva "stări" și semnificații ale îndreptățirii a contribuit la declansarea unei lungi controverse asupra a două noțiuni strîns legate, "dublă dreptate" (duplex justitia) și atribuirea dreptății lui Hristos credinciosului în procesul de îndreptățire. Prima versiune a decretului despre îndreptățire condamna învățătura conform căreia "îndreptățirea este doar atribuire a" dreptății lui Hristos, însă și învățătura conform căreia "dreptatea conferită prin îndreptățire este numai dreptatea lui Hristos" meritată pe cruce, și nu "dreptatea care există în [credincios]", chiar dacă există, bineînțeles, prin Hristos și de la Dumnezeu. Luhter a distins clar "două tipuri de dreptate : a mea și a lui Hristos". Se dezvoltase și o versiune romano-catolică a distincției, ca răspuns la Reformă. La Trident, apărătorul acesteia a fost Seripando, care punea întrebarea "dacă noi, care

Serip. apud CTrid. Act. 8,x.1546 (CT 5:486)

Clvs. apud CTrid. Act. 8,x.1546 (CT 5:486)

Mir. apud CTrid. Act. 27.ix.1546 (CT 5:432)
Ier. 23,6

Mir. apud CTrid. Act. 18.x..1546 (CT 5:550)

Lain. apud CTrid. Act. 26.x.1546 (CT 5:617) Cons. apud CTrid. Act. 16.x.1546 (CT 5:542)

Lun. apud CTrid. Act. 15.x.1546 (CT 5:524)

2Cor. 5,19

Is. 53, 4-6 Lain. apud CTrid. Act. 26.x.1546 (CT 5:612-629); Mir. apud CTrid. Act. 18.x.1546 (CT 5:551)

Serip. apud CTrid. Act. 26-27.xi.1546 (CT 5:668) CTrid. Decr. just. IV. Can. 10; V. Can. 10 (CT 5:714; 777), CTrid. Act. 5.i.1547 (CT 5:759)

CTrid. 6. Can. 10. (Alberigo-Jedin 679)

Apud CTrid. Act. 22.vi.1546 (CT 5: 261)

Caj. Ev. Luke 7:47 (1530:101v); Dried. Concord. 1.2 (1537:39) Grop. Antididag. 9 (1547:35y-36v)

Grop. Enchir. 2 (1547:141v)

sîntem îndreptați... vom fi judecați înaintea judecății divine doar în baza unei dreptăți - mai precis, dreptatea faptelor noastre izvorîtă din harul lui Dumnezeu care este în noi – sau în baza unei duble dreptăți, adică a noastră... și dreptatea lui Hristos, cu patima, meritul și satisfacția lui Hristos completind imperfectiunea dreptății noastre". Un respondent a afirmat că dreptatea lui Dumnezeu, adică a lui Hristos, și cea a credinciosului "sînt una și aceeași"; altul, după ce a declarat într-o sesiune: "Există două dreptăți, una din ele perfectă, a lui Hristos, care ne este dată, alta imperfectă, care este a noastră", afirma trei săptămîni mai tîrziu că, potrivit formulei biblice "Domnul--dreptatea noastră", "nu sîntem drepți în realitate (formaliter) prin dreptatea ce e în Hristos, ci prin cea care este în noi", care s-a împărtășit din Hristos și din dreptatea Sa.

Formula dublei dreptăți era inacceptabilă; pentru că întregul complex al atribuirii și dublei dreptăți era, după părerea lui Diego Lainez, exprimată într-o critică lungă și de impact, o "inovație" al cărei inventator a fost Luther. Aceasta ar subrezi structura satisfacțiilor, indulgențelor și purgatoriului. Conceptul lui Luther potrivit căruia cel îndreptat poate fi "drept și nedrept în același timp" era "complet fals"; apoi, limbajul biblic referitor la "nesocotirea greșelilor" păcătoșilor sau la atribuirea acestor greșeli lui Hristos pe cruce nu putea fi răstălmăcit pentru a se afirma că dreptatea lui Hristos le-a fost atribuită credinciosilor. În ciuda apărării lui Seripando și a eforturilor lui de a-i găsi o dovadă patristică, teoria dublei dreptăți nu s-a bucurat de sprijin și nu a putut fi impusă în decretele conciliului. A apărut în schimb, după ce au fost revăzute cîteva alternative, un canon ce anatemiza și ideea "că oamenii sînt îndreptați fără dreptatea lui Hristos, prin care a cîştigat merite pentru noi", şi învățătura (atribuită lui Luther) că numai dreptatea lui Hristos îi poate face pe oameni "în realitate (formaliter) drepți".

Pe lîngă faptul că teologii cereau o definiție a îndreptățirii, întrebările lor inițiale erau și de genul: "Care sînt cauzele îndreptățirii?" și "În ce sens trebuie înțeles faptul că omul este îndreptat prin credință?". Sensul precis al "cauzei", aplicat la îndreptățire și predestinare, fusese o problemă în primele răspunsuri adresate reformatorilor. Gropper, care a acordat o atenție sporită problemei, a avertizat, la rîndul său, în ceea ce privește folosirea ei în predici. La Regensburg, în 1541, sub conducerea lui Gropper.

Lib. Ratis. 5 (CR 4:198-201) Cerv. apud CTrid. Act. 28.xii.1546 (CT 5:742); Pasch. apud CTrid. Act. 7.vii.1546 (CT 5:304)

Pinar, apud CTrid. Act. 26.vi.1546 (CT 5:277)

CTrid. Decr. just. IV.8 (CT 5:700-701)

Serip. apud CTrid. Act. 28.xii.1546 (CT 5:743); Dried. Concord. 2.3 (1537:184) CTrid. Decr. just. V.7. (CT 5:763; 776) CTrid. 6. Decr. 1.7. (Alberigo-Jedin 673-674)

Wic. Cred. pr. (1535: A2r-A2v)

Wic. Cred. (1535: D2r) Caj. Nov. Test. 5.4 (1530: G8v)

Wic. Cred. (1535:A4v)

Rov. apud CTrid. Act. 6.vii.1546 (CT 5:292)

CTrid. Decr. just. I. 12; 20 (CT 5:388: 391)

CTrid. 6. Decr. 1.6 (Alberigo-Jedin 672)

Bert. apud C'Trid. Act. 8.vii.1546 (CT 5:309-310)

oficialii romano-catolici și protestanți reușiseră să cadă de acord că "forma de exprimare" a reformatorilor, potrivit căreia "sîntem îndreptați numai prin credință", putea fi acceptată numai cu înțelesul că "este doctrina fermă și sănătoasă conform căreia păcătosul e îndreptat printr-o credință vie și activă". Întrucît "apostolul folosește adesea acest mod de exprimare, că sîntem îndreptați prin credintă, ca de o călăuză și o cale spre dreptate", părinții conciliului erau preocupati să identifice care dintre "cauzele" îndreptățirii era credința - care dintre cele patru cauze tradiționale aristoteliene sau, în cel puțin un caz, care dintre cele zece cauze. Ca răspuns la încercarea celui de-al patrulea project de decret de a rezolva această problemă. Seripando a reamintit că nici Scriptura, nici "Părinții de demult ai Bisericii catolice" nu au menționat acest sistem al cauzelor si că "filozofia este cea care ne creează aceste dificultăti cînd căutăm să vorbim despre tainele dumnezeiești folosindu-ne de regulile ei"; dacă decretul avea să vorbească despre patima lui Hristos numind-o "cauza meritorie" sau despre botez ca despre "cauza instrumentală", se cuvenea să adauge că efectul acestor "cauze" ni "se aplică prin credință". Însă, cu o ușoară revizuire în cel de-al cincilea project, definiția cauzelor îndreptățirii a primit aprobare oficială.

Rolul credintei drept "cauză" a îndreptățirii depindea, pentru clarificarea sa, de o mai mare precizie în definiția credinței înseși. Noul Testament "face o practică din a adăuga [în definiția sa asupra credinței] ceea ce credeau apostolii" ca fiind adevărat; tradiția teologică o tratase ca pe o "virtute teologică" și, pornind de la aceasta, drept "credință formată de iubire"; reformatorii, Luther în primul rînd, o definiseră ca "încredere" (fiducia); criticii trebuiau să recunoască faptul că uneori acest sens era cel corect. Cînd se vorbea despre "îndreptățire prin credință", conta așadar foarte mult care definiție domina sau dacă dominau mai multe. Citînd Crezul Atanasian, primul proiect al decretului pe tema îndreptățirii a mers mai departe, definind "credința pe care o cere Dumnezeu" drept "credinta evanghelică, prin care noi credem fără să ne îndoim doctrina ce ne-a fost transmisă de Hristos în învățăturile Lui, prin apostoli și prin Biserică". Și proiectul final descria credința ca "a crede că este adevărat ceea ce a fost în mod divin revelat și promis". Într-o clasificare a celor cîteva semnificații ale cuvîntului, "credința istorică" (fides historica) era pe primul loc, urmată de

1Cor. 13,2

Gal. 5,6

Cas. apud CTrid. Act.
10.xii.1546 (CT 5:699)
Hier. Syr. apud CTrid. Act.
9.xii.1546 (CT 5:320)
Laur. apud CTrid. Act.
23.xi.1546 (CT 5:264);
Castr. Haer. 7 (1571:502)
Crz. apud CTrid. Act.
21.xii.1546 (CT 5:366)

Apud CTrid. Act. 17.xii.1546 (CT 5:724-725)

CTrid. 6. Decr. 1.8 (Alberigo-Jedin 674) CTrid. Decr. just. I.12; II. Can. 6; III. Can. 8; IV. Can. 8 (CT 5:387-388; 426; 640; 714)

CTrid. 6. Can. 9.12 (Alberigo-Jedin 679) Stl. apud CTrid. Act. 13.i.1547 (CT 5: 814-815) Apud CTrid. Act. 31.xii.1546 (CT 5: 750)

Iac. 2,24 CTrid. 6, Decr. 1.10 (Alberigo-Jedin 675) Serip. apud CTrid. Act. 13.vii.1546 (CT 5:336; 370)

Dz. Luc. apud CTrid. Act. 12.viii.1546 (CT 5:330)

Patav. Just. 4. (CT 12:606-607); Dried. Concord. 1.2 (1537:44) CTrid. Decr. just. I.15 (CT 5:389)

Steph. Sest. apud CTrid. Act. 25.x.1546 (CT 5:610)

Aug. Ep. 186.3 (PL 33:820) Serip. apud CTrid. Act. 23.vii.1546 (CT 5:373)

"credința miraculoasă", care poate muta munții din loc, și în sfîrșit de "credința creștină evanghelică" ce a adus îndreptățire, pentru că este, asa cum a numit-o Pavel, "credință lucrătoare prin iubire". Această credință lucrătoare prin iubire, mai ales, "nu este doar încredere, cum spun luteranii", ci "începutul și temelia întregului edificiu spiritual", cuprinzînd toate celelalte virtuți și fiind nedespărțită de ele. Căci aceia care au fost îndreptați si-au însusit dreptatea lui Hristos mai mult "prin nădeide și dragoste decît prin credință", și "nu numai prin credință". Îndreptățirea a fost atribuită credinței, deoarece credința este cea care "predispune" la îndreptățire. Or, după cum consemna decretul final, "credința este începutul mîntuirii omului, temelia și rădăcină a toată îndreptățirea"; dar a făcut apel și la precedentul proiectelor anterioare și a adăugat un canon care condamna pe oricine "spune că păcătosul este îndreptat numai prin credință, ca și cum nu s-ar mai cere nimic altceva", și un altul ce condamna definiția prin care credința era considerată a fi numai încredere. Condamnînd ideea credinței exclusive "nu respingem credința, ci mai degrabă o confirmăm prin mijloacele iubirii". Decretul includea, după unele discuții, afirmația Epistolei lui Iacov că "omul este îndreptat prin faptele bune, și nu numai prin credință", pentru a demonstra că credința care îndreptățeste este credința lucrătoare prin iubire si fapte.

Nedorind să diminueze, desigur, rolul harului divin, ci să asigure rolul faptelor umane care izvorăsc din acesta, conciliul a găsit de cuviintă să le recomande călduros pe amîndouă; căci "harul și voința liberă operează în așa fel, încît toate faptele sînt întru totul și ale lui Dumnezeu, și ale noastre", după cum s-a exprimat episcopul Juan Bernal Díaz de Luco. Patavinus nu exprima doar o părere personală sau părerea colegilor lui augustinieni cînd insista asupra ideii că exista un consens al tuturor teologilor că faptele fără har nu pot îndrepta. Primul proiect al decretului pronunta o anatemă asupra oricui ar spune ceva de genul aceasta: era potrivit să se vorbească de "merit" și "răsplată", așa cum în mod obișnuit vorbea Scriptura, pentru că faptele celui îndreptat erau săvîrșite "avînd harul drept conducător și voința drept partener". Temelia și "cauza principală ale meritelor celui drept" nu erau reprezentate de perfecțiunea morală a faptelor lui, ci de promisiunea lui Dumnezeu, care era infailibilă. Citîndu-l pe Augustin, se putea face referire la ele ca fiind "merite gratuite", de vreme ce erau, în același timp, date ca daruri și cîstigate ca

CTrid. 6. Decr. 1.16 (Alberigo-Jedin 677-678) Vezi vol. 3, p. 182; vezi supra, p. 187 Brd. Clr. Grat. 1.2 (Leclerq-Rochais 3:166) Steph. Sest. apud CTrid. Act. 25.x.1546 (CT 5:610)

Dried. Lib. chr. 1.1 (1540-I:33)

CTrid. Decr. just. IV.11 (CT 5:706; 715)
CTrid. Act. 6,i.1547 (CT 5:761)
Pach. apud CTrid. Act. 11.x.1546 (CT 5:492); Fon. apud CTrid. Act. 12.x.1546 (CT 5:495); Serip. apud CTrid. Act. 9.x.1546; 26-27.xi.1546; 31.xii.1546 (CT 5:498); 666; 751)

CTrid. 6. Can. 20; 21 (Alberigo-Jedin 680)

Leo X. Ex. Dom. 36 (Denzinger-Schönmetzer 361)

CTrid. Decr. just. I.10 (CT 5:387)

Apud CTrid, Act, 28,vi,1546 (CT 5: 280)

Crz. apud CTrid. Act. 12.vii.1546 (CT 5:329)

Pasch, apud CTrid, Act. 7.vii. 1546 (CT 5:304)

Vezi supra, p. 316

Salm. apud CTrid. Act. 26.vi.1546 (CT 5:276)

răsplătiri, nici unul dintre ele fără celălalt. Or, citînd cuvintele bine cunoscute ale lui Bernard, se putea declara: "Confirm legitimitatea meritelor; căci «dați la o parte liberul arbitru și nu mai rămîne nimic care să mai aibă nevoie de mîntuire; dați la o parte harul și nu mai rămîne nici o cale spre a-l mîntui»". Legea avea un rol pozitiv în viața celui îndreptat, asa cum aveau și meritele, și răsplata. Decretul al patrulea a considerat ca un corolar al doctrinei protestante a îndreptării numai prin credință ideea că "evanghelia este în conflict cu legea". Existau dezbateri pe tema acestei formulări, ca și pe tema adăugării afirmației că Hristos "este și un Dătător de lege". În cele din urmă, prima afirmație a fost schimbată: "că și atunci cînd evanghelia ar fi o promisiune simplă și absolută a vieții eterne, fără condiția respectării poruncilor", în timp ce a doua a devenit: "Dacă cineva zice că Hristos Iisus a fost dat oamenilor de către Dumnezeu [numai] ca Mîntuitor. în care trebuie să aibă încredere, iar nu și ca un Dătător de lege pe care trebuie să-L asculte, să fie anatema".

Desi ar fi putut foarte bine să fie parte a discuției despre păcatul originar, problema libertății voinței a primit o atenție deosebită la conciliu mai ales în legătură cu doctrina îndreptățirii. Primul proiect de decret cita condamnarea papală pentru a-si sprijini propria respingere a doctrinei lui Luther despre sclavia vointei: omul s-a pregătit pentru îndreptare prin propria voință liberă, dar numai cînd Dumnezeu i-a pregătit, i-a convertit, determinat și i-a deschis inima. Chiar și mai înainte, în cadrul dezbaterii, au existat numai patru membri ai comisiei teologice care au considerat că e posibil să spui, ca reformatorii, "că, în privința îndreptățirii, libertatea voinței este în situația de a fi cu totul pasivă, nici într-un fel activă". După cum se remarcă în rezumatul dezbaterii, "se pare că nu vorbesc într-o manieră suficient de catolică". Conceptul de "catolic" cuprindea însă o multime de variante. "Dumnezeu nu îndreptățește pe om", potrivit episcopului Antonio de la Cruz, "decît dacă omul se îndreptățeste mai întîi pe sine... Dumnezeu la început îl mișcă pe om, dar omul participă cu propria vointă liberă". Potrivit altui episcop, exista o "miscare dublă a libertății voinței în îndreptarea unui păcătos": către Dumnezeu și departe de păcat. Alt participant, Alfonso Salmerón, a afirmat, pe baza distincției familiare dintre copil și adult, că pentru adult "se cere o participare a libertății voinței pentru a crede lucrurile care s-au revelat". Seripando, arătînd că voința liberă se Serip. Just. 2.2 (CT 12:618); Serip. apud CTrid. Act. 13.vii.1546 (CT 5:334)

Patav. Just. 2 (CT 12:605)

CTrid. 6. Decr. 1.5 (Alberigo-Jedin 672)

Vezi *supra*, pp. 193-194 Vezi *supra*, 265-267

Mont. apud CTrid. Act. 17.xii.1546 (CT 5:727)

Mir. apud CTrid. Act. 18.x.1546 (CT 5:552) Pach. apud CTrid. Act. 17.xii.1546 (CT 5:727) Tap. Orat. 10.14 (Mylius 2:377)

CTrid. Decr. just. I.18 (CT 5:390)
CTrid. Act. vii.1546 (CT 5:393)
Mart. apud CTrid. Act.
13.viii.1546 (CT 5:406)

CTrid. Act. 15-26.x.1546 (CT 5:523-632)
Maz. apud CTrid. Act.
21.x.1546 (CT 5:581-590)

CTrid. Act. 17.xii.1546 (CT 5:727-728)
Tom. Aq. S. T. 2.1.112.5 (Ed. Leon. 7:326-327)
Apud CTrid. Act. 16.x.1546; 19.x.1546; 21.x.1546 (CT 5:546; 560; 564; 588); Caj. Summul. D (1530: F47; Caj. Purg. 2 (Lyon 1:117)
Rom. 8,38-39 (Vulg.); 2Cor. 12.9
Pol. Conc. 47 (1562:27y-28r)

poate opune harului și întrebînd: "Poate omul să răspundă la chemarea lui Dumnezeu prin aceeași voință liberă?", a răspuns: "Bineînțeles că poate, dar numai dacă [voința] a fost ajutată, vindecată și eliberată de către harul divin". Alt augustinian, care avea să-i fie succesor lui Seripando, a descris "mișcarea voinței ce precedă îndreptățirea" ca producîndu-se "cînd harul mișcă voința liberă". Pentru a trasa o cale de mijloc între aceste variante, definiția preciza că "omul nici nu face nimic în timp ce primește inspirația [Duhului Sfînt], de vreme ce ar putea-o respinge, nici nu mai e capabil prin propria voință liberă și fără harul lui Dumnezeu să se miște înspre dreptate în ochii [lui Dumnezeu]".

Un alt corelativ al doctrinei îndreptățirii era certitudinea mîntuirii, cel puțin pentru reformatori, atît datorită căutării unui Dumnezeu bun de către Luther, urmarea fiind Reforma, cît și datorită doctrinei predestinării, a lui Calvin, către care această căutare a condus. În teologia romano-catolică, dimpotrivă, o astfel de certitudine "nu avea nimic de-a face cu doctrina îndreptățirii", după cum observa, pe baza dezbaterilor, episcopul care a prezidat conciliul (care avea să devină curînd papa Iulius al III-lea). Acum, că protestanții adoptaseră poziția potrivit căreia credinciosul nu numai că putea, ci chiar trebuia să fie sigur de mîntuire, trebuiau condamnați în primul rînd pentru asta și aceasta era obligația conciliului; căci o astfel de "certitudine" era "străină Scripturii". Cînd deja în iulie 1546 prima formă a decretului critica "eroarea prin care se afirmă că cei îndreptați nu numai presupun, ci chiar știu cu siguranță că sînt predestinați și se află în grațiile lui Dumnezeu", la care se adăuga greseala "că toți cei îndreptati sînt obligati să creadă asta ferm și sigur", "toată lumea" a fost "în general vorbind, de acord"; totuși, "cei ce vor să discute" problema aveau posibilitatea să o facă. Ei au discutat-o, în legătură și cu problema dreptății atribuite (desi cei mai atenți au observat că este vorba despre două aspecte diferite), apoi într-o sesiune specială dedicată numai certitudinii. Mulți au citat afirmația lui Toma de Aguino conform căreia, fără o descoperire specială, "nimeni nu poate ști dacă are har îndumnezeitor", deși se poate ști și spera "presupunînd, pe baza semnelor". Condiția descoperirii speciale se inspira din declaratiile despre "certitudine" și "suficiență" din epistolele pauline (pe care cardinalul Pole voia să le aplice la modul general tuturor credinciosilor) și, la insistența franciscanilor, din cazul lui Francisc de

Lun. apud CTrid. Act. 15.x.1546 (CT 5:525-526); Pach. apud CTrid. Act. 9.xi. 1546 (CT 5:642-643) Nav. apud CTrid. Act. 19.x.1546 (CT 5:559) Apud CTrid. Act. 17.viii.1546 (CT 5:409)

Apud CTrid. Act. 28.viii.1546 (CT 5:418-419) CTrid. Act. 9.i.1547 (CT 5:773)

CTrid. 6, Decr. 1.9 (Alberigo-Jedin 674)

CTrid. 23. Decr. 18 (Alberigo-Jedin 750-753)

CTrid. 24. Decr. 4 (Alberigo-Jedin 763)

CTrid. 7. Decr. 1. pr. (Alberigo-Jedin 684)

Assisi. Se putea vorbi despre o "certidudine a cunoașterii" sau despre o "certitudine a credinței" sau despre "o certitudine morală"; prima dintre ele era cu siguranță imposibilă "în desfășurarea obișnuită a evenimentelor" (secundum legem communem), a treia era perfect posibilă. Problema era a doua, dacă fără o revelație specială "cineva poate ști cu certitudine, cu certitudinea credinței, că se află [în stare de] har"; tocmai aceasta au negat participanții la discuții și apoi conciliul prin decretul său: "Nimeni nu poate ști cu certitudinea credinței, care nu poate să greșească, că a obținut harul lui Dumnezeu".

## Reafirmarea Bisericii și a dogmei

Concentrarea exclusivă asupra noilor definiții de la Conciliul din Trident, care erau un răspuns adresat Reformei, ar fi un act grav de reducționism; deși sînt de departe cele mai importante pentru subiectul nostru, ele au fost în atenția conciliului doar în primul an sau în primii doi ani de deliberări. Într-adevăr, viziunea că principalele realizări ale conciliului, chiar și pentru istoria doctrinei Bisericii, nu au fost deloc formulările sale dogmatice, ci legislația legată de reformarea și administrarea Bisericii, are un considerabil merit istoric. De exemplu, cele două comandamente, ca fiecare dieceză să-si asume direct responsabilitatea pentru pregătirea clerului și predicării să i se redea locul cuvenit în viața Bisericii, au dus la crearea seminarului teologic modern (în cele din urmă în rîndul protestanților în unele tări, iar în romano-catolicism în majoritatea tărilor) controlat de Biserică, izolat de alte facultăti din universitate, dedicat exclusiv pregătirii profesionale a slujitorilor Bisericii. Toate acestea au avut consecinte pe termen lung pentru istoria doctrinei, din secolul al XVI-lea pînă în prezent.

În plus, Conciliul de la Trident a adoptat definițiile cîtorva doctrine, în care, de fapt, reforma Bisericii și dogma erau o reafirmare a Bisericii și dogmei așa cum fuseseră stabilite de "consensul celorlalte concilii și al Părinților". În primul rînd, această reafirmare implica sistemul sacramental, împreună cu unele implicații doctrinare ale sale, ca purgatoriul, dar și cu unele implicații disciplinare, cum ar fi divorțul. Necazurile din timpul conciliului – ciuma, războiul, manevrele politice imperiale și ecleziastice – au făcut ca discuțiile și promulgarea acestor decrete să se

CTrid. 7. *Decr.* 1. (Alberigo-Jedin 684-686)

CTrid. 24. Decr. 1. (Alberigo-Jedin 753-759)

CTrid. 5. Decr. 2.3; 6; Decr. 1.6 (Alberigo-Jedin 666; 673)

Vezi vol. 3, p 228 Vezi vol. 2, pp. 302-305

Apud CTrid. Act. 17.i.1547 (CT 5: 835-835. Cen. apud CTrid. Act. 20.i.1547 (CT 5: 845-846) CFlor. (1483-1445) Decr. Arm. 5 (Alberigo-Jedin 540-541)

Vezi vol. 3, pp. 228-238 Lain, apud CTrid. Act. 20.i.1547 (CT 5:850); Patav. apud CTrid. Act. 24.i.1547 (CT 5:852)

Cen apud CTrid. Act. 4.ii,1547 (CT 5:876-877)

Crz. apud CTrid. Act. 21.ii.1547 (CT 5:969-970)

CTrid. 13. Decr. 6 (Alberigo-Jedin 696); Maz. apud CTrid. Act. 10.ii.1547 (CT 5: 906)

Cerv. apud CTrid. Act. 6.vi.1547 (CT 6-I: 195)

Apud CTrid. Act. 31.v.1547 (CT 6-I: 166-167)

Cerv. Ep. 21.v.1547 (CT 11:204) Vauch. apud CTrid. Act. 8.iii.1547 (CT 5:1010-1011)

Madr. apud CTrid. Act. 21.ix.1551 (CT 7-I: 144)

întindă pe mai bine de şaisprezece ani, fiind responsabile, în consecință, și de sincopele în ceea ce ar fi trebuit să fie o reafirmare unificată a tradiției romano-catolice cu privire la taine; decretul despre cele şapte sfinte taine a fost dat în 3 martie 1547, iar cele referitoare la căsătorie abia în 11 noiembrie 1563.

Schimbarea participantilor și a punctelor de vedere dă importanță identificării legăturii dintre aceste decrete si cele din sesiunile anterioare, care făcuseră referiri la taine; era, de asemenea, imperativă afirmarea legăturii cu anumite concilii anterioare, mai ales cu al patrulea Conciliu de la Lateran, din 1215, și cu Conciliul de la Florența, din 1439. Comentind lista de erori protestante referitoare la Taine, care fusese întocmită pentru a servi ca bază de discutii, un teolog franciscan a precizat locul unde fiecare dintre ele fusese condamnată. "Declarația scurtă" (brevissima formula) pe tema "adevărului tainelor", adoptată la Florența, definise ca normativ rezultatul dezvoltării medievale a doctrinei celor sapte sfinte taine. De aceea era posibilă condamnarea la Trident a doctrinei sacramentale protestante, "pentru că a fost deja condamnată la Conciliul de la Florența". Ceea ce se spusese la Florența despre tainele individuale era baza de judecare a deviațiilor protestante, fie că era vorba despre Euharistie, fie despre concepția caracterului sacramental conferit, spre exemplu, confirmării de către un episcop. Desi decretul de la al patrulea Conciliu de la Lateran nu făcuse termenul "transsubstanțiere" imun dezbaterii la Trident, doctrina prezenței reale, mărturisită și în decretele disciplinare ale conciliului, a fost și a rămas privilegiată.

Acest consens larg asupra continutului esential al doctrinei romano-catolice a tainelor l-a determinat pe unul dintre copresedinții conciliului, cardinalul Cervini, să sugereze că în privința celor mai multe dintre cele sapte sfinte taine nu este necesară o dezbatere extinsă; după "examinarea canoanelor despre doctrina tainei Euharistiei, nu numai în privința conținutului, ci și a formei lor, cuvînt cu cuvînt" (astfel încît sînt gata pentru a fi date publicității), conciliul nu ar trebui "să-și piardă timpul cu examinarea și hotărîrea conținutului și canoanelor pentru toate tainele". Într-o sesiune ulterioară, gazda conciliului, cardinalul episcop de Trident, relua o afirmație anterioară în mărturisirea "preferinței pentru adorarea acestei preasfinte Taine [Euharistia], mai degrabă decît pentru dispute pe tema ei". Devenea clar din dezbaterile prelungite că atît criticile diverșilor protestanți la adresa viziunii romano-catolice asupra tainelor, cît și pluralismul nerezolvat CTrid. 13. Decr. 1.5 (Alberigo-Jedin 695-696)

Vezi supra, p. 308 Guer. apud CTrid. Act. 21.ix.1551 (CT 7-I:147) Muss. apud CTrid. Act. 9.x.1551 (CT 7-I:189)

Brag, apud CTrid. Act. 12.iii.1552 (CT 7-I: 455)

Vezi vol. 3, pp. 233-237

Vezi supra, pp. 210-211 Apud CTrid. Act. 17.i.1547 (CT 5:838)

Ambr. Cath. apud CTrid. Act. 16.ii.1547 (CT 5:933) CTrid. Act. 1.iii.1547 (CT 5:986-991)

CTrid. 7. Decr. 1.1.1 (Alberigo-Jedin 685) CTrid. 6. Decr. 1.7 (Alberigo-Jedin 673)

CTrid. 7. Decr. 1.1.1; 1.1.5; 1.1.8 (Alberigo-Jedin 684-685)

Esq. apud CTrid. Act. 15.ii.1547 (CT 5:930); Per, apud CTrid. Act. 30.vi.1562 (CT 8:640) Confut. Conf. Aug. 13 (CCath 33:110-111)

Apud CTrid, Act. 17.i,1547 (CT 5:835) Pasch, apud CTrid, Act. 11.ii,1547 (CT 5:922) al teoriilor euharistice din Evul Mediu tîrziu aveau să facă "disputele pe tema ei" inevitabile, chiar și între cei pe care îi unea apărarea practicii "adorării" ei. Deși fuseseră foarte mult tărăgănate, dezbaterile au oferit totuși, mai mult decît discuțiile de mai înainte, ocazia de a i se reaminti conciliului că își impusese să se limiteze la "condamnarea ereziilor, și nu să rezolve disputele scolastice"; ceea ce trebuia "definit", conform episcopului Musso, era învățătura Bisericii, și nu "opiniile scolasticilor". "Opiniile doctorilor care sînt în controversă dintre catolici" urmau să fie exprimate liber în conciliu, dar nu să fie definite ca doctrină a Bisericii.

Desi dezvoltarea istorică a doctrinei sacramentale a început cu considerarea celor sapte taine - în principal, botezul, Euharistia, preotia ierarhică și pocăința - și a continuat cu definirea "tainelor în general" și identificarea lor ca fiind sapte la număr, toate conformîndu-se definiției generale care se referă la elementele unei taine autentice. Conciliul de la Trident a fost obligat de atacuri ca acela al lui Luther din Captivitatea babilonică să acționeze în sens invers. De aceea, prima sarcină a fost reafirmarea deciziilor Conciliului de la Florența în privința celor sapte tainele. Declaratia opozantului lui Luther. Ambrosius Catharinus, că toate pasajele strînse de la reformatori pe tema celor sapte sfinte taine "ar trebui condamnate ca eretice, de vreme ce sînt contrare uzajului Bisericii romano[-catolice]", se poate să fi fost prematură; dar cele treisprezece canoane adoptate de conciliu, după discutii, au pronunțat o astfel de condamnare, deși a manifestat o grijă mai mare decît fusese vizibil în formulările anterioare. Astfel, au reluat conținutul și chiar și limbajul Decretului pentru arminieni de la Florența, dar au repetat și decrete anterioare de la Trident, prin adăugarea unei condamnări a oricărei doctrine a "credinței unice" în legătură cu harul tainelor. Plasarea doctrinei "tainelor în general" în fruntea legislatiei doctrinale pe această temă a conciliului a creat o părere preconcepută despre majoritatea problemelor ridicate în dezbaterile care au urmat pe tema sacramentalității, cu toate că nu a netezit drumul către o "doctrină" cuprinzătoare despre fiecare taină luată în parte, cum ar fi fost de asteptat.

Cea dintîi între erorile protestante, care a servit ca bază a discuției și apoi a canoanelor adoptate pe 3 martie 1547, a fost negarea faptului că există "șapte taine ale Bisericii, nici una în plus, nici una în minus". Deși existau argumente numerologice ale învățăturii bisericești și o Sol. apud CTrid. Act. 26.i.1547 (CT 5:857); Mrtr. apud CTrid. Act. 3.iii.1547 (CT 5:1002) Vezi supra, pp. 218; 320

Apud CTrid. Act. 29.i.1547 (CT 5:867)

Mc. 6,13

Rav. apud CTrid. Act. 23.x,1551 (CT 7-1; 256)

Apud CTrid. Act. 17.i.1547 (CT 5:838)

Apol. Conf. Aug. 13.6 (Bek. 293); Luth. Capt. Bab. (WA 6:567-571)
Sal. apud CTrid. Act. 27,i.1547 (CT 5:859)

CTrid. 7. Decr. 1.1.1 (Alberigo-Jedin 684) Cpr. apud CTrid. Act. 21.ii.1547 CT 5:969) CTrid. 7. Decr. 1.1.9 (Alberigo-Jedin 685) CTrid. 7. Decr. 1.2.11 (Alberigo-Jedin 686)

Vezi supra, pp. 139-144

CTrid, 7, Decr. 1,11-12 (Alberigo-Jedin 685)

CTrid. 7, Decr. 1,2,3, (Alberigo-Jedin 685)

Vezi supra, p. 217

CTrid. 7. *Decr.* 1.2.5; 1.2.2 (Alberigo-Jedin 685) Vezi *infra*, pp. 344-352

oarecare simetrie între şapte păcate capitale sau sapte virtuți și sapte taine, atît dezvoltarea medievală, cît si dezbaterile Reformei au considerat capitală problema instituirii divine. Era necesară, după cum consemna rezumatul discuției, condamnarea, pe de o parte, a afirmației că "nu toate tainele au fost instituite de Hristos" si, pe de altă parte, revendicarea că "o taină există în măsura în care e conținută de Scripturi". Cînd o atentă analiză a criteriilor a dus la concluzia că referința din Evanghelii la ungerea cu untdelemn de către cei doisprezece apostoli nu se putea aplica direct tainei ungerii bolnavilor și că, de aceea, singura referintă scripturistică ce putea fi aplicată era Iacov 5,14-15, care "se potriveste foarte bine cu definiția țainei", dovada instituirii divine a trebuit extrasă printr-un argument a posteriori din efectele ei. Toti au fost de acord, combătînd pretentia Reformei că mirungerea si confirmarea fuseseră instituite de Părinții Bisericii, că, "întrucît sînt taine ale Legii Noi, se spune despre ele că au fost instituite de Hristos, pentru că sînt fundamentele Bisericii pe care ni le-a transmis Hristos". Primul și cel mai important canon pe tema tainelor spune: "Dacă cineva zice că tainele Legii Noi nu au fost toate instituite de Iisus Hristos, Domnul nostru, sau că sînt mai multe sau mai puține de şapte..., sau că vreuna dintre acestea şapte nu e cu adevărat și întocmai taină, să fie anatema". Exista un "consens al Bisericii catolice" asemănător în ceea ce privește învătătura că botezul, confirmarea și hirotonirea ayeau un "caracter" ireversibil și nu trebuia să fie repetate și în ceea ce priveste reafirmarea principiului antidonatist conform căruia, deși, pentru ca o taină să fie validă are nevoie de intentia oficiantului de a săvîrsi o taină a Bisericii, ea nu depinde de vrednicia lui morală.

În acest cadru al sistemului sacramental, botezul a fost primul care a primit propriul set de canoane, ce atacau pe oricine "spune că nu este în Biserica romano-[-catolică] (ce este maica și învățătoarea [mater et magistra] tuturor Bisericilor) adevărata doctrină cu privire la taina botezului". Cele mai drastice dintre aceste canoane nu erau îndreptate împotriva teologiei sacramentale a lui Luther; căci, în conformitate cu înalta sa doctrină despre botez și renașterea baptismală, nu mai puțin decît cu doctrina tridentină, trebuia să fie condamnat oricine învăța "că botezul este opțional, adică nenecesar pentru mîntuire", sau "că apa reală și naturală nu e necesară botezului". Aceste erezii și altele condamnate în canoane, în primul rînd respingerea botezului copiilor, apăruseră

CTrid. 7. Decr. 1.2; 12-14 (Alberigo-Jedin 686) Serip. apud CTrid. Act. 19.ii.1547 (CT 5: 963) Vezi supra, p. 320

CTrid, 7, Decr. 1.2.7 (Alberigo-Jedin 685)

Tom. Aq. S.T. 3.38 (Ed. Leon. 11:381-387)

Calv. Inst. (1536) 4 (Barth-Niesel 1:129)

CTrid. 7. Decr. 1.2.1 (Alberigo-Jedin 685)

CTrid. 7. Decr. 1.3.1-3 (Alberigo-Jedin 686)

CTrid, 14. Decr. 2 (Alberigo-Jedin 710-711; 713) CTrid, 23. Decr. 1 (Alberigo-Jedin 742-744)

CTrid. 24, *Decr.* 1 (Alberigo-Jedin 753-759) Vezi vol. 3, pp. 235-236

Pgn, apud CTrid, Act, 19.ix.1547 (CT 6-I: 471)

CTrid, 24, Decr. 1, Can. (Alberigo-Jedin 755-759) CTrid, 24, Decr. 1.1 (Alberigo-Jedin 754)

CTrid, 24, Decr. 1,2-12 (Alberigo-Jedin 754-755)

Luth, Capt. Bab. (WA 6:550-551); Luth, Ehsach. (WA 30-III:205)

în cadrul mişcării anabaptiste, căreia dezbaterile conciliului i-au acordat doar ocazional atenție. În ciuda obiecțiilor protestanților, ținta anatemei împotriva poziției că, "prin botez, cei care s-au botezat aveau o datorie numai față de credință, nu și față de respectarea întregii legi a lui Hristos" o constituiau doctrinele Bisericilor luterană și reformată. În pofida restricțiilor metodologice pe care conciliul și le impusese, una dintre dezbaterile învățaților medievali și-a găsit expresie în canoane, în parte și datorită faptului că fusese reînviată de protestanți: relația dintre botezul creștin și cel al lui Ioan Botezătorul, pe care Calvin le considera "exact la fel". Opunîndu-se acestei viziuni, conciliul a anatemizat ideea "că botezul lui Ioan a avut aceeași putere ca botezul lui Hristos".

După treisprezece canoane pe tema tainelor în general si după paisprezece canoane despre botez, a fost aproape dezolant cînd Biserica a mai emis trei canoane pe tema confirmării. Primele două erau dedicate unei apărări a sacramentalității confirmării, deja stipulată în decretul despre taine în general, iar al treilea era dedicat identificării episcopului, și nu a unui "simplu preot", ca "oficiant obișnuit" al acestei taine. Aceasta a stabilit un tipar doctrină pozitivă amplificată de disciplină, apărarea includerii pe listă a sapte sfinte taine, urmată de clarificarea problemelor apărute odată cu administrarea și aplicarea lor -, pe care conciliul avea să îl urmeze în definirea fiecăreia dintre celelalte trei taine: ungerea bolnavilor, în 25 noiembrie 1551, preoția ierarhică, în 15 iulie 1563, și, puțin înainte de final, căsătoria, pe 11 noiembrie 1563. O reflexie oarecum prea simplistă a acestui tipar, cu precedent medieval, a fost faptul că, la începutul dezbaterilor pe tema căsătoriei, s-a sugerat de către episcopul și expertul în drept canonic Sebastiano Pighino ca "poziția luteranilor să fie pusă sub anatemă, dar toate celelalte probleme să fie tratate [sub semnul] reformei". Deși conciliul a decretat un set separat de zece "canoane referitoare la reformarea căsătoriei", a încorporat în canoanele sale doctrinale, după un canon ce definea căsătoria ca taină, unsprezece canoane disciplinare referitoare la poligamie, impedimente legate de consangvinitate și înrudire prin alianță, divort și alte chestiuni legate de acestea. După aceea, au urmat, în fapt, recomandările lui Pighino.

"Pozițiile luteranilor" la care se referea Pighino erau în principal cele implicînd negarea de către Luther a definiției sacramentale a căsătoriei, numindu-o "o problemă seculară Buc. Regn. Chr. 2.15 (Strasbourg 15:152-153)

Ef. 5,32 (Vulg.) CFlor. (1438-1445) Decr. Arm. (Alberigo-Jedin 550) Eras. Stun. blasph. (LB 9:369) Aug. Nupt. et concup.1.21,23 (CSEL 42:236)

Serip. apud CTrid. Act. 22,ix.1547 (CT 6-II: 148)

Iac. 5,14-15

CTrid. 14. Decr. 2.1 (Alberigo-Jedin 710)

Apol. Conf. Aug. 13.11-12 (Bek. 293-294)

CTrid. 23. Decr. 1.3 (Alberigo-Jedin 742)

2Tim. 1,6 (Vulg.)

CTrid, 23. *Decr.* 4; Can. 7 (Alberigo-Jedin 742-744)

CTrid, 14, Decr. 1 pr (Alberigo-Jedin 703)

CTrid. 6. Decr. 14 (Alberigo-Jedin 676-677)

Apol. Conf. Aug. 4.271 (Bek. 214)

Vezi supra, p. 218 Bill. apud CTrid, Act. 26,x.1551 (CT 7-I: 269) Grop. apud CTrid. Act. 25,x.1551 (CT 7-I: 266)

exterioară"; Bucer, de exemplu, o considera o responsabilitate specifică a statului, uzurpată de Biserica romano--catolică. Erasmus, la rîndul său, citase dovezi din Ieronim și Augustin în sprijinul ideii că folosirea în Noul Testament a termenului "taină" pentru căsătorie, citat<sup>1</sup> ca text doveditor de Conciliul de la Florența, nu îi acorda automat statutul de taină a Bisericii. Seripando, pregătit ca întotdeauna cu un pasaj adecvat din Augustin, a ripostat că în căsătorie se întîlneau toate caracteristicile unei taine: "Are cuvîntul [Domnului], are un element și conferă un har cu care se aseamănă". Aplicabilitatea textului doveditor standard pentru ungerea bolnavilor fusese și ea criticată de protestanți, dar era întărită de faptul că purta autoritatea "promulgării de către Iacov, apostolul și fratele Domnului". Pentru sacramentalitatea hirotonirii, pe care Apărarea Confesiunii de la Augsburg o considera fără obiecție atît timp cît se referea la "slujirea cuvîntului", stăteau ca dovadă "mărturia Scripturii, tradiția apostolică și consensul unanim al Părintilor", avînd ca locus classicus cuvintele lui Pavel către Timotei despre "harul lui Dumnezeu care este în tine prin punerea mîinilor mele". Aceasta a condus, la rîndul său, la reafirmarea structurii ierarhice a Bisericii si a autorității episcopale ca slujire distinctă (desi nu ca o taină distinctă, episcopatul fiind mai mult exercitarea deplină a preoției). Întrucît în cea mai mare parte a sa legislatia conciliului se referea la episcopi si preoti, și în acest caz a avut cîștig de cauză tiparul doctrinei pozitive amplificate de disciplină.

Taina pocăinței a avut un rol unic în dezbaterile Reformei. După cum notase conciliul în prefața decretului referitor la pocăință, exista o "strînsă înrudire" (cognatio) între pocăință și îndreptățire, așa încît fusese obligat să trateze multe aspecte legate de pocăință în decretele sale anterioare referitoare la doctrina îndreptățirii. Această înrudire era la fel de vizibilă în doctrinele penitențiale ale reformatorilor, care, întrucît iertarea era "însăși vocea evangheliei" și era primită prin credință, au legat-o strîns de îndreptățirea prin credință, dar, cum a observat Eberhard Billick din Köln, manifestaseră și o ambivalență cu privire la statutul sacramental al penitenței. Colegul lui Billick, Johann Gropper, a subliniat că "nu orice fel de pocăință este taină, ci numai cea care se împlinește în iertare", pe

Se referă la textul noutestamentar Ef. 5,32: "Taina aceasta este mare..." (n. trad.).

Vezi supra, pp. 173-174 Tap. apud CTrid. Act. 21.x.1551 (CT 7-I:248)

CTrid. 14, Can. 9 (Alberigo-Jedin 712); Castr. Haer. 2 (1571: 106)

CTrid. 14, Decr. 1.3 (Alberigo-Jedin 704)

CFlor. (1438-1445) Decr. Arm. (Alberigo-Jedin 548)

Vezi vol. 3, pp. 232-233

Apud CTrid. Act. 20-21.ix.1551 (CT 7-I:328-330)

Per. apud CTrid. Act. 13.xi.1551 (CT 7-I:315)

CTrid. 14. Decr. 1.3; Can. 4 (Alberigo-Jedin 703-704)

CTrid. 14. Decr. 1.4 (Alberigo-Jedin 705)

CTrid. 14. Decr. 1.5; Can. 6-8 (Alberigo-Jedin 705-707; 712)

CTrid. 14. Decr. 1,8 (Alberigo-Jedin 708)

Apud CTrid. Act. 25.x,1551 (CT 7-I:264) care preotul o acordă nu prin dreptul său, ci cu autoritatea lui Hristos; și Tapper, imitîndu-l pe Duns Scotus, a identificat iertarea ca fiind conținutul esențial al tainei. De aceea, conciliul, în proiectul definitiv al decretului său, a numit cuvintele preotului "Te iert" (care era în același timp un act juridic, după canoanele conciliului) "forma tainei pocăinței", cuvîntul "formă" fiind luat în sensul aristotelian.

Dacă iertarea era "forma", atunci, potrivit decretului Conciliului de la Florența, "actele penitentului" (căința, mărturisirea, satisfacția) erau, "ca să zicem așa, materia" (quasi materia), de vreme ce fiecare taină trebuia să aibă si formă, si materie. Proiectul preliminar al decretului tridentin îl numea simplu "materia" tainei, dar cîțiva participanti au cerut folosirea din nou a exact acelorași cuvinte ale conciliului anterior. A existat chiar un teolog care a obiectat la desemnarea "celor trei" ca "părți ale pocăinței ca taină". Formularea pozitivă, adoptată de conciliu pe 25 noiembrie 1551, a repus în drepturi expresia "ca să zicem așa, materia", dar a folosit și expresia "părți ale pocăinței" pentru cele trei "acte ale penitentului însuși". În canoanele despre căință conciliul nu a făcut nici o referire la remuscări, dar în declarația sa doctrinară pozitivă a numit remuşcarea "un dar al lui Dumnezeu și un impuls al Duhului Sfînt" care îl dispune pe păcătos spre acceptarea harului oferit în taina pocăinței; singură, fără taină, nu poate duce la îndreptățire. A doua parte a pocăinței, "mărturisirea sacramentală secretă" a tuturor păcatelor capitale unui preot, nu era o simplă "tradiție omenească", ci o problemă de competența "legii divine" care fusese respectată în Biserică de la începuturi.

În privința "satisfacției" penitențiale, conciliul a consemnat că "dintre toate părțile pocăinței" era "cea care fusese mai mult atacată în vremurile noastre" pe motiv că diminua importanța satisfacției realizate de Hristos. În timpul dezbaterii conciliare Gropper a obiectat față de afirmația unui antevorbitor, conform căreia, prin pocăință, "aducem satisfacție pentru un păcat împotriva lui Dumnezeu, prin urmare, pentru vină, nu numai pentru pedeapsă"; dimpotrivă, a insistat Gropper, "supărarea lui Dumnezeu este infinită și nu poate fi stinsă de noi". Pentru a estompa contradicția aparentă dintre satisfacția penitențială și satisfacția oferită de împăcarea realizată de Hristos, alți vorbitori au descris-o pe prima ca pe o cale de "a suferi împreună cu Hristos și de a ni se atribui satisfacția adusă

Guer. apud CTrid. Act. 6.xi.1551 (CT 7-I:297); Muss. apud CTrid. Act. 9.xi.1551 (CT 7-I:305)

CTrid. 14. Can. 13 (Alberigo-Jedin 713)

Vezi supra, p. 186 Apud CTrid. Act. 19.vi.1547 (CT 7-I; 224)

CTrid. 25. Decr. 6 (Alberigo-Jedin 796-797)

Apud CTrid, Act. 17.i,1547 (CT 5:835)

Luth, Inst. min. (WA 12:836)

Tab, apud CTrid, Act. 24.i,1547 (CT 5:852); Grop, Leyb. 2 (1556:261v-262r) Crz. apud CTrid, Act. 21.ii.1547 (CT 5:969)

Vezi vol. 3, pp. 227-228 CLater. (1215) Const. 1 (Alberigo-Jedin 230)

Cons. apud CTrid. Act. 18.ii.1547 (CT 5:937) Ab. Chrys. apud CTrid. Act. 16.v.1547 (CT 6-II:9)

Fosc, apud CTrid, Act. 29.ix.1551 (CT 7-I:168) Leon, apud CTrid, Act. 7.ii.1547 (CT 5:885); Lec. apud CTrid, Act. 8.iii.1547 (CT 5:1010)

Visdom. apud CTrid. Act. 9.ii. 1547 (CT 5:893); Leon. apud CTrid. Act. 7.ii. 1547 (CT 5:889) Cons. apud CTrid. Act. 18.ii. 1547 (CT 5:942)

Apud CTrid, Act. 3.ii.1547 (CT 5:869)

Cons. apud CTrid, Act. 18,ii.1547 (CT 5:943)

de El, încît să fim în același timp slăviți împreună cu El". Canoanele conciliului au condamnat, în același scop, învățătura că "satisfacția penitențială pentru păcate, cît privește pedeapsa lor temporală, nu este în nici un fel acordată lui Dumnezeu prin meritele lui Hristos". Mult mai tîrziu, pe 4 decembrie 1563, conciliul a publicat, pe baza definiției papei Leon al X-lea, un decret despre indulgențe ca putere utilizată de Biserică "chiar și în cele mai vechi timpuri", dar a adăugat un avertisment împotriva abuzurilor și a laxității care amenințau "disciplina bisericească".

Conciliul de la Trident, consecvent istoriei doctrinei tainelor din Evul Mediu și din timpul Reformei, a acordat mai multă atenție și mai mult timp Euharistiei decît tuturor celorlalte taine la un loc. Prima compilație a erorilor protestante referitoare la taine includea afirmația lui Luther că "nici o taină nu poate fi mai importantă decît alta", de vreme ce toate erau fundamentate pe același cuvînt al lui Dumnezeu. Cu toate că unii credeau că afirmația nu ar trebui să-i fie atribuită lui Luther, ci lui Zwingli, era evident că între taine Euharistia era mai importantă, "în special datorită continutului său". Specificarea exactă a conținutului a fost cel mai important aspect în prima parte a discuțiilor conciliare, de acest aspect depinzînd multe altele. Conciliul al patrulea de la Lateran îl specificase în decretul său despre transsubstantiere, iar la Trident a devenit punctul central - transsubstantierea este o modalitate de a exprima consensul veacurilor că trupul și sîngele lui Hristos sînt prezente "în fapt real, cu adevărat și efectiv". Consecvent dorinței exprimate mai înainte, conciliul a căutat în cazul acestor probleme și să evite impresia de inovație, "susținînd înțelesul dat de conciliile anterioare", în primul rînd Conciliul al patrulea de la Lateran.

Obiecțiile față de transsubstanțiere se bazau pe cîteva aspecte diferite. Din felul în care reformatorii foloseau expresia lui Augustin: "Crede și ai și mîncat", al cărei sens real trebuia apărat împotriva celor ce credeau că înseamnă "că Augustin neagă consumarea sacramentală", era evident că, între erorile protestante enumerate, cea "a lui Zwingli, Oecolampad și a sacramentarienilor" avea să învețe "că în Euharistie nu sînt de fapt [prezente] trupul și sîngele Domnului nostru Iisus Hristos". Apoi, motivul obiecției lor față de transsubstanțiere a devenit doctrina prezenței reale, și nu teoria transsubstanțierii ca atare. Același lucru a fost valabil și pentru defăimarea

Vezi supra, p. 228

Visdom apud CTrid. Act. 9.ii.1547 (CT 5:899)
Leon. apud CTrid. Act. 7.ii.1547 (CT 5:884)
Cons. apud CTrid. Act. 18.ii.1547 (CT 5:944); Per. apud CTrid. Act. 26.ix.1551 (CT 7-I:163); Muss. apud CTrid. Act. 29.ix.1551 (CT 7-I:171)

Apud CTrid, Act, 3,x,1551 (CT 7-I:178)

Naus, apud CTrid, Act. 6.x.1551 (CT 7-II: 216-217)

Naus, apud CTrid, Act. 28.ix, 1551 (CT 7-II: 157)

Naus. apud CTrid. Act. 9.x.1551 (CT 7-II: 227)

Apud CTrid, Act. 19,ix,1551 (CT 7-I; 125)

CTrid. 13. Decr. 4; Can. 2 (Alberigo-Jedin 695; 697)

Vezi vol. 3, pp. 213-216

pe care a adus-o Calvin folosirii cuvintelor de instituire, pe care le-a numit "incantație magică". Era necesar ca transsubstanțierea să fie tratată în comparație cu alte doctrine alternative, cum ar fi cea despre distrugerea elementelor sau noțiunea wycclifiană de "remanență" a lor, condamnată la Constanz. "Mai mult decît toate, dușmanii adevărului sînt ofensați" în ce privește transsubstanțierea, "de termenul nou și, după cum zic ei, nemaiauzit", nota un autor al uneia dintre cele mai atente prezentări ale subiectului; aceeași obiecție putea fi (și a fost) ridicată față de termeni nebiblici ca homoousios.

Un alt teolog, la fel de învățat, episcopul Vienei, a avut obiecții puternice față de afirmația propusă în canon că "Părinții noștri și Biserica catolică universală numesc în cel mai adecvat mod această schimbare [a elementelor] «transsubstanțiere»". Căci, adăuga el, "nu e de ajuns de clar cît de vechi sînt Părinții aceștia ai noștri care au utilizat termenul «transsubstanțiere» și nici nu este sigur că Biserica catolică universală a denumit schimbarea minunată a pîinii si a vinului «transsubstantiere»". Cu toate că era de acord că "de la începuturile Bisericii nu a existat aproape nici un conciliu mai general și universal" decît cel de-al patrulea de la Lateran, concluzionase totusi că responsabilă pentru adoptarea de către conciliu a "transsubstanțierii" fusese mai mult presiunea externă a ereziei decît adecvarea sa inerentă. Unul dintre colegii săi a sugerat ca termenul să fie mentionat, dar "să nu pară a fi o chestiune de credință" în sine, în ciuda utilizării sale de către Conciliile de la Lateran și Florența. Limbajul definitiv al decretului de pe 11 octombrie 1551 pare că a luat seama de aceste probleme, pentru că a afirmat "schimbarea întregii substanțe" a pîinii și vinului în substanța trupului și sîngelui lui Hristos, adăugînd că "această schimbare a fost convenabil și adecvat numită transsubstanțiere de către sfînta Biserică catolică"; același limbaj a fost folosit și în canon. Prin aceasta, s-a reafirmat realitatea prezenței și, împreună cu ea, validitatea transsubstanțierii ca modalitate a Bisericii de a mărturisi prezența.

Prezența reală și jertfa liturgică fuseseră împletite mult timp atît în regula rugăciunii, cît și în cea a credinței, iar conciliul și-a transferat atenția de la considerațiile asupra transsubstanțierii și a prezenței reale către jertfă (deși s-au scurs aproape unsprezece ani între decretele referitoare la cele două doctrine). Deja în 1547 Seripando si altii compilaseră cel putin două seturi de "articole ale

Apud CTrid. Act. 29.vii.1547 (CT 6-1:321-323); Serip. apud CTrid. Act. iv.1547 (CT 6-1:323-325) Vezi supra, pp. 218, 240-242

Apud CTrid, Act. 3,i.1552 (CT 7-I; 747)

Guer, apud CTrid. Act. 7.i.1552 (CT 7-1:447)

In. 1,29

Vezi vol. 3, p. 164 Apud CTrid. Act. 20,i,1552 (CT 7-I;478)

Tap. apud CTrid. Act. 8.xii.1551 (CT 7-II:370; 374) Fapte 2,42

Cons. apud CTrid. Act. 9.viii,1547 (CT 6-I:350)

Vezi infra, p. 341 Caj. Miss. sac. 3 (Lyon 3:286); Muss. apud CTrid. Act. 9.i.1552 (CT 7-1:449) Tap. apud CTrid. Act. 8.xii.1551 (CT 7-II:377)

Cons. apud CTrid. Act. 9.viii,1547 (CT 6-I:350); Herv. apud CTrid. Act. 17.viii,1551 (CT 6-I:370) Cons. apud CTrid. Act. 9.viii.1547 (CT 6-I:350)

Lain. apud CTrid. Act. 7.xii.1551 (CT 7-I:380)

ereticilor despre jertfa liturgică", care le-au servit ca bază de discuție și definiție. Așa cum arătase clar controversa anterioară, obiecția protestanților - a celor care au acceptat prezența reală și, nu mai puțin, a celor ce au negat-o era că, numind liturghia jertfă, se diminua inevitabil unicitatea jertfei de pe cruce și se atribuia faptelor umane ceea ce era realizarea singulară a harului divin în Hristos. Părinții conciliului, reacționînd la aceste obiecții, s-au concentrat în primul rînd asupra relației dintre jertfa de pe Golgota și jertfa liturghiei. Un proiect de decret din 3 ianuarie 1552 a folosit "limbajul acestor două jertfe deoarece, desi victima sacrificială (hostia) este una și aceeași... modul de existență și de jertfire este diferit". Ca răspuns la criticile rostite de arhiepiscopul Granadei, dar împărtășite și de alții, njertfa ar trebui definită ca fiind una, nu două", un proiect revizuit declara: "Aceeasi victimă sacrificială, trupul și sîngele lui Hristos, care a fost înjunghiată pe cruce este oferită la liturghie, acelasi miel [al lui Dumnezeu], si nu altul; un singur Hristos este jertfit peste tot și El este unul și același arhiereu pentru amîndouă, El care este jertfă și preot în același timp".

Din cauza tendinței teologilor de a căuta dovezi în Scriptură în sprijinul ideilor lor, era dificil - dar și inutil - să dezbați problema liturghiei ca jertfă pe baze exclusiv biblice. Referința din Faptele Apostolilor la "frîngerea pîinii" și limbajul lui Dionisie Areopagitul dovedeau că aducerea jertfei liturgice pentru cei morți<sup>1</sup> provenea "dintr-o tradiție apostolică". În epistolele pauline (care includ, desigur, si Epistola către Evrei) era frecventă referința la "jertfa lui Hristos, dar nici un cuvînt despre ea la Cină, ci doar pe cruce. Cu toate acestea, Hristos a instituit și taina, și jertfa la Cină, cînd a zis: «Aceasta să faceți»". În această poruncă, "să faceți" nu se referea la "mîncat" sau "băut", de vreme ce "primul sens [al Euharistiei] este acela de a fi jertfită și oferită" ; aceasta însemna verbul și în greacă, și în latină. "Mîncatul" victimei sacrificiale venea după "înjunghiere", atît în Euharistie, cît și în jertfa pascală<sup>2</sup>; "însă noi nu-L mîncăm pe Hristos cel înjunghiat pe cruce, de aceea trebuie să fie cel înjunghiat în Euharistie". La fel, cuvintele Psalmului: "Tu esti preot în veac după rînduiala

În Biserica romano-catolică, pomenirea morților, missa defunctorum, "liturghia pentru morți", este o slujbă oficiată după tiparul liturghiei, incluzînd și momentul sacrificiului euharistic (n. trad.).

<sup>2.</sup> Pesah - jertfa ritualică din Vechiul Testament (n. trad.).

Ps. 111,4 (Vulg.)

Tap. apud CTrid. Act.
8.xii.1551 (CT 7-11:374);
Lain. apud CTrid. Act.
7.xii.1551 (CT 7-11:381)
Grop. apud CTrid. Act.
14.xii.1551 (CT 7-11:445)
Caj. Miss. sac. 6 (Lyon
3:287); Caj. Euch. 9 (Lyon
2:145)
Grop. apud CTrid. Act.
14.xii.1551 (CT 7-11:447);
Tap. apud CTrid. Act.
8.xii.1551 (CT 7-11:375)

Lain, apud CTrid, Act, 7,xii,1551 (CT 7-1:382) Hris, Heb, 17.3 (PG 63:131)

Apud CTrid, Act. 9.xii, 1551 (CT 7-11:536)

Lain. apud CTrid. Act. 17,ii,1551 (CT 7-1:934)

Jedin (1949) 4-1:341 Apud CTrid, Act, 3,ii,1547 (CT 5:870)

Cons. apud CTrid. Act.
18.ii.1547 (CT 5: 955); Pg.
Cont. 7 (1541-1: 168v)
Vezi supra, p. 168
Lain. apud CTrid. Act.
17.ii.1547 (CT 5: 935)
Cons. apud CTrid. Act.
18.ii.1547 (CT 5: 956)

Ab. Chrys, apud CTrid. Act. 16.v.1547 (CT 6-II: 11)

Lomb, apud CTrid, Act. 11,ii,1547 (CT 5;919)

Grop. Leyb. 4 (1556:342r)

Pg. Cont. 7 (1541-1: 160v)

lui Melchisedec" se poate să nu se fi referit la jertfa de pe cruce sau la cea adusă odată pentru totdeauna la Cina cea de Taină, dar trebuie să semnifice "jertfa din Euharistie, care se aduce neîncetat". În ciuda acestei distincții, exista o unitate a jertfei în Noul Testament, pe cruce și la liturghie, după cum arătase Cajetan. De aceea, "jertfa liturgică este, în ce privește ceea ce se oferă, exact taina trupului și sîngelui lui Hristos", fiind diferită de ea doar în maniera de prezentare și în efect. Pentru acest motiv, "nu există nici un conflict între jertfa euharistică și cea de pe cruce. căci prima își trage puterea din cea de-a doua și este beneficiul împlinit de aceasta; de aceea, nu diminuează suferința lui Hristos, ci o sporeste". Cum spunea Ioan Gură de Aur, jertfa liturgică era un "exemplar" al jertfei de pe Golgota și era una cu ea; nu diminua jertfa vesnică, ci, "doar pentru că nu aducem jertfa noastră, ci pe a lui Hristos, nu anulăm și nu golim de efect, prin ceea ce aducem noi, ce aduce Hristos".

Prin reafirmarea prezenței reale ca susținută inițial de către Conciliul al patrulea de la Lateran în legătură cu transsubstanțierea, combinată cu viziunea tridentină asupra autorității Bisericii și a tradiției, care "nu pot greși", a fost relativ ușor să se elimine problemele doctrinare, deosebite de cele practice și politice, create de administrarea Euharistiei sub o singură specie. "Problema potirului a fost intens politizată", existînd în ambele tabere multe argumente pragmatice. Cererile husite si protestante legate de împărtășirea din potir fuseseră cuprinse în lista erorilor legate de doctrina euharistică, în ciuda constientizării existenței unor diferențe între Răsărit si Apus. Cusanus, în răspunsul către husiti, apărase dreptul Bisericii "de a schimba, în funcție de cerințele vremii, atît ritualul, cît și interpretarea Scripturii". Fără îndoială, Scriptura părea că favorizează folosirea ambelor specii. aşa încît "nu vom fi niciodată în stare să-i convingem pe baza Sfintei Scripturi". Dar concepția lui Augustin despre hrana spirituală, pe care protestanții o citau adesea, respingea pretenția împărtășirii sub ambele specii. Dintre diversele argumente în favoarea împărtășirii sub o singură specie, unul dintre cele mai eficiente, în special ca răspuns adresat protestanților, era faptul că [acest tip de împărtăsanie] apăruse ca urmare a cererii credinciosilor de a se evita vărsarea speciilor sfinte din potir, asadar pe baza unui "anumit consens al credinciosilor lui Hristos". Acest consens a fost, după cum afirma decretul final,

CTrid. 21 Decr. 1.2 (Alberigo-Jedin 727)

CConst. (1414-1418) 13 (Alberigo-Jedin 419)

CTrid, 21 Can. 3; Decr.3 (Alberigo-Jedin 727)

Pach. apud CTrid. Act. 28.v.1546 (CT 5:166); Mrl. Pecc. orig. 4 (CT 12:557)

Apud CTrid. Act. 28.v.1546 (CT 5: 197)

CTrid. Act. 14.vi.1546 (CT 5:223)

Vezi supra, p. 98 CTrid. 7 Decr. 1.6 (Alberigo-Jedin 667)

CTrid, 25 Decr. 4.2 (Alberigo-Jedin 785)

Pol. Sum. pont. 32 (1569: 95r); Pol. Conc. 2 (1562: 2v-3r) una dintre "cauzele drepte și un motiv pentru care laicatul și clerul (cînd acesta din urmă nu săvîrșește [taina]) ar trebui să se împărtășească numai sub o singură specie, a pîinii". Conciliul a reafirmat, împotriva acuzației că o astfel de împărtășanie e incompletă, învățătura Conciliului de la Constanz că "Hristos total și complet" este prezent sub ambele specii în Euharistie și poate fi "primit sub fiecare specie în parte".

Nimic din acestea nu reprezenta ceva nou, dar trebuiau reafirmate ca răspuns la alternativele protestante. Totuși, rezolvarea cîtorva dintre chestiunile doctrinare ridicate de Reformă, deși au figurat proeminent în dezbaterile interconfesionale, au fost încredințate de către Conciliul de la Trident pentru altă întîlnire, motiv pentru care ne vom ocupa de ele în volumul final al acestei lucrări. Formularea legată de sursele revelației a fost de fapt o hotărîre de a nu clarifica problema, aceasta fiind lăsată în seama polemicilor si apoi reluată (și lăsată iarăși nedecisă) de către Conciliul Vatican I, din 1870, și de Conciliul Vatican II, din 1962-1965. Doctrina imaculatei concepții a Fecioarei Maria a apărut în timpul dezbaterilor legate de păcatul originar, ca o implicație inevitabilă. Cînd s-a vorbit într-unul dintre proiectele de decret despre păcatul originar ca transmis "întregului neam omenesc în conformitate cu legea sa universală", implicațiile mariologice ale acestei afirmații au condus la eliminarea sa și, în cele din urmă, la un nou paragraf, la sfîrșitul decretului, în care se specifica faptul că nu a fost în intenția conciliului să o includă pe Maria în afirmatia despre universalitatea păcatului originar și se citau constituțiile cu privire la Fecioară, promulgate de către papa Sixtus al IV-lea în 1477 și 1483; paragraful nu a mers pînă la definirea imaculatei concepții ca dogmă obligatorie, ca articol de credintă, valabil pentru întreaga Biserică. Aceasta se va produce abia la 8 decembrie 1854. prin bula Ineffabilis Deus, a papei Pius al IX-lea. Și, în ciuda soluționării pragmatice a chestiunii ecleziologice reprezentate de simplul fapt că a fost convocat de către papă, conciliul nu a ajuns, prin povața legată de "ascultarea" față de papă, la o pronunțare definitivă nici în chestiunea autorității relative a acestuia și a conciliului în probleme de doctrină, nici în cea legată de infailibilitatea papală. Şi aceste chestiuni aveau să mai aștepte pînă la Conciliile Vatican I și II.

## Provocări la adresa continuității apostolice

Luth. apud Disp. Lips. (WA 2:323)

Vezi supra, pp. 303-307

Vezi supra, pp. 218-219 Luth. Alb. Pr. (WA 30-111:552)

Blngr. Assert. orth. (1534:5r)

Calv. Scand. (Barth-Niesel 2:205; 191-192)

Vezi vol. 1, pp. 127-139

Fapte 2,42 Tim. 1,14; 1Tim. 6,20 (Vulg.) Vezi vol. 1, pp. 340-347

Vinc. Ler. Comm. 22.27 (Moxon 87)

Vezi vol. 2, pp. 39-45

Eus. II.e. 1.1.1 (GCS 9:6) Vezi vol. 1, p. 137

Cînd Luther, în numele autorității Scripturii, care este cuvîntul lui Dumnezeu, a afirmat doctrine precum îndreptățirea numai prin credință, nesocotind autoritatea contrară acestor doctrine a Părinților Bisericii, a conciliilor și a papilor, care, toți, puteau greși și o și făcuseră, apărătorii credinței s-au identificat cu continuitatea Bisericii catolice, zidită pe piatra lui Petru. Apoi, cînd Zwingli și succesorii săi au negat, în numele autorității Scripturii, care este cuvîntul lui Dumnezeu, identitatea dintre trupul lui Hristos de la Cina cea de Taină și trupul născut din Maria, Luther si adeptii săi au afirmat continuitatea doctrinei catolice a prezenței reale, învățată de Biserica antică și medievală. Iar apoi, cînd radicalii Reformei, cărora le plăcea "să inventeze lucruri noi", au respins botezul copiilor sau crezurile trinitare în numele autorității Scripturii, care este cuvîntul lui Dumnezeu, Calvin și colegii săi au subliniat "continuitatea epocilor", asigurată de "transmiterea adevăratei doctrine a credintei" peste veacurile catolice. Continuitatea apostolică era un reper în jurul căruia s-au adunat cîteva armate de teologi, diferite - si opuse.

Continuitatea cu apostolii fusese un reper încă din vremurile Bisericii primare. Se spunea despre comunitatea primilor creștini că "au continuat neclintit în doctrina apostolilor", asigurînd "paza comorii celei bune". Prin această "comoară", potrivit lui Vincențiu de Lerin, din secolul al V-lea, apostolii înțelegeau "bogăția credinței catolice, neștirbită și neamestecată". Pentru Biserica Ortodoxă a Bizanțului aceasta era adevărul neschimbat al mîntuirii. Prima istorie a Bisericii, cea a lui Eusebiu, își începea povestirea cu cuvintele: "succesiunea de la sfinții apostoli", afirmînd continuitatea apostolică a instituțiilor și învățăturilor Bisericilor adevărate. Una dintre cele mai importante formulări ale celor trei criterii ale continuității apostolice era cea a lui Irineu, spre sfîrșitul secolului al II-lea: revelația pe care apostolii "ne-o lăsaseră în

Irin. Haer. 3.1.1 (Harvey 2:2) Irin. Haer. 3.2.2 (Harvey 2:7-8)

Irin. Haer. 3.3.1 (Harvey 2:8-9)

Williams (1962) 846

Gritsch (1967)

Schwindt (1924)

Scripturi ca stîlp şi zid al credinței", "tradiția" doctrinală și a crezurilor "care derivă de la apostoli"; și structura ecleziastică reprezentată de "cei care erau instalați de către apostoli ca episcopi în Biserici și... succesiunea acestora în vremurile noastre", mai ales la Roma. Doctrina catolică a continuității apostolice, din Răsărit și Apus, se baza pe presupunerea că aceste trei criterii sînt valide, armonioase și interdependente și că sînt într-un fel verificabile.

Fiecare dintre aceste presupuneri a fost pusă în discuție în perioada Reformei, rezultatul fiind că fiecare dintre cele trei criterii ale continuității apostolice (și toate la un loc ca un centru de autoritate) a avut de înfruntat provocări fără precedent. Aceste provocări au venit, în principal. de la aripa liberală a Reformei, despre care principalul ei teoretician spunea că nu e o "reformă" în același sens al cuvîntului aplicat la alte miscări pe care le-am descris în capitolele precedente, ci "o ruptură radicală față de instituțiile și teologiile existente, în eforturile reunite de a restaura creștinismul primar, de a-l reconstrui și a-l purifica". În multe feluri, această ruptură radicală era o anticipare a criticilor la adresa ortodoxiei și continuității apostolice care aveau să apară în secolele al XVIII-lea, al XIX-lea și XX, astfel încît implicațiile complete ale acestor provocări nu s-au făcut simtite decît după perioada pe care o tratează volumul de față. Din acest motiv, descoperirea faptului că reformatorul radical Thomas Müntzer era un "reformator fără Biserică" sau că Hans Denck era "susținătorul unui crestinism nedogmatic" a stîrnit un mare interes teologic si istoric în secolul XX si este de înteles de ce : pentru că Müntzer este văzut în zilele noastre, în multe sensuri, drept cea mai creativă figură dintre radicali, din punct de vedere politic si chiar teologic. În plus, aceste miscări merită o oarecare atentie nu numai ca o anticipare a preocupărilor teologice din zilele noastre, ci pentru ce au fost în vremea lor, în principal în contextul istoriei Reformei văzute ca "re-formare a Bisericii și a dogmei", în care cineva ca Müntzer este, ca "reformator fără Biserică", cu mult mai putin important decît Menno Simmons și Balthasar Hubmaier sau chiar Hans Denck și Faustus Socinus.

## Umanismul creștin și autoritatea revelației

Corifeul umanismului crestin în secolul al XVI-lea, Desiderius Erasmus, a apărat doctrina catolică și patristică a libertății voinței împotriva lui Luther și a Reformei și se considera "ortodox". Cu toate acestea, a fost obligat să se apere, în același timp, împotriva acuzației că Învătătura Nouă a Renașterii era o amenințare eretică la adresa "dogmelor scolastice", că ea produsese Reforma protestantă si că el însusi este vinovat de tendintele "luteranizante" ale doctrinei sale. Ambiguitatea poziției doctrinale a umanismului pe parcursul secolelor al XV-lea și al XVI-lea era evidentă și în acea sferă a gîndirii în care, "dacă încercăm să evaluăm contributia pozitivă a eruditiei umaniste la teologia Renașterii, trebuie să scoatem în relief, mai presus de toate, realizările lor în ceea ce am putea numi filologie sacră". În acest sens, "filologia sacră" apartine istoriei doctrinei, desi este în primul rînd un capitol, si încă unul important, din istoria erudiției.

Toată lumea este de acord că realizarea cea mai importantă a "filologiei sacre" a umanismului creștin este ediția greacă a Noului Testament, pe care Erasmus a publicat-o în 1516. În principiu, ideea de a aplica textului noutestamentar aceleasi standarde de precizie filologică și aceleasi metode de critică textuală care erau folosite în cazul clasicilor antici din Grecia si Roma, "apelînd la ajutorul unui număr de manuscrise... foarte vechi și foarte corecte" (cum spunea Erasmus în dedicația ediției, adresată papei Leon al X-lea), nu părea a fi neapărat suspectă. Inchizitorul general și cardinalul arhiepiscop de Toledo, Francisco Ximénez de Cisneros, a făcut posibilă publicarea, la universitatea pe care a fondat-o la Alcalá de Henares (al cărei nume latin era Complutum), a primei ediții poliglote tipărite a Bibliei, Poliglotul complutesian, care includea, în al cincilea volum al său, Noul Testament grecesc, ce fusese deja tipărit în 1514, desi nu a fost pus în circulație decît după ediția din 1516 a lui Erasmus. Unul dintre colegii lui Erasmus își exprimase îngrijorarea față de o "operatiune... de corectare a Scripturilor, în mod special corectarea exemplarele latinesti cu ajutorul versiunii grecești". El si-a sustinut avertismentul citînd axioma augustiniană universal acceptată a autorității relative a Bisericii (latine) si a Evangheliei, la care a adăugat schisma dintre Răsăritul grec şi Apusul latin. Este o greşeală să "atribui prea mult

Vezi supra, p. 184 Eras, Ing. fid. (Thompson 72)

Eras. Pseudev. (LB 10:1575) Eras. Apol. Pi. (LB 9:1100) Eras. Stun. blasph. (LB 9:365)

Kristeller (1961) 79

Eras. Nov. inst. pr. (Allen 384)

Drp. Ep. 1.x.1514 (Allen 304)

Vezi supra, pp. 297-298 Drp. Ep. 27.viii,1515 (Allen 347) Latom. Ling. 2 (1517:17); Herb. Enchir. 10 (CCath 12:49)

Latom, Ling. 1 (1517:11)

Wic. Hag. (1541:211v-212v) Eras. Hier. II. pr. (Allen 326)

Eras. Ep. v.1505 (Allen 182); Fish. Clicht. 1.1 (1520:Blr)

Eras, Ep. v.1515 (Allen 337)

Fac. 3,15 (Vulg.)

Vezi vol. 3, pp. 99, 192

Zw. Gen. 3:15 (CR 100:28); Luth. Gen. 3:15 (WA 42:143-144); Calv. Gen. 3:15 (CR 51:71)

Caj. Mos. Gen. 3:15 (1539:33) Vezi vol. 3, pp. 190-191 Lc. 1,28 (Vulg.) Val. Annot. Luke 1:28 (MPPR 5:830); Eras. Adnot. Luke 1:28 (LB 6:223)

Eras. Obsec. Virg. Mar. (LB 5:1233-1240)

Eras. Pn. Virg. Mat. (LB 5:1227-1234)

Aug. Alf. Salv. Reg. (CCath 11:78)

limbilor", a spus un critic, arătînd că, în timp ce Ieronim dăduse prioritate textului ebraic, alți Părinți, din Răsărit și din Apus, cum ar fi Ilarie, Augustin sau Ioan Gură de Aur, preferaseră Septuaginta. Datorită bine cunoscutei sale admirații pentru Ieronim, ale cărui lucrări le edita chiar în acei ani, Erasmus a avut posibilitatea de a le reaminti cititorilor săi că Ieronim corectase traducerile Septuagintei, în ciuda acceptării aproape universale a acesteia, în baza faptului că era o problemă de "erudiție", nu de "inspiratie"; astfel, Erasmus a putut sustine că a corecta Vulgata într-o manieră similară era un act de loialitate fată de Ieronim. El și-a exprimat încrederea că nu ar putea "fi vreun pericol ca toți să-L părăsească imediat pe Hristos dacă se întîmplă să se afle" despre variantele manuscriptelor grecești sau despre greșelile de traducere din versiunea latină.

O astfel de încredere subestima faptul că traducerile și greșelile lor din Vulgata latină ajunseseră să fie identificate în profunzime cu autoritatea revelației înseși. De exemplu, folosirea pronumelui feminin "Ea îți va zdrobi (ipsa conteret) capul" din prima profetie mesianică ajunsese, desi treptat, o dovadă solidă pentru interpretarea mariologică a acelor cuvinte. Reformatorii protestanti au criticat această interpretare, din motive filozofice, dar și teologice; si, odată ce romano-catolicii au ajuns să accepte textul ebraic, unii învătați și-au dat seama că "nu se spune despre o femeie, ci despre sămînta ei", fiecare însemnînd Biserica lui Hristos, "că aceasta îi va zdrobi capul diavolului". Alt text din Vulgata luat ca argument mariologic era salutul îngerului la Bunavestire: "Bucură-te, cea ce ești plină de har (gratia plena)". Lorenzo Valla, în Adnotările sale, si apoi Erasmus în ale sale au arătat că participiul grecesc înseamnă doar "acceptată în har", chiar dacă Erasmus a mers mai departe compunînd o Rugăciune către Fecioara Maria și un Imn de mulțumire către Fecioara Maică. Apărătorii credinței au reactionat puternic la astfel de modificări ale textelor sfinte. Unul dintre comentariile la Salve Regina, scris împotriva lui Luther a replicat: "La aceasta, răspunsul meu este: e un tertip gramatical și o joacă copilărească... Îi dau un nume obscen și apoi zic că Maria e «plină de har»".

Mai importantă, în anumite feluri, era folosirea termenilor legați de sistemul sacramental. Luther, prin înlocuirea cuvîntului "pocăință" cu "penitență", ca traducere a grecescului μετάνοια, se ralia la corecția filologică pe care

Mt. 4,17 (Vulg.) Vall. Annot. Mat. 3:2; Mark. 1:14 (MPPR 5:807; 824) Vall. Annot. 2Cor. 7:9-10 (MPPR 5:807; 872)

Rom. 16,25; 1Tim. 3,9 (Vulg.) Vall. Annot. Eph. 1:9; Col. 1:26-27; 1Tim. 3:16 (MPPR 5:877; 879-880; 882)

Vall. Annot. Mat. 13:11 (MPPR 5:814)

Fac. 2,24 Ef. 5,31-32 (Vulg.) Eras. Adnot. Eph. 5:32 (LB 6:855)

Vezi supra, p. 326

Ambr. Cath. Clav. 1 (1543:44-56)

Las. Inc. (Kuyper 1:8)

Mass. Diar. III. 1,iii.1546 (CT 1:500-501)

Apud CTrid. Act. 17.iii.1546 (CT 5:29)

Bert. apud CTrid. Act. 23,iii.1546 (CT 5:37)

Bert. apud CTrid. Act. 1.iv.1546 (CT 5:50)

a făcut-o Valla utilizării medievale a expresiei "Faceți penitentă", ca traducere a cuvintelor lui Iisus din Evanghelii și o justificare a sistemului penitențial. La rîndul lor, răspunsurile la adresa lui Luther trebuiau să se pună de acord și cu baza filologică a criticii sale. Același lucru era valabil si pentru sacramentum, ce era traducerea uzuală în latină a grecescului μυστήριον, deși uneori era folosit în locul său mysterium. Valla a cerut ca sacramentum să fie schimbat cu mysterium într-un număr de pasaje, dar a refuzat să intre într-o dispută pe marginea întrebării dacă termenii sînt întotdeauna identici. Cea mai importantă traducere a lui μυστήριον prin sacramentum în Biblia latină era probabil: "«Pentru aceea va părăsi omul pe tatăl său și pe mama sa și se va lipi de soția sa și vor amîndoi un trup.» Aceasta e o taină mare. Eu zic, mai ales, în Hristos și în Biserică". Dacă utilizarea aici, de către Vulgata a termenului sacramentum nu putea fi apărată cu argumente filologice, se ridica o gravă problemă legată de sacramentalitatea căsătoriei, pentru care acest text era decisiv.

Adversarii lui Luther trebuia să rezolve și problema autorității Vulgatei, încărcată cum era cu toate aceste consecințe asupra validității și continuității doctrinei catolice mariologice și sacramentale, dar și asupra altor doctrine aflate în discuție cu reformatorii. Deși puteau fi unii care să considere "că credința este în pericol dacă o greșeală sau alta" era descoperită în Vulgata, era necesară consultarea "experților în limbi, și nu numai în limbi, ci și în alte discipline" pentru a stabili exact cît de demnă de încredere era aceasta ca traducere. Reformatorii, între timp, apelau la limbile originare în polemicile împotriva romano-catolicismului și în conflictul lor cu radicalii, acuzînd ambele tabere de ignoranță. Astfel se face că Vulgata a devenit subiect de dezbatere la Conciliul de la Trident.

O listă a "abuzurilor", asociată cu uzul Scripturii, ce necesita corecție, a înregistrat existența variantelor și a diferențelor din manuscrisele Bibliei latine, pentru care "rezolvarea este să existe o singură ediție, veche și acceptată de toți" (veterem scilicet et vulgatam), a cărei autoritate trebuia ca toți să o accepte. Potrivit episcopului Bertano, Vulgata latină fusese acceptată ca versiune "veche" și "autoritativă", dar, a adăugat el ulterior, prin asta nu trebuie înțeleasă o respingere a Septuagintei, de exemplu. În forma pe care problema a luat-o cînd a fost supusă dezbaterii, a inclus formularea "o singură ediție, veche și acceptată de toți (veterem et vulgatam) în fiecare dintre

Apud CTrid. Act. 3.iv.1546 (CT 5:66)

CTrid. Sess. 4. Decr. 2 (Alberigo-Jedin 664)

Pach. apud CTrid. Act. 10.xii.1546 (CT 5:696)

Eus. H.e. 3.38.2 (GCS 9:284)
Eus. H.e. 3.3.5; 6,20.3 (GCS 9:190; 566)

Apud Eus. H.e. 6.25,14 (GCS 9:580)

Eus. Adnot. Heb. 13:24 (LB 6:1023-1024)

Luth. Vor. N.T. (WA DB 7:632)

Castr. Ep. Hebr. (CT 12:497-506) Serip. Libr. Scrip. 2 (CT 12:493-496)

CTrid. Sess. 4. Decr. 1 (Alberigo-Jedin 664)

Vezi vol. 3, pp. 114-115

Vezi vol. 1, pp. 351-355

limbi, adică în greacă, în ebraică și în latină", ceea ce pare să sugereze că termenul latinesc vulgata nu se referea numai la varianta latină a denumirii [Scripturii]. Cîțiva dintre părinții de la conciliu au obiectat însă față de menționarea celorlalte limbi, iar decretul adoptat în cele din urmă pe 8 aprilie 1546 declara "că, dintre toate edițiile latine ale cărților sfinte", ar trebui ca Vulgata, "exact această versiune veche și acceptată de toți" (haec ipsa vetus et vulgata editio), să aibă autoritate și pentru uzul liturgic, și pentru cel teologic; și "nimeni să nu îndrăznească ori să se gîndească, pentru orice motiv, să o respingă". Într-o sesiune ulterioară, cînd un proiect de decret despre îndreptățire a citat Septuaginta, s-a cerut ca aceasta să fie înlocuită cu Vulgata, "pe care trebuie să o respectăm, conform decretului sinodului".

Printre celelalte probleme ridicate de filologia umanismului creștin, cea a auctorialității "apostolice" a cauzat unele dintre cele mai importante contestări ale autorității revelatiei. Epistola către Evrei a fost un caz problematic special. Deși în primele secole mulți fuseseră înclinați să i-o atribuie lui Pavel, erau și alții, în special, se pare, din cadrul Bisericii din Roma, care au continuat să-i pună la îndoială autorul; Origen trăsese concluzia că "numai Dumnezeu îi cunoaște" autorul. Erasmus redeschisese problema în Adnotări, dar urmase tendința lui Ieronim, fiind gata să o declare paulină, În schimb, Luther conchisese că nu este o epistolă a lui Pavel, dar o aprecia foarte mult si a păstrat-o în Noul Testament. În tabăra romano--catolică, Cajetan se îndoia și el de auctorialitatea paulină a cărtii. În timpul dezbaterilor de la Trident, Erasmus, Luther și Cajetan au fost criticați de către Alphonsus de Castro, iar Seripando s-a referit și el la viziunea lor în discursul pe marginea canonului. Decretul conciliului referitor la canon considera explicit Epistola către Evrei ca una dintre "cele paisprezece epistole ale lui Pavel, apostolul", si aceasta a continuat să fie poziția oficială a Comisiei Pontificale Biblice pînă în secolul XX.

Autenticitatea scrierilor patristice nu a necesitat o declarație atît de oficială și de explicită din partea unui organ oficial al Bisericii, dar, ca și în perioadele anterioare, a jucat un rol semnificativ în punerea sub semnul întrebării a continuității. Datorită autorității cvasiapostolice și faptului că a reușit să unească un misticism speculativ și loialitatea față de ierarhia bisericească, corpusul de scrieri

Vezi vol. 3, p. 315 Vall. Annot. Acts. 17:34 (MPPR 5:652); Vall. Enc. Thos. Aq. (MPPR 5:351)

Ambr. Cath. Excus. disp. 3 (1521:37r) Luth. Capt. Bab. (WA 6:562); Calv. Inv. rel. (CR 34:444) Dried, Eccl. scrip. 4 (1533:493)Herb. Enchir. 13 (CCath 12:57) Grop. Leyb. 1 (1556:42r); Grop. Antididag. 1 (1547:17v-18r) Clicht, Eluc, eccl. ep. ded.; 4 (1517:B2v; 221r-221v); Wic. Hag. (1541:215r) Wic. Pus. (1534:B2v; A4v); Fish. Confut. 8 (1523:201); Diet. Phim. 8 (1532:Z1r) Coch. Patr. parv. 1.2 (CT 12:169-170)

Vezi vol. 1, p. 353 Wic. Cat. eccl. 13;17 (1535:Y2v-Bb1v)

Pg. Cont. 11 (1541-II:18r)
Grop. Leyb. 1
(1556:43r-49r)
Clicht. Hom. 18
(1535:164-165); Clicht. Oec.
1.3 (1526:12v)
Wic. Euch. 2; 3; 8
(1534:C4r; D2v; H4r)
Cons. apud CTrid. Act.
18.ii.1547 (CT 5:913)
Lomb. apud CTrid. Act.
11.ii.1547 (CT 5:913)
Coch. Luth. art. 2 (CCath
18:19); Wic. Luth. art.
(CCath 18:70-71)

Las. Hos. 2.5 (Kuyper 1:427)

Vezi supra, pp. 72-73

Trinkaus (1970) 2:741

Calv. Inst. (1559) 2.2.4 (Barth-Niesel 3:244-247)

atribuit lui Dionisie Areopagitul, despre care se crede că a fost primul episcop al Atenei (și apoi al Parisului), a figurat proeminent în discuții. Valla exprimase îndoieli față de acele scrieri în secolul al XV-lea, dar acum trebuiau apărate și împotriva acuzațiilor lui Luther, pe care le-au sustinut si ceilalti reformatori. Cu toate că Dionisie Areopagitul nu a apărut în Viețile bărbaților iluștri a lui Ieronim, era prezent pe lista celor "pe care Biserica i-a aprobat" ca Părinți ai Bisericii. Merita să fie numit "Părinte apostolic" (precum Clement Romanul sau Ignatiu al Antiohiei) și să fie tratat cu mare cinste. Întrucît nu exista "nici un scriitor bisericesc înainte de el, cu excepția apostolilor însisi", Dionisie a oferit o dovadă importantă a continuității practicii penitentiale catolice cu cea din epoca apostolică. A făcut același lucru și în ce priveste botezul copiilor, a cărui apostolicitate o apărau și Luther și Calvin împotriva anabaptistilor. Denumirea pe care a dat-o mirungerii, ca act prin care "se desăvîrşește", dovedea vechimea acesteia, el fiind si un martor al folosirii hrismei în taina hirotoniei. Doctrina sa cuprinzătoare asupra Euharistiei – ca "împărtășire", ca reamintire, ca jertfă de mulțumire adusă de către preot și ca obiect adecvat al adorației - l-a făcut să devină o autoritate valoroasă pentru continuitatea, începînd de la sfîrșitul primului secol, a înțelegerii catolice a acestei taine. Iar ca "ucenic al lui Pavel" a demonstrat că doctrina purgatoriului era prezentă în Biserica catolică din vremuri străvechi. La rîndul lor, întrebările filologice ridicate de către umanismul crestin în legătură cu adevărata provenientă a corpusului dionisian reprezentau încă o provocare la adresa revendicărilor legate de existența unei continuități apostolice, văzută ca un lanț neîntrerupt al doctrinei ortodoxe lăsate prin Părinți.

A existat încă o provocare la adresa autorității revelației apostolice, cu care umaniștii creștini ai secolelor al XV-lea și al XVI-lea au trebuit să se confrunte, deși, ca și multe alte probleme discutate în acest capitol, nu avea să ajungă în centrul atenției Bisericii pînă în secolul al XVIII-lea. Este vorba despre unicitatea și finalitatea revelației creștine înseși. Preocuparea umaniștilor "de a arăta cum... filosofii dintre neamuri... au fost capabili să se apropie foarte mult de cunoștințele pe care omenirea le-a primit prin manifestarea lui Hristos" a primit inevitabil acuzația că ar pune la îndoială unicitatea mesajului biblic. La fel, credința lui Zwingli că promisiunea mîntuirii li se adresa și păgînilor deosebiți, nu doar creștinilor

Zw. Pecc. orig. (CR 92:379-380) Luth. Wort. (WA 23:69)

Nicol, Cus, Pac. fid. 1 (Heidelberg 7:3)

Vezi supra, pp. 144-155

Nicol. Cus. Doct. ign. 1.7 (Heidelberg 1:14)

Nicol, Cus. Abscond. (Heidelberg 4:6) Nicol, Cus. Pac. fld. 1 (Heidelberg 7:6); Nicol. Cus. Serm. 1.1 (Heidelberg 16:4)

Nicol. Cus. Pac. fid. 7 (Heidelberg 7:20-21)

Nicol. Cus. Pac. fid. 1 (Heidelberg 7:7)

Nicol. Cus. Pac. fid. 13 (Heidelberg 7:41)

Nicol. Cus. Serm. 2.1 (Heidelberg 16:25-26) Vezi vol. 1, p. 354 Dion. Ar. D.n. 13.3 (PG 3:980-981)

Nicol, Cus. Alcor, 2.3 (Faber 1:134v)

Nicol. Cus. Dat. patr. lum. 1 (Heidelberg 4:70-71); Nicol. Cus. Pac. fid. 6 (Heidelberg 7:16) Nicol. Cus. Fil. 5 (Heidelberg 4:59)

Nicol. Cus. Serm. 4.1 (Heidelberg 16:62-63) și credincioșilor din Vechiul Testament, confirma suspiciunea lui Luther că Zwingli însuși devenise păgîn. Totuși, cea mai serioasă apreciere a unicității și finalității din partea unui umanist creștin și teolog al Bisericii apăruse cu aproape un secol mai înainte, aparținîndu-i lui Nicolaus Cusanus, și era o reacție la cucerirea, în 1453, a Constantinopolului de către invadatorii islamici. Deplîngînd catastrofa "cu multe suspine", Nicolaus a considerat căderea Noii Rome o ocazie de a reflecta asupra finalității și autorității revelației creștine, în tratatul Împăcarea dintre religiile lumii (De pace fidei), în care doctrina sa despre "acordul catolic" se armoniza cu o căutare a "unui acord între religii".

Nu existase vreodată, spunea Cusanus, vreun popor care să nu-L adore pe Dumnezeu și să nu-L perceapă ca fiind absolut; diferenta dintre adevărata adorare a lui Dumnezeu și cea falsă este că prima Îl cunoaste pe Dumnezeu ca fiind inefabil și transcendent, pe cînd cea de-a doua Îl confundă cu acțiunile Sale. Diversele religii ale lumii au folosit nume diferite pentru Acela care este mai presus de orice numire si de orice cunoastere. Căci "numele care se atribuie lui Dumnezeu provin de la creaturi, desi El este inefabil în sine si transcende tot ce poate fi numit sau spus". În cadrul acestor forme variate de cult ale religiilor lumii și dincolo de ele exista o singură religie. Scopul acestei apologii era să demonstreze că "Hristos este Cel presupus de către toți cei ce speră să obțină fericirea finală", indiferent dacă folosesc numele "Hristos" sau nu. În acest sens, exista deja "o credință care le este comună tuturor celor ce trăiesc, o credință în unul Dumnezeu cel Atotputernic și în Sfînta Treime". În baza învățăturii lui Dionisie Areopagitul că "numele divin trinitar și unitar" se aplică unei Dumnezeiri care este "mai presus de nume", el le-a adresat musulmanilor o interpretare a dogmei treimice concepută pentru a fi compatibilă cu monoteismul lor, o interpretare plină de înțelegere față de eforturile păgînilor de a trece dincolo de politeismul zeilor Olimpului, către unul și adevăratul Dumnezeu. Toți cei care au teologhisit sau au filozofat, indiferent de terminologie, căutau acest unic adevăr. De aceea, "toți oamenii, în calitate de creaturi ale unui singur Creator, sînt asemănători în natura lor, și, prin urmare, și în cultul față de Dumnezeu". Dacă într-o Biserică în care autoritatea revelației, instituirea divină a structurii ecleziale și corectitudinea dogmei trinitare ar fi fost principii afirmate încă de toti sau de aproape toti, un astfel de efort îndrăznet din partea unui creștin

umanist, de a formula un "universalism trinitar", ar fi putut avea logică, situația era cu totul alta cînd toate aceste componente ale continuității apostolice au fost puse din ce în ce mai insistent la îndoială, mai întîi de radicalii Reformei și, în cele din urmă, de gînditorii, inclusiv teologi, din secolul al XVIII-lea. Unul dintre ei, Gotthold Ephraim Lessing, era cel ce a redescoperit Împăcarea dintre religiile lumii și autorul lucrării Nathan înțeleptul, una dintre cele mai elocvente și mai subtile pledoarii pentru "reconciliere" din secolul al XVIII-lea sau din oricare alt secol.

## Opoziția dintre spirit și structură

Vezi supra, p. 216

McNeill (1954) 216-217

Calv. Inst. (1559) 4.4.10 (Barth-Niesel 5:67-68) Calv. Ord. eccl. (Barth-Niesel 2:329) Indiferența lui Luther față de chestiunile tradiționale legate de structura Bisericii, care li s-a părut criticilor săi din diferite tabere insensibilă, i-a ajutat pe adepții lui să se adapteze la sisteme de organizare eclezială diferite, de la Biserica de stat pînă la Biserica liberă, de la păstrarea episcopatului istoric pînă la (cel puțin teoretic) congregationalism, avînd între ele ca principiu separator mai curînd doctrina decît organizarea. În schimb, după cum observa un eminent învătat calvin, "Calvin a fost, mai mult decît Luther, Zwingli şi Cranmer, un om al Bisericii, întelegînd prin aceasta un om ce respectă Biserica în calitatea ei de instituție divină înzestrată cu harul lui Dumnezeu pe care îl mărturisește. El are o doctrină corespunzătoare înaltă în privința slujirii sacerdotale și a autorității acesteia". Forma prezbiteriană de conducere bisericească, adoptată în cele din urmă de multe Biserici reformate (desi nici pe departe de toate), era materializarea a ceea ce pare să fi fost viziunea lui Calvin despre structură, inspirată îndeaproape de modelul noutestamentar; pentru el aceasta nu era însă o chestiune doctrinală normativă, deși a devenit astfel pentru unii adepți ai săi, mai ales în secolul al XVII-lea.

Cu toate acestea, cei care au impulsionat punerea la îndoială a pretinsei structuri apostolice a Bisericii și înlocuirea ei cu o formă restaurată a adevăratei vieți bisericești apostolice, aspect fundamental al versiunii proprii despre "Reformă ca reformare", nu au fost nici Luther, nici Calvin, nici măcar reformatorii anglicani, ci radicalii, socotiți de către opozanții lor drept "«grupări și bande neobișnuite

Clasen (1972) 30

Vezi supra, pp. 305-306 Bender (1950) 210

Hub. Str. (QFRG 29:340) Dnk. Mic. 3:1.3 (QFRG 24-III:55) Menn. Chr. gl. (Herrison 86) Ob. Phil. Bek. pr. (BRN 7:10); Menn. Gel. Fab. 2 (Herrison 261-262)

Friedman (1967) 49

Dnk. Wid. pr. (QFRG 24-II:105)

Williams (1957) 31

Hub. Tf. 2 (QFRG 29:127); Menn. Fund. 3 (Meihuizen 25) Menn. Bek. (Herrison 463) Dnk. Bös. (QFRG 24-II:32)

Hub. Tf. 4 (QFRG 29: 144-145)

Apud Disp. Zof. 3 (1532:27v) Greb. Prot. (CR 90:368-369); apud Zw. Hub. 1 (CR 91:604); apud Disp. Zof. 11 (1532:135r) Calv. Hes. (CR 37:487); Rdly. Br. decl. (Moule 107-108)

si diverse» de anabaptisti". După cum remarcau constant oponenții ei romano-catolici, întreaga Reformă era capabilă să asmută Duhul împotriva structurii; dar, întrucît "ceea ce intenționase într-adevăr la început Reforma ei și-au propus să realizeze", anabaptiștii au făcut din această opoziție un element constitutiv. Toate grupările protestante aveau pretenția de a fi "creștini și buni evanghelici". dar, între timp, fiecare "îl persecuta pe celălalt", iar sensul real al cuvîntului "evanghelic" s-a pierdut. Anabaptistii au admis că ei înșiși erau divizați în multe "secte". Erau mai ales împotriva elaborării unor "scrieri cu continut dogmatic"; cele mai mobilizatoare documente ale lor erau viețile sfinților și relatările despre martiraj, și nu crezurile sau teologia sistematică. Totusi, s-au angajat, adesea fiind persecutati, să-și expună convingerile cele mai profunde "sub formă de articole, atît cît este posibil". Ca grup, au făcut asta în primul rînd în cele șapte articole din Confesiunea de la Schleitheim, din 1527, care, "însumează mai succint decît orice alt document convingerile distincte ale anabaptismului evanghelic". În generatia următoare cîtiva teologi chiar au scris cărti de doctrină în toată regula, cei mai notabili fiind Menno Simons însusi, cu ediția a doua și definitivă a Fundamentelor doctrinei creștine (1558), Dirk Philipsz, cu un Enchiridion (1564), și Peter Walpot, cu Cartea articolelor (1557). Folosind aceste surse. combinate cu multe dintre afirmațiile de credință pe teme mai importante, este posibilă identificarea înțelegerii lor distincte asupra a ceea ce necesita o adevărată Reformă apostolică.

Multe dintre caracteristicile familiare din limbajul altor reformatori pot fi sesizate și aici: definirea evangheliei ca iertare a păcatelor; repetiția laitmotivului "numai prin har" ca esență a mesajului creștin; declarația potrivit căreia credința cuiva determină tipul de mîntuire de care va avea parte; exaltarea cuvîntului, voinței și poruncii lui Dumnezeu ca supreme fată de toate cuvintele omenesti, inclusiv cele ale Bisericii din tradițiile acesteia. Aceste aspecte făceau și mai pregnantă separarea de alți reformatori. De aceea, reprezentantii reformatilor care au participat la discuția dintre anabaptiști și reformatori de la Zofingen (lîngă Berna) au fost de acord că erau "una în ce priveste punctele importante ale articolelor de credintă" si diferiți în privința "lucrurilor neesențiale". Dar anabaptiștii au insistat asupra impunerii mai consistente a autorității unice a Scripturii și asupra punerii în practică a asemănării

Hub. Str. (QFRG 29:346); Hub. Gespr. Zw. 4 (QFRG 29:202); Menn. Fund. 5 (Meihuizen 45)

Flac. Car. not. 39 (1549; E6v-E7r); Las. Hot. 2.5 (Kuyper 1:426) Succ. Anab. 1; 18 (BRN 7:22; 68)

Luth. Schmal. Art. 3.8 (Bek. 454); Calv. Sad. (Barth-Niesel 1:465)

Apud Disp. Zof. 2 (1532:15r)

Menn. Bek. 6. (Herrison 469) Walp. Art. 2.132 (QFRG 34:165)

Menn. Doop. (Herrison 405); Menn. Nw. Geb. (Herrison 126)

Vezi supra, p. 297

Hub. Urt. 1. pr.; 2. pr. (QFRG 29:228; 242); Hub. Ax. 16 (QFRG 29:89)

Zw. Tf. (CR 91:318-324); Conf. Mans. 1.1 (Schlüsselburg 12:71) Hub. Gespr. Zw. 5 (QFRG 29:207) Aug. Bapt. 4.24.31 (CSEL 51:259) Menn. Gell. Fab. 3.7 (Herrison 271); Menn. Doop. (Herrison 408; 428); Menn. Fund, 6 (Meihuizen 70-71) Menn, Oors. (Herrison 450); Menn. Doop. (Herrison 414-415); Menn. Fund. (Meihuizen 39) Menn. Doop. (Herrison 420); Hub. Erb. 3 (QFRG 29.81) Drk. Phil, Enchir. 4 (BRN 10; 95); Hub. Gespr. Zw.1 (QFRG 29:190) Hub. Ketz. 30 (QFRG 29:99-100) Mt. 15.9 Menn. Nw. Geb. (Herrison Ob. Phil. Bek. (BRN 7:121) Hub. Bn. (QFRG 29: 369): Hub. Gespr. Zw. pr. (QFRG 29:1721 Menn, Nw. Geb (Herrison

124)

reformate dintre cele două taine, prin aplicarea la botez a aceleiași definiții de "simbol" pe care Zwingli a dat-o Cinei Domnului (și, în concepțiile sale de la început, și botezului). În ciuda faptului că erau "una", din cauza diferențelor existente, cele două comunități nu au putut fi unite. Cu toate că teologii protestanți erau preponderenți ca număr față de cei romano-catolici în conflictul împotriva anabaptiștilor, polemicile romano-catolice au continuat să caute originile anabaptismului la Luther, însă Luther și Calvin au atacat spunînd că papa și anabaptiștii sînt în esență asemănători în privința subiectivismului lor, pe cînd aceștia din urmă, la rîndul lor, afirmau că nu există nici o diferență între "papistași și luterani" și că "Cina Domnului a predicatorilor" în Bisericile stabilite, fie ele reformate sau romano-catolice, este "falsă" și "pervertită".

Ceea ce pervertise tainele și Biserica la "evanghelici", în aceeași măsură ca la "papistași", era apostazia de la "doctrina pură și neîntinată a sfinților apostoli". Afirmația clasică a lui Augustin despre evanghelie și Biserică a trebuit inversată, astfel încît să spună: "Dacă nu as crede evanghelia, nu as crede vreodată Biserica, de vreme ce Biserica este clădită pe evanghelie, si nu evanghelia pe Biserică". Augustin, de la care protestanții și-au derivat pretenția de "autoritate apostolică" pentru botezul copiilor, ar fi trebuit să țină seama de aceasta cînd și-a îngăduit să acorde o astfel de autoritate la orice era "ținut de către întreaga Biserică"; același lucru era valabil și în ce îi privea pe Origen si pe mulți alți Părinți ai Bisericii. Cu adevărat "apostolic" era orice era lăsat "în învățătură de Iisus Hristos și de apostolii Săi", fără a ține seama de "toți doctorii și cărturarii" care vor fi învătat altfel "încă din vremea apostolilor". În ciuda asa-zisei autorități a acelor "multe sute de ani", era necesar să se identifice "lumina naturală" a rațiunii umane, nu cuvîntul lui Dumnezeu, ca sursă a unei astfel de tradiții, care din această pricină cădea sub acuzația lui Hristos de "porunci ale oamenilor". De aceea, Biserica, "adevărata Biserică a lui Hristos și a apostolilor", și toate tainele fuseseră "pierdute pentru multă vreme". La fel s-a întîmplat și cu articolele doctrinei apostolice adevărate. Unul dintre radicali a mers pînă acolo încît a declarat: "Cred că Biserica exterioară a lui Hristos, incluzînd toate darurile și tainele ei, s-a urcat la ceruri și stă ascunsă în Duh și adevăr, din cauza apariției și prăpădului produs de Antihrist imediat după moartea apostolilor. Sînt, de aceea, foarte sigur că de paisprezece

Frnk. Br. (Rembert 219)

Hub. Erb. 3 (QFRG 29:81)

Menn. Doop. pr. (Herrison 398)

Lc. 12,32 Ef. 2,20

Menn. Fund. 7 (Meihuizen 77-78); Menn. Doop. pr. (Herrison 399-400)

Vezi supra, pp. 305-306 Succ. Anab. conc. (BRN 7:78)

Dnk. Bos. (QFRG 24-II:42)

Menn. Sup. (Herrison 329) Menn. Ps. 25:22. (Herrison 176) Menn. Ps. 25:19 (Herrison 174) Menn. Doop. (Herrison 415)

Dnk. Wid. 7 (QFRG 24-II:108); Dnk. Ges. (QFRG 24-II:54) Hub. Schl. (QFRG 29:73); Hub. Lr. 2 (QFRG 29:320) Sib Art. 5 (Böhmer 31); Drk. Phil. Enchir. 5 (BNR 10:205-248); Menn. Fund. 10 (Meihuizen 107-116) Menn. Bek. 2 (Herrison 464-467); Menn. Las. 2 (Herrison 534) Succ. Anab. 14 (BRN 7:54) Rom. 10,15 Zw. Tf. (CR 91:304); apud Disp. Zof. 2 (1532:13r) Menn. Gell. Fab. 2 (Herrison

Drk. Phil. Enchir. 5 (BRN 10:209-211)

Menn. Oors. (Herrison 441)

Ob. Phil. Bek. (BRN 7: 125)

Hub. Tf. (QFRG 29:134)

Hub. Bn. (QFRG 29:370)
Menn. Doop. (Herrison 411);
Menn. Chr. gl. (Herrison 78)
Calv. Anab. 2 (CR 35:66);
Calv. Rom. 7:25 (Parker
155); Zw. Tf. pr. (CR
91:206-209); Zw. Hub. 1
(CR 91:591)

secole nu a existat nici o Biserică reunită sau vreo taină". Vinovată era tradiția Părinților Bisericii și a conciliilor, a vechilor obiceiuri și datini, a experților în drept canonic și a teologilor scolastici.

"Împotriva majorității doctorilor și învățaților" din istoria creștină i-au asmuțit pe singurii "doctori autentici ai comunității sau congregației lui Hristos", apostolii. Adevărata Biserică era "o mică turmă" și fusese tot timpul în minoritate; însă, pentru că a fost "clădită pe temelia «apostolilor și proorocilor»", a fost "o adunare nepătată și curată, o Biserică sfîntă". Împotriva unei asemenea noțiuni de Biserică sfîntă și "ascunsă" polemicile romano-catolice au afirmat succesiunea apostolică a episcopilor, dar această apărare a "așa-zisei creștinătăți" care era Biserică "numai cu numele" a demonstrat contrastul dintre regatul lui "Antihrist" si "Biserica apostolică", ce era "adevărata Biserică crestină". Încă din epoca apostolică Biserica "degenerase încontinuu" într-o încredere în "faptele exterioare", dintre care "slujbele" bisericești erau cele în care oamenii au ajuns să se încreadă cel mai mult, iar "imaginile" erau cele care demonstrau cel mai flagrant idolatria lor. "Misiunea apostolică" (sendinge) era mai dezbătută de către anabaptiști și oponenții lor decît "succesiunea apostolică": a fi "apostolic" însemna să fii "trimis", asa cum fuseseră "trimiși" apostolii și Hristos însuși. Acesta era un răspuns la acuzația că, deși nimeni nu avea permisiunea de a predica fără a fi "trimis", anabaptistii invadau numai bisericile unde cuvîntul lui Dumnezeu fusese deja predicat. Exista totuși această diferență: apostolii nu fuseseră chemați "prin mijloace specific umane", pe cînd acum slujitorii erau de obicei chemați prin astfel de mijloace, adică "de către Dumnezeu și de către congregatiile Sale" -, nu de conducătorii lumești. Și totuși, uneori se poate întîmpla ca un slujitor anabaptist autentic să fie "trimis și chemat... de către propria inspirație". În ciuda diferenței, conținutul întreit al "misiunii" era același: "predicarea", "credința" și "botezul exterior". Adevărata Biserică, "adunată în Duh", trebuia să fie separată de "Biserica trupească", ce era o "sectă". Această separare, despre care Calvin și alții credeau că se bazează pe infatuarea anabaptistilor, ce considerau că Biserica lor are o perfecțiune morală (acuzație pe care teologii anabaptiști au respins-o

<sup>1.</sup> În original, ministers. Vezi supra, nota 1, p. 216 (n. trad.).

Hub. Gespr. Zw. 1 (QFRG 29:175); Menn. Las. 2 (Herrison 538) Rdly. Conf. Ltmr. 2.3 (PS 39:120) Luth. Wied. (WA 26:144-174); Conf. Mans. int. (Schlüsserburg 12:70); Ec. Ev. Trin. 1 (1530-II:84v)

Sib. Art. 1 (Böhmer 29)

Hub. Tf. (QFRG 29:153) Drk. Phil. Enchir. 1 (BRN 10:81); Menn. Nw. Geb. (Herrison 125-126) Menn Fund. 5 (Methuizen 36-57) Menn. Doop. (Herrison 425-433)

Hub. Gespr. Zw. 2 (QFRG 29:182); Hub. Lr. 1 (QFRG 29:313); Drk. Phil. Enchir. 1 (BRN 10:69)

Col. 2,11-13 Las. Sacr. (Kuyper 1:173-179); Zw. Gen. 17:10 (CR 100-106) Hub. Gespr. Zw. 1 (QFRG 29:175; 179-180) Dnk. Bek. 2 (QFRG 24-II:23)

Vezi vol. 1, pp. 300-302; 325-327 Hub. Rech. 12 (QFRG 29:473) Hub. Will. 1, pr. (QFRG 29:381); Hub. Rech. 6-7 (QFRG 29:466-469)

Hub. Kind. 1 (QFRG 29: 263)

Fapte 2,38 (Vulg.)

Vezi vol. 1, pp. 300-301 Luth. Kl. Kat. 4.6 (Bek. 515) Hub. Tf. 4 (QFRG 29:137)

Hub. Tf. 6 (QFRG 29:155); Hub. Gespr. Zw. 4 (QFRG 29:201) Menn. Doop. (Herrison 429) Menn. Fund. 6 (Meihuizen 63) Menn. Doop. (Herrison 404) Cat. Heid. 74 (Niesel 166);

Blngr. Sum. 8.5 (1556:146r)

vehement) era, în multe feluri, principalul subiect de dispută.

Totusi, subiectul de dispută cel mai adesea remarcat de diversi oponenți era, după cum indică și numele de "anabaptist", practica de a-i boteza pe cei care fuseseră deja botezati, copii fiind, în alte Biserici. Confesiunea de la Schleitheim identifica botezul copiilor ca fiind "cea mai cumplită și mai importantă monstruozitate a papei" și a Bisericilor protestante. Cu toate că se laudă cu continuitatea apostolică, apărătorii botezului copiilor nu au putut demonstra o continuitate a acestei practici. Adevărata "Biserică apostolică" a urmat porunca lui Hristos și a botezat numai credincioși adulți. Menno a intitulat capitolul al cincilea al Temeliei sale "Botezul apostolic" și a dedicat capitolul final din Botezul crestin subjectului "Cum au practicat sfinții apostoli botezul cu apă": l-au restrîns la cei care veniseră mai întîi la credintă prin cuvîntul lui Dumnezeu. "Botezul interior" prin Duhul Sfînt trebuia să preceadă "botezul exterior" cu apă. Paralela dintre circumcizie și botez, utilizată pentru a sustine botezul copiilor, nu s-a referit deloc la "botezul exterior", ci la "botezul interior". Întrucît omul era "prin natură necurat la trup și suflet", numai botezul exterior era inutil. Astfel, vechea dependentă reciprocă dintre doctrina păcatului originar și practica botezului copiilor a fost anulată: Hubmaier i-a atacat pe Zwingli pentru că a subestimat puterea păcatului originar și pe Luther pentru că a subestimat puterea liberului arbitru; dar i-a atacat pe amîndoi și, împreună cu ei, întreaga tradiție, pentru că au învățat că un botez administrat fără consultarea voinței copiilor aducea vindecarea de păcatul originar. Terminologia biblică despre botezul "pentru iertarea păcatelor", care a ajutat, împreună cu practica botezului copiilor, la stabilirea doctrinei păcatului originar, nu voia să spună că, după cum afirma Luther, "botezul îndeplinește iertarea păcatelor", ci că el aduce mărturia "acordului interior din inimă" care îndeplinește iertarea. Cît privește destinul copiilor care mor înainte de a fi capabili să exprime "acordul interior", Hubmaier a mărturisit: "Nu pot nici să-[i] declar mîntuiți, nici să-i condamn. Las toate acestea judecății lui Dumnezeu". Menno a crezut că poate fi mai precis și mai plin de speranță, afirmînd că acei copii au promisiunea vieții eterne și au o părtășie la legămînt, dar a negat că această participare la legămînt este un motiv pentru a-i boteza, așa cum, spre exemplu, afirma Catehismul de la Heidelberg.

Mt. 28,19-20 Drk. Phil. Enchir. 1 (BRN 10:70) Hub. Tf. 3 (QFRG 29:128); Hub. Lr. pr. 1 (QFRG 29:307); Hub. Gespr. Zw. 2 (QFRG 29:184)

Hub. Form. Tf. (QFRG 29:352)

Hub. Bn. (QFRG 29:375) Hub. Str. (QFRG 29:345)

Vezi supra, pp. 242-243 Hub. Lr. 1 (QFRG 29:316-317) Hub. Form. Tf. 1 (QFRG 29:350)

Sib. Art. 1-3 (Böhmer 28-30) Menn. Gell. Fab. 5.9 (Herrison 294) Menn. Excom. 1; 2.1 (Herrison 339; 473)

Hub. Str. (QFRG 29:339) Mt. 18.15-18

Apud Disp. Zof. 3 (1535:28r-36r) Hub. Str. (QFRG 29:341-342); Hub. Bn. (QFRG 29:372), Hub. Rech. 23 (OFRG 29:485-486)

Menn, Verm. (Herrison 634)

Hub. Lr. 1 (QFRG 29:317); Hub. Bn. (QFRG 29:376)

de şase şilingi".

Fellmann (1955) 2:45

Dnk. Bös. (QFRG 24-II:45) Apud Disp. Zof. 11 (1532:132v) Menn, Ps. 25:13 (Herrison

Apud Disp. Zof. 2 (1532:15v)

Mt. 9,9

In "porunca și instituirea botezului creștin" Hristos prescrisese ordinea care trebuia urmată pentru botezul apostolic: mai întîi cuvîntul, apoi ascultarea [lui], apoi schimbarea vieții și abia după aceea botezul. După botez urma continua disciplină a Bisericii. Hubmaier a folosit cuvîntul "taină" pentru a se referi la "votul baptismal" (Tauffglübd), și nu la ritual, iar "pîngăritorul tainei" este cel ce încalcă acest vot; din aceasta rezultau puterea și obligația disciplinei Bisericii. Ecleziologia reformată, spre deosebire de cea luterană, ridicase în cele din urmă disciplina la statutul de semn distinctiv al Bisericii, alături de cuvînt și de taine; însă ecleziologia anabaptistă a mers semnificativ mai departe, inserînd disciplina în textul Crezului apostolic și atribuindu-i o funcție cvasisacramentală. Primele trei articole din Confesiunea de la Schleitheim erau: "Botezul", "Osîndirea" și "Frîngerea pîinii". Bisericile protestante, pline de oameni lumești, admiteau că excomunicarea este un imperativ "apostolic", dar nu l-au practicat. Totuși, fără el botezul și Cina Domnului erau "zadarnice, inutile si nerodnice". Pasajul evanghelic care prescria procesul de excomunicare era, pentru anabaptisti, dovada că păcătosii trebuiau exclusi din Biserică; pentru opozanții lor reformați era și dovada faptului că întotdeauna vor fi păcătoși în Biserică. Acest pasaj a explicat ceea ce anabaptistii considerau a fi treptele procesului, de la mustrarea privată pînă la excluderea publică și la "evitare". Era esential să se tină minte totuși că aceia pe care Biserica i-a osîndit prin acest proces s-au excomunicat singuri, iar o condamnare atît de solemnă trebuia rezervată greșelilor realmente grave, "nu pentru [furtul] unor alune în valoare

Excomunicarea și disciplina eclezială trebuiau să fie o chestiune importantă, întrucît "ucenicia" (Nachfolge) creștină nu era lucru ușor. În ceea ce un editor modern a numit "motto-ul lui Hans Denck" se afirma: "Nimeni nu poate să-L cunoască [pe Hristos] cu adevărat dacă nu Îl urmează (Nachfolge) în viața sa. Şi nimeni nu poate să-L urmeze decît în măsura în care Îl cunoaște mai întîi". Nu putea exista un botez real pînă ce pocăința și o astfel de ucenicie nu deveneau realitate. Aceasta era "calea crucii". Chemarea lui Hristos, "Urmează-Mi", servea ca răspuns axiomatic la chestiunea autorizării de a face "misiune" a anabaptiștilor și ca o evidență că "toată Scriptura indică necesitatea unei separări de lume și a «unei participări la dumnezeiasca fire»". Tema participării la firea divină a

Vezi supra, p. 287 Menn. Geest. Ver. (Herrison 182); Dnk. Bös. (QFRG 24-II: 39)

Walp. Art. 3 (QFRG 34:175-238)

Dnk. Bös. (QFRG 24-II: 37) Sib. Art. 6 (Böhmer 31-33) Men. Jan. Leyd. (Herrison 628)

Mt. 26,51-52 Menn. Ont. 1 (Herrison 487-498) Menn. Jan. Leyd. (Herrison 629)

Hub. Rech. 1 (QFRG 29:461-462) Dnk. Ord. 8 (QFRG 24-II:97); Dnk. Wid. 3 (QFRG 24-II:107) Menn. Chr. gl. (Herrison 78) Sib. Art. 7 (Böhmer 33)

Mt. 5,34 Sib. Art. 6 (Böhmer 32); Dnk. Lieb. (QFRG 24-II:85)

Rom. 13,4

Dnk. Bös. (QFRG 24-II: 30)

Hub. Tf. pr. (QFRG 29:120)

Dnk. Mic. 3:5-7 (QFRG 24-III:58)

Dnk. Ges. (QFRG 24-11:59)

lui Dumnezeu a apărut frecvent în scrierile anabaptistilor ca o cale se a-si separa viziunea despre mîntuire de cea a Bisericilor protestante. Corolarul "uceniciei" (Nachfolge) era "pasivitatea" (Gelassenheit). Peter Walpot și-a intitulat cel de-al treilea dintre cele cinci articole de credință ale sale "Adevărata pasivitate și comuniunea crestină a bunurilor". Pentru că toți creștinii erau "în oarecare măsură precum Hristos" datorită dispoziției lor de a se lăsa pe ei înșiși din sacrificiu de sine. De aceea, "sabia" care era subiectul celui de-al saselea articol din Confesiunea de la Schleitheim, nu se cuvenea să fie ridicată de creștini, așa cum nu fusese ridicată nici de Hristos în Grădina Ghetsimani. Lecția amară a dezastrului "revoluției crestine" de la Münster, din 1535, îi învățase pe anabaptiști că Hristos însuși își va distruge dușmanii, nu adepții Săi. Această "pasivitate" nu implica, asa cum păreau a spune reformatorii luterani, faptul că o simplă credintă pasivă era de ajuns. Căci credința însemna "a fi ascultător cuvîntului lui Dumnezeu", iar Luther a greșit cînd a condamnat Epistola lui Iacov. Concret, cele două imperative îngemănate ale disciplinei și pasivității le cereau crestinilor ca, ascultînd porunca explicită a lui Hristos, "să nu se jure sub nici o formă" și nu facă legăminte, mai ales să nu slujească în calitate de demnitari în conducere, de vreme ce aceasta le-ar cere "să poarte sabie"; trebuiau să fie supuși conducerii, chiar pînă la martiriu, dar nu să conducă ori să poarte războaie.

"Pasivitatea" nu era doar un principiu al moralității creștine, ci și al teologiei și chiar al hermeneuticii: "Orice spune Dumnezeu [în Scriptură] trebuie ascultat" de fiecare "în funcție de pasivitatea (Gelassenheit) sa". Cea mai bună manieră de a interpreta Scriptura nu era în mod necesar printr-o înțelegere savantă a limbilor ebraică și greacă. Anabaptistul radical Hans Denck a fost cel care a împins antiteza dintre Duh și structură pînă acolo încît a pus Duhul în antiteză și cu "înțelegerea literală falsă a Scripturii". Oricine nu are Duh, dar caută să înțeleagă Scriptura, a insistat el, va găsi întuneric în locul luminii, nu numai în Vechiul Testament, ci și în cel Nou; dimpotrivă, "cine posedă într-adevăr adevărul poate să-și dea seama de el fără nici o Scriptură". Făcînd distincția între Scriptură și cuvîntul lui Dumnezeu, a declarat că, deși pretuiește "Sfînta Scriptură mai presus de orice comoară omenească", aceasta e totuși inferioară "cuvîntului lui Dumnezeu, care este viu, puternic și etern"; căci cuvîntul Dnk. Wid. 1 (QFRG 24-II: 106)

Bainton (1937) 46

Hub. Rech. 11 (QFRG 29:472) Drk. Phil. Enchir. 1 (BRN 10:63)

Menn. Ps. 25:19 (Herrison 174) Menn. Chr. gl. (Herrison 79-80)

Menn. Belyd. (Herrison 387-391) Menn. Las. 1 (Herrison 528-529)

Menn. Las. 1 (Herrison 531)

Dnk, Ord, 10 (QFRG 24-II: 99-100) lui Dumnezeu este Dumnezeu însuși, Duh, și nu literă, "scris fără hîrtie și cerneală". "Mîntuirea", a încheiat el, "nu este legată de Scriptură". O astfel de radicalizare a antitezei dintre Duh și structură era un principiu hermeneutic pe care în nici un caz nu-l împărtășeau toți anabaptiștii – de vreme ce, de exemplu, "Menno era un literalist biblic" –, dar a oferit o expresie dramatică dorinței lor de a sfida tradiția în numele cuvîntului lui Dumnezeu și a puterii Duhului, deși conținutul acestei tradiții era însăși litera Scripturii.

Totuși, dacă era bine și cuvenit ca în numele "Bisericii apostolice" autentice să se manifeste opozitie fată de toate structurile continuității, prin care Biserica se identificase mai bine de un mileniu ca "apostolică", mai precis, "succesiunea apostolică" a episcopatului și în ultimă instantă chiar "tradiția apostolică" a botezului copiilor, ce împiedica această opoziție să atace, în numele "Bisericii apostolice" autentice, chiar dogmele Conciliilor de la Niceea si Calcedon, "doctrina apostolică" prin care Biserica se identificase ca ortodoxă mai bine de un mileniu. Oponentii anabaptistilor dintre protestanții mai tradiționalisti și oponentii protestantilor mai traditionalisti din rîndul romano-catolicilor suspectaseră tot timpul că acesta va fi rezultatul inevitabil al unei asemenea metode teologice. Respingînd astfel de calomnii, Balthasar Hubmaier s-a referit la "mărturisirea de temelie a Bisericii crestine universale" (gemainer Cristenlichen Kirchen) despre Hristos, întelegînd prin aceasta probabil mărturisirile de la Niceea și Calcedon, iar Dirk Philipsz învăța chiar doctrina Filioque. Menno Simons a putut expune un rezumat ortodox al doctrinelor despre persoana și lucrarea lui Hristos, opunîndu-se hristologiei lui Zwingli pe motiv că aceasta învăța "doi Fii în Hristos", într-o manieră asemănătoare celei nestoriene, în opozitie cu care a utilizat o mărturisire trinitară ortodoxă si o hristologie pe care o considera ortodoxă, deși învăța că Hristos nu-și luase trup din sămînța lui Avraam, ci S-a făcut om "nu din pîntecele [Mariei], ci în pîntecele ei". Hans Denck, în schimb, a dat unui capitol dintr-o afirmație doctrinală titlul "Despre Treime, Unitate și Unica Triadă a lui Dumnezeu", dar în interiorul capitolului nu pomenea nimic de Treime. Dacă numai Scriptura decide ceea ce este cu adevărat apostolic, iar Biserica s-a îndepărtat de la norma apostolică atunci cînd s-a aliat cu puterea lumească, în persoana împăratului Constantin, era greu de evitat concluzia că Crezul de la Niceea, adoptat de un

Vezi vol. 1, p. 217 Gr. Paw. Roz. ter. (BPP B-2:97); Soc. Cat. fr. (BFP 1:684) conciliu al Bisericii condus de Constantin, este el însuşi mai mult rodul acestei "căderi a Bisericii", pus la cale de Satan, decît un rezumat valid al credinței apostolice proclamat în primul secol, scris în secolul al IV-lea și încă normativ în cel de-al XVI-lea.

## Respingerea dogmei trinitare

Vezi supra, p. 216

Luth, Dtsch. Kat. 2.1 (Bek 646)

Vezi supra, pp. 202-203

Vezi supra, pp. 201-203 Vezi vol. 1, pp. 239-288; vol. 2, pp. 66-117

Calv. Hes. (CR 37:476)

Calv. Trin. (CR 36:457-644) Calv. Inst. (1536) 2 (Barth-Niesel 1:74)

Calv. Inst. (1536) 2 (Barth-Niesel 1:75)

Luth, Latom. (WA 7:117)

Coch. Phil. 1.2.6 (1534: C3r-C4v)

Luther și Calvin continuaseră să afirme crezurile ortodoxe ale Bisericii vechi și-și exprimaseră aderența la dogmele despre Treime si persoana lui Hristos, asa cum fuseseră ele formulate, prima de Conciliul de la Niceea, iar a doua de cel de la Calcedon. Insistenta lui Luther asupra centralității evangheliei, ca mesai al mîntuirii dat în Iisus Hristos. l-a determinat să interpreteze crezurile vechi ca "expunînd tot ce putem să așteptăm și să primim de la Dumnezeu". Chiar dacă textele crezurilor s-au concentrat mai mult asupra doctrinei persoanei lui Hristos decît asupra doctrinei lucrării Sale, explicînd relația dintre Tatăl și Fiul, dar nereferindu-se prea mult la îndreptătire, Luther a transformat crezurile într-o expunere a lucrării mîntuitoare a lui Hristos și a punerii acesteia în practică acum, prin îndreptățirea prin credință, în viața credinciosilor. În sprijinul doctrinei prezentei reale în Cina Domnului, mai ales, el și adepții săi au dezvoltat și au elaborat o doctrină a relațiilor dintre cele două naturi în Hristos care se compara, prin complexitatea metafizică, cu cea a vechilor teologi alexandrini sau chiar o depăsea. Calvin si adepții săi au denunțat această hristologie ca pe o trădare grotescă a principiului sola Scriptura, însă el a oferit dogmei niceene a Treimii o documentare biblică mai completă decît toate cele pe care le-a primit din epoca patristică încoace. Evident, Calvin nu considera că există vreo incompatibilitate între insistența sa asupra autorității unice a cuvîntului și voinței lui Dumnezeu exprimate în Scriptură și apărarea, împotriva lui Michael Servetus și George Blandrata, a dogmei ortodoxe a Treimii, inclusiv a "invențiilor" nescripturistice din terminologia acesteia. El își exprimase dorința ca această terminologie să poată fi "îngropată", așa cum Luther vorbise despre "faptul că ura cuvîntul homoousios"; însă încercarea unor apărători ai credintei de a folosi aceste vorbe spuse în treacăt drept dovezi ale heterodoxiei trinitare nu a putut rezista în fața conformității ireprosabile a mărturisirilor Reformei cu crezurile de la Niceea si Calcedon.

Vezi supra, pp. 300-301

Dav. Def. 15.6 (BFP 2:737); Górski (1929) 107-137

Soc. Conc. Chr. Matt. 5:16 (BFP 1:9-10) Serv. Dial. 1 (Christ Rest 241); Soc. Conc. Chr. Matt. 5:24 (BFP 1:16) Serv. Dial. 2 (Christ Rest 283); Serv. Tin. 2 (Christ Rest. 55); Serv. Fid. just. 1.2 (Christ Rest. 301) Soc. Rom. 7 (BFP 1:89)

Soc. Prol. Ev. Joh. pr. (BFP 1:75)
Gr. Paw. Roz. ter. (BPP B-2:45-49)
Soc. Cat. (BFP 1:655); Serv. Trin. err. 1.44 (1721:32r)
Serv. Fid. just. 3.1 (Christ Rest 337); Soc. Serv. 4.11 (BFP 2:237-238)
Gr. Paw. Prav. smr. pr. (BPP B-3:29)
Soc. Serv. 1.2 (BFP 2:124)
Serv. Fid. just. 1.2 (Christ Rest. 297); Soc. Serv. 4.4; 4.9 (BFP 2:219; 230)

Soc. Serv. 3.10 (BFP 2:211)

Dar teama creată de "principiul romano-catolic al dominoului" se referea la perspectiva unei aplicări mai consecvente și, prin urmare, mai radicale a principiului sola Scriptura - aplicare ce s-ar detașa de tradiția doctrinală în practică, nu numai în teorie, și care, prin urmare, nu ar mai duce la concluzii dogmatice atît de ortodoxe -, ca și a doctrinei "îndreptățirii numai prin credință", pentru care definitia trinitară de la Niceea și Calcedon a persoanei lui Hristos nu ar mai fi necesară. Această teamă a devenit realitate în "războiul împotriva Treimii" declarat de către unitarienii și antitrinitarienii Reformei, începînd chiar din timpul vieții marilor reformatori cu figura tragică a lui Servetus și cu Blandrata și continuînd o generație sau două mai tîrziu cu Faustus Socinus și adepții săi, ce a dat mișcării principala sa expunere doctrinală în forma Catehismului racovian (a cărui versiune originală poloneză a apărut în 1605, iar ediția finală latină a fost publicată în 1680), ca "mărturisire" a sa oficială.

Unitarienii s-au plasat în opozitie atît fată de romano--catolicism, cît și față de protestantism, respingînd idei romano-catolice cum ar fi cultul sfinților și purgatoriul, dar, nu mai puțin vehement, și idei protestante ca predestinarea, sclavia voinței umane și învățătura lui Luther, pe baza pasajului Romani 7, potrivit căreia credinciosul îndreptat era "drept și păcătos în același timp". S-au alăturat lui Luther și Calvin în a afirma cu putere sola Scriptura, dar au respins termenii "esență" și homoousios ca fiind "o simplă făcătură omenească, în nici un fel conformă cu Sfînta Scriere". Au acceptat, de asemenea, să învete doctrina reformată a îndreptățirii numai prin credință; au disociat-o însă nu numai de dogmele ortodoxe ale Treimii și persoanei lui Hristos, expuse de "Antihristul" Atanasie, ci pînă și de doctrina ortodoxă a împăcării; credința însăși, numită "încredere", era "atribuită", nu "dreptatea lui Hristos", așa cum nu exista vreo "atribuire" a păcatelor omului lui Hristos. Și, ca și cum ar fi vrut să confirme avertismentele "principiului dominoului" despre consecințele negării doctrinei romano-catolice a tainelor, Socinus declara că, așa cum transsubstanțierea, "despre care odinioară se credea că este cea mai dumnezeiască taină a religiei crestine, a fost acum vădită ca idolatrie", tot așa dogmele de la Niceea și Calcedon, "aceste născociri monstruoase despre Dumnezeul nostru și despre Hristosul Său, ce în aceste vremuri sînt considerate sacrosancte... și cele mai importante

Soc. Prol. Ev. Joh (BFP 1:84); Cat. Rac. 6.4 (1580:124) Blngr. Assert. orth. (1534:7r)

Vezi supra, p. 298

Blngr. Dec. 5.1 (1552:275r)

Calv. Ep. Pol. (CR 37:648); Calv. Nob. Pol. (CR 37:358) Serv. Trin. err. 2.5; 1.41 (1721:48r; 29r)

Soc. Prol. Ev. Joh. (BFP 1:81)

Vezi vol. 3, pp. 170-171

Blngr. Ggn. 4 (1551:12-13)

Wilbur (1946) 392

Soc. Serv. 1.1 (BFP 2:121) Cat. Rac. 6.8 (1680:141-154)

Soc. Cat. (BFP 1:665-667)

Soc. Ep. Joh. 5:1; 2:2 (BFP 1:231; 165)

Dav. Def. 18.3 (BFP 2:743)

taine ale religiei noastre", vor fi recunoscute în lumina lor adevărată și respinse. Confruntat cu astfel de "înfățișări noi" ale "acelorași erezii vechi", Bullinger a avertizat că nu e de ajuns să își declare cineva loialitatea față de autoritatea unică a Scripturii, lucru pe care îl făcuseră și arienii; trebuia să facă și o interpretare a Scripturii care să fie în același timp "născută" din text și "în acord cu articolele de credință". Calvin s-a plîns că aceia care atacă vechea dogmă nu numai că sînt eretici, ci și "necunoscători" ai tradiției patristice; Servetus a pretins însă că apără "tradițiile mai vechi ale apostolilor" și ale primilor Părinți ai Bisericii împotriva tradiției de mai tîrziu a Conciliului de la Niceea, în timp ce Socinus reproșa faptul că prologul Evangheliei după Ioan "nu a fost, după cîte știu eu, niciodată explicat corect de către nimeni".

Deși definiția lui Anselm referitoare la împăcare, ca act de satisfacție adus prin moartea lui Hristos dreptății încălcate a lui Dumnezeu, nu era, strict vorbind, o dogmă a Bisericii, se împămîntenise atît de mult, încît Bullinger, de exemplu, a putut-o trata ca pe un bun comun al romano--catolicilor și protestanților, singura deosebire dintre ei fiind ce fel de "satisfacție" considerau că era adusă de credincios, dacă era adusă vreuna, în plus si mai presus de cea a lui Hristos. Întrucît tratatul lui Anselm a presupus la început și apoi a trecut la demonstrarea dogmei ortodoxe calcedoniene a persoanei lui Hristos ca Dumnezeu--Om, aceasta a ajuns să fie văzută - doar în Apusul latin, bineînțeles - ca o implicație necesară a Calcedonului și, prin urmare, după formularea unuia dintre opozanții lui Socinus, ca "doctrina ortodoxă comună". Acestei desemnări Socinus i-a replicat în cartea sa Iisus Hristos Mîntuitorul, care a fost numită "cea mai originală și mai importantă contribuție a sa la teologia sistematică", că "doctrina ortodoxă" în forma autențică nu se referă defel la teoria sațisfacției. Un capitol din Catehismul racovian era dedicat mortii lui Hristos, iar o sectiune a Catehismului lui Socinus avea titlul "Respingerea doctrinei vulgare a satisfacției lui Hristos pentru păcatele noastre": o astfel de doctrină, a spus Socinus, diminuează "puterea și autoritatea sau cel puțin, bunătatea și mila lui Dumnezeu", susținînd că Dumnezeu fie nu a putut, fie nu a vrut să ierte păcatele prin milă absolută. Hristos nu a fost "prețul păcatelor noastre", nici nu a "domolit" mînia lui Dumnezeu. Mai curînd "a arătat și a învățat calea mîntuirii", dar a și

Soc. Serv. 1.3 (BFP 2:127-128)

2Cor. 5,19

Soc. Serv. 1.8 (BFP 2:137); Soc. Cat. (BFP 1:666)

Soc. Serv. 1.1 (BFP 1:121) Calv. Inst. (1559) 1.10.2 (Barth-Niesel 3:87)

Soc. Serv. 1.1 (BFP 2:132); Cat. Rac. 6.8 (1680:147) Soc. Serv. 3.1 (BFP 2:186)

Vezi infra, p. 386 Soc. Serv. 3.4; 3.6 (BFP 2:197; 204)

Soc. Serv. 2.2 (BFP 2:146)

Soc. Cat. (BFP 1:666); Soc. Serv. 1.7 (BFP 2:135); Gr. Paw. Roz. ter. (BPP B-2:31)

Vezi supra, p. 201

Vezi vol. 3, pp. 156-157 Serv. Ep. Calv. 1 (Christ Rest. 577) Lc. 1,32

Mt. 5,9 Soc. Conc. Chr. Matt. 5:9 (BFP 1:4)

Soc. Cat. (BFP 1:655)

Serv. Ep. Calv. 3 (Christ Rest 581) Serv. Trin. err. 1.30 (1721:21r) Soc. Cat. (BFP 1:652); Soc. Cat. fr. (BFP 1:684-685)

Rej. Post. 2. Trin. (BPP B-14:148v)

Calv. Ep. Pol. (CR 37:647) Calv. Bland. (CR 37:331); Blngr. Assert. orth. (1534:16r-16v); Blngr. Dec. 4.6 (1552:229v) Soc. Cat. (BFP 1:665)

"afirmat" iubirea lui Dumnezeu și a "confirmat-o" prin minunile Sale și prin moartea și învierea Sa. Principalul text din Noul Testament în sprijinul doctrinei împăcării nu ni-L prezintă pe Hristos împăcînd pe Dumnezeu cu lumea, ci "împăcînd lumea cu [Dumnezeu]". După cum le amintea Socinus cititorilor săi, Calvin însuși spusese că "mîntuirea noastră, a tuturor, se bazează pe milă". Prin urmare, în pofida teoriei lui Anselm, nu exista nici o opoziție între mila și dreptatea lui Dumnezeu și, astfel, nu era necesară nici o "satisfacție". Multe dintre aceste critici aspre se aplicau și unor doctrine ale împăcării, precum cea a lui Hugo Grotius, care propusese revizuiri fundamentale ale teoriei satisfacției; pentru că limbajul biblic subiacent oricărei teorii a împăcării este, în orice caz, o "metaforă", nu o descriere literală. Denumirea de "Mijlocitor" însemna "un mesager și un intermediar (internuntius) și un interpret", nu cineva "care realizează pacea dintre Dumnezeu și oameni".

De vreme ce, conform tradiției ortodoxe, Hristos a fost ce a fost pentru a face ce a făcut, o revizuire a doctrinei anselmiene despre lucrarea Sa ar cere o revizuire corespunzătoare a doctrinei niceo-calcedoniene despre persoana Sa. Dacă lucrarea lui Hristos consta numai în manifestarea milei divine, nu în a face această milă posibilă prin împăcarea ei cu dreptatea divină, atunci, după cum îi sugerase Bernard lui Abelard. Hristos nu mai avea nevoie să fie "Fiu al lui Dumnezeu", în sensul în care dogma ortodoxă utilizase acest titlu. Căci a fi "numit Fiul Celui Preaînalt", după cum profețise îngerul de la Bunavestire că va fi Iisus, sau a fi "numiți fii ai lui Dumnezeu", după cum a promis Iisus că vor fi "făcătorii de pace", nu avea legătură cu "substanța" sau "esența", după părerea lui Socinus, ci era doar o simplă "numire". Interpretarea acestor denumiri ca substanță sau esență avusese ca rezultat "acea monstruozitate a celor trei realități", acea "treime imaginară, trei ființe într-o singură natură", care nu era de fapt trinitarism, ci triteism. Un Dumnezeu și trei persoane era, inevitabil, o "contradicție", pe care, "probabil, chiar și îngerii" ar întelege-o cu greu. Termeni nebiblici precum homoousios, pe care, în ciuda îndoielilor continue legate de "formule îndepărtate de uzul Scripturii", Calvin și colegii săi continuaseră să-i folosească, erau "doar o născocire omenească, nefiind în duhul Scrierii Sfinte... si cu desăvîrsire respingătoare pentru rațiunea sănătoasă". Servetus a atras atenția că nu se putea "găsi nici un singur cuvînt

Serv. Trin. err. 1.44 (1721:32r)

Soc. Resp. Dav. 1; 9.4 (BFP 2:718; 728)

Soc. Prol. Ev. Joh. pr. (BFP 1:77)

Vezi vol. 1, p. 191

Soc. Cat. fr. (BFP 1:686-688)

Cril. Op. exeg. Phill. 2:6 (BFP 3:506)

Vezi vol. 1, p. 267 Serv. Trin. err. 1.25 (1721:18v-19r): Serv. Trin. 1 (Christ Rest 19-22) Soc. Resp. Dav. 14.1 (BFP 2:735); Soc. Cat. (BFP 1:653-654 Soc. Resp. Dav. 8.3 (BFP 2:726); Soc. Prol. Ev. Joh. (BFP 1:80) 1Cor. 15,24 Crll. Op. exeg. 1Cor. 15:24 (BFP 2: 331-335) Mel. Enarr. symb. Nic. (CR 23:217) Soc. Prol. Ev. Joh. (BFP 1:75-85)

Serv. Trin. err. 1.29 (1721:20v-21r) Serv. Ep. Calv. 1 (Christ Rest 578)

Soc. Cat. (BFP 1:662); Cat. Rac. 4.1 (1680:28-29)

Soc. Prol. Ev. Joh. (BFP 1:78) Gr. Paw. Roz. ter. (BPP B-2:35) Vezi vol. 1, pp. 196-198 Serv. Trin. 2 (Christ Rest 65; 88-89) Soc. Var. loc. (BFP 1:142); Soc. Cat. fr. (BFP 1:1686-688)

Vezi vol. 1, pp. 199-202

în Biblie" despre noțiuni ca Treime, persoană și homoousios. Socinus i s-a alăturat pentru a denunța metoda teologică ce avea nevoie să recurgă "la formule de exprimare complet necunoscute scriitorilor sfinți", deși pînă la urmă a fost nevoit să denunțe literalismul coreligionarilor săi care refuzau să treacă dincolo de nivelul verbal al Bibliei.

Polemica ce considera trinitarismul ortodox ca nescriptural a pornit de la premisa că, dacă dogmele ar fi corecte, "Scrierea Sfîntă le-ar fi învățat cu siguranță undeva într-o manieră clară, evidentă și fără complicații verbale și ambiguități". Fundamentul biblic al dogmelor fusese oferit în Biserica veche de cîteva seturi de pasaje din Vechiul, dar și din Noul Testament: pasaje de adopție, de identitate, de distincție și de derivație. De aceea, în procesul de respingere a dogmei trinitare, unitarianismul a trebuit să procedeze la o revizuire exegetică serioasă a acestor pasaje și a celor cu care au legătură.

Datorită afirmației că omului Iisus i s-au "dat" un nume special si un statut special, Filipeni 2,5-11 putea fi citit ca un pasaj de adopție; nu se referea la un statut pe care Iisus l-ar fi avut prin "natură", ci la o "putere" care îi fusese "dată și cu care fusese învestit". El a rămas "subordonat" lui Dumnezeu-Tatăl, dar a primit de la Tatăl "o egalitate de putere" cu El. Pe aceasta El o "va preda", oricum, în cele din urmă, Tatălui. Între pasajele de identitate, "presărate", potrivit teologilor ortodocsi, "peste tot în Scripturile profetice și apostolice", prologul Evangheliei după Ioan ocupă un loc unic și, din acest motiv, Socinus a dedicat un tratat special acestei unice pagini. Servetus a fost de acord că versetul de început al prologului este "singura exceptie" de la regula sa potrivit căreia "toate Scripturile, de la prima la ultima, vorbesc despre însuși omul Hristos", nu despre vreo ființă preexistentă. dar identifica "Logosul" din prolog cu omul Iisus. Socinus a păstrat această identificare a Logosului cu "însuși omul Hristos Iisus", argumentînd că titlul "Cuvîntul" nu se referea la natura Sa ontologică, ci la slujirea Sa, ca unul care a "răspîndit cuvîntul evanghelic al Tatălui Său". Pasaje veterotestamentare de distinctie, precum Facerea 19,24 și Psalmul 111 nu dovedeau o "egalitate metafizică între aceste realități netrupești", în timp ce "Să facem", din Facerea 1,26, reflecta doar o uzantă comună tuturor limbilor, prin care cineva vorbea cu sine însuși la plural și la modul conjunctiv. Ca termen de derivație pentru Hristos, "Duh" a cedat încă din vremea Bisericii primare în fata

Mt. 28,19-20 Vezi vol. 1, pp. 225-231 Soc. Cat. fr. (BFP 1:684)

Serv. Trin. 5 (Christ Rest 187); Soc. Cat. (BFP 1:652) Gr. Paw. Praw. smr. (BPP B-3:80) Cat. Rac. 6.6 (1680:134)

Cat. Rac. 4.1 (1680:26)

Serv. Trin. 1 (Christ Rest 22)

Vezi vol. 2, pp. 226-242

Soc. Cat. (BFP 1:652)

Soc. Cat. fr. (BFP 1:682)

Serv. Ep. Calv. 6;7 (Christ Rest 588, 594)

Serv. Trin. 3 (Christ Rest 107)

In. 10,30 (Vulg.) Aug. Trin. 4.9.12 (CCSL 50:177-178); Aug. Ev. Joh. 71.2 (CCSL 36:506)

Serv. Trin. err. 1.33 (1721:23r)

Serv. Ep. Calv. 1 (Christ Rest 579) autorității atotputernice a formulei baptismale, devenind aproape exclusiv titlul celei de-a treia persoane a Treimii. Dar acum, cînd nu mai era "loc pentru pentru întrebarea dacă există mai multe persoane în Dumnezeu", termenul nu se putea referi la "o a treia realitate metafizică", ci trebuia aplicat esenței divine înseși, în legătura ei cu spiritul uman și în "puterea și eficiența" sa.

Întreaga metodă trinitară de exegeză era "în contradicție cu Scriptura"; era "o invenție a lui Satan", care, falsificînd "pasajele Scripturii ce vorbesc despre egalitatea cu Dumnezeu, dar sînt de fapt foarte îndepărtate de conflictele epocii noastre", a "înstrăinat mințile oamenilor de la cunoașterea adevăratului Hristos și ne-a oferit un Dumnezeu împărtit în trei". Pasajul fundamental între toate cele care se refereau la întreaga chestiune a Treimii era, desigur, Shema din Deuteronom 6,4: "Ascultă, Israele, Domnul Dumnezeul nostru este singurul Domn". Doctrina pasajului, potrivit căreia esența lui Dumnezeu este numeric una, implica în mod necesar ideea că putea fi, la fel, "numeric numai o persoană în Dumnezeu și sub nici o formă mai multe", căci numai pe baza acestui pasaj puteau avea vreo putere prima poruncă și restul Decalogului. Dumnezeu este unul și neschimbabil: nici o dogmă trinitară despre "întrupare" sau "purcedere" nu putea schimba asta și nimic din cărțile Noului Testament nu putea fi interpretat în asa fel încît să contrazică acest monoteism absolut. Cînd Augustin a considerat folosirea neutrului din cuvintele lui Hristos, "Eu si Tatăl Meu unul¹ (unum) sîntem" ca dovadă a unicității naturii și a pluralității persoanelor, Servatus a răspuns că "«unul» la neutru nu se referă la unicitate, ci la unitatea minții... A considera «unul» (unum) din Scriptură ca «o natură» e ceva mai mult metafizic decît crestin; este, într-adevăr, străin Scripturilor". Acestea erau complicațiile și subtilitățile excesive ale exegezei traditionale. În schimb, "dacă iei ca punct de plecare faptul că Hristos este Cel spre care tind toate pasajele Scripturii, atunci totul e usor".

Pînă la urmă, cel puțin unele dintre pasajele Scripturii s-au dovedit a fi mult mai dificile. În conflictele dintre teologii luterani și cei reformați pe tema ubicuității naturii

În versiunea Bibliei sinodale, după care cităm în această lucrare pasajele biblice, avem "una sîntem". Am folosit aici "unul" pentru a fi mai aproape de ideea de neutru despre care se vorbește în text (n. trad.).

In. 3,13 (Vulg.)

Oec. Ev. Joh. 15 (1533:60r)

Serv. Trin. err. 2.1-2 (1721:44v-46r); Serv. Trin. 2 (Christ Rest 72-73)

Serv. Var. loc. (BFP 1:146); Serv. Cat. (BFP 1:674)

Eras. Adnot. In. 3:313 (LB 6:352)

Serv. Cat. (BFP 1:675)

Fil. 2.10-11

Vezi vol. 1, p. 346

Vezi vol. 1, pp. 251-254

Calv. Inst. (1559) 1.13.24 (Barth-Niesel 3:143-144)

Soc. Cat. (BFP 1:699)

umane și a trupului lui Hristos, versetul în care Hristos i-a spus lui Nicodim: "Nimeni nu s-a urcat la cer, ci Cel care s-a pogorît din cer, Fiul omului, care este în cer" a fost greu de interpretat; căci părea că spune că omenitatea lui Hristos este în ceruri, fiind în același timp și pe pămînt, în prezenta lui Nicodim, și putea fi chiar interpretat ca spunînd că omenitatea lui Hristos "a pogorît din cer" împreună cu dumnezeirea Sa, fiind într-un fel ea însăsi preexistentă. Deși accepta varianta textuală "care este în cer" ca fiind adevărată, asa cum o făcuse și Servetus, Socinus a insistat că trebuie să fie o "figură de stil". Dar, "chiar dacă vrem să considerăm că spusele lui Hristos... din acest pasaj nu sînt o figură de stil, ele trebuie înțelese nu «care este în cer», ci «care a fost în cer»", adică așa cum trebuia tradus, după spusele lui Erasmus și ale altora, participiul prezent în acest caz. Socinus a înlocuit dogma trinitară a Logosului preexistent cu o teorie pe care, trebuia să recunoască, nici una dintre Evanghelii nu o mentiona: "Hristos, după ce S-a născut ca om, dar înainte de a începe să-Si îndeplinească misiunea pe care i-a dat-o Dumnezeu, Tatăl Său, a fost în cer, după planul și lucrarea lui Dumnezeu, si a stat acolo o bucată de vreme, pentru a auzi de la Dumnezeu Însuși" tot ceea ce, la rîndul Lui, avea să le dezvăluie ucenicilor.

Cu mult mai problematic, tot în cadrul comunității unitariene, era textul clasic de la Filipeni 2, în special versetele culminante care păreau să afirme că lui Hristos trebuie să I se aducă închinare: "ca în numele lui Hristos tot genunchiul să se plece, al celor cerești și al celor pămîntesti si al celor dedesubt si să mărturisească toată limba că Domn este Iisus Hristos, întru slava lui Dumnezeu--Tatăl". Utilizînd principiul că regula rugăciunii ar trebui să stabilească regula credintei, împreună cu principiul autorității biblice, Biserica primară a afirmat, pe baza cultului lui Hristos prezentat în acest pasaj și în altele, că Hristos este unul în ființă cu Tatăl și, prin urmare, merită o astfel de închinare. Prin negarea acestui statut, sustineau opozanții lor, unitarienii ar trebui, ca să fie consecventi, să înceteze și practica închinării la Hristos. Socinus a avertizat față de "pericolul idolatriei între credincioșii lui Hristos", definindu-l ca "tratarea lui Hristos cu o cinste mai mare decît se cuvine, adică o cinste care se cuvine clar divinității, și cerîndu-I ceea ce se poate și trebuie să I se ceară numai lui Dumnezeu".

Dav. Def. 17.1 (BFP 2;740)
Mat. 6.9

Dav. Def. 15.2 (BFP 2:736)

Mt. 17,5

Dav. Def. 2.4 (BFP 2:718)

FA 7,59 Gr. Paw. Praw. smr. (BPP B-3:76) Lc. 23,46

Dav. Def. 2,2 (BFP 2:718)

Dav. Def. 12.4; 15.6; 16.9 (BFP 2:734; 737; 739)

Soc. Resp. Dav. 18.9 (BFP 2:745)

Soc. Resp. Dav. 17.1 (BFP 2:740)

Soc. Conc. Chr. (BFP 1:61)

Soc. Cat. fr. (BFP 1:686-688)

Soc. Resp. Dav. 191.; 23.3; 27.4. (BFP 2:745; 755; 763)

Soc. Resp. Dav. 4.1 (BFP 2:721-722)

Soc. Resp. Dav. 19.6 (BFP 2:747); Soc. Prol. Ev. Joh. (BFP 1:80)

Fil. 2,11 Apoc. 19,10; 22,9 Cipr. Bon. pat. 24 (CSEL 3:415) Soc. Cat. fr. (BFP 1:681) Is. 42,8

Iust. Dial. 65 (Goodspeed 172-173)

Ca urmare a unor astfel de avertismente, unii dintre adepții lui Socinus, al căror reprezentant era Francis Dávid. au considerat formula lui Hristos de la începutul Rugăciunii Domnesti: "Rugați-vă apoi astfel: «Tatăl nostru care esti în ceruri»" un principiu exclusivist, care cerea ca "nimănui în afară de Dumnezeu-Tatăl să nu i se aducă închinare". Pentru că numai Tatăl era Dumnezeu adevărat și, în mărturia Sa publică de la Schimbarea la față a lui Hristos, a cerut "ca Hristos să fie ascultat, și nu să I se aducă închinare". O metodă sănătoasă de exegeză biblică va confirma această poziție. Chiar și cînd Ștefan, primul martir, se ruga pe cînd murea: "Doamne Iisuse, primeşte duhul meu", într-o asemănare evidentă cu cuvintele lui Iisus de la moartea Sa: "Părinte, în mîinile Tale încredintez duhul Meu", asemănarea nu trebuia înțeleasă în sensul că atît Tatăl, cît și Fiul erau subiecți egali ai cultului; căci rugăciunea lui Stefan era, în fapte, deși nu și în cuvinte, "adresată lui Dumnezeu-Tatăl, nu lui Hristos". Continuarea cultului lui Hristos ar fi, prin urmare, o recădere liturgică într-o dogmă trinitară care fusese discreditată din punct de vedere exegetic.

Socinus a răspuns că Dávid și colegii săi erau cei ce recădeau în "extrem de grava greșeală" a vechii logici trinitariene a susținerii că închinarea la Hristos implică în mod necesar doctrina niceeană a lui homoousios. Formula introductivă a Rugăciunii Domnesti nu avea scopul de a preciza cui trebuie să i se aducă închinare, ci cum trebuie să I se aducă închinare Tatălui; de fapt, învăta că, "atunci cînd I se aduce închinare Fiului, I se aduce Tatălui, în baza subordonării lui Hristos față de Dumnezeu-Tatăl". O exegeză cinstită nu ar putea evita confruntarea cu pasajele care par să demonstreze contrariul. Problema nu era dacă e necesar, în conformitate cu Scriptura, să I se aducă închinare lui Hristos, ci dacă aceasta era permisă și dacă erau în Scriptură pasaje clare care să vorbească despre o astfel de închinare. Capitolul al doilea din Epistola către Filipeni era în multe sensuri "cel mai potrivit" pasaj de acest fel, de vreme ce specifica faptul că "închinarea adusă lui Hristos" are loc "spre slava lui Dumnezeu-Tatăl". Cuvintele îngerului din Apocalipsă, "Lui Dumnezeu închină-te", înseamnă, conform unei variante consemnate de Ciprian, "Închină-te lui Iisus Domnul". Chiar și cuvintele lui Dumnezeu din Isaia, "Slava Mea nu o dau nimănui", puteau fi interpretate, după cum arătase deja Iustin Martirul, în sensul că Dumnezeu nu a dat slava Lui nimănui în afară

Soc. Resp. Dav. 21.10 (BFP 2:752) In. 5,27

Soc. Var. loc. (BFP 1:147)

Soc. Resp. Dav. 21.1 (BFP 2:749)

Soc. Resp. Dav. 12.2 (BFP 2:733)

Gr. Paw. Praw. smr. (BPP B-3:73)

Soc. Pro. Ev. Joh. (BFP 1:78) Soc. Auct. Scrip. 1 (BFP 1:265) Cat. Rac. 1.2 (1680:6-8) Cat. Rac. 1.1 (1680:2-3); Soc. Auct. Scrip. 3 (BFP 1:275-276)

Soc. Auct. Scrip. 1.2 (BFP 1:268-269)
Williams (1962) 751
Dant. Par. 24
Soc. Auct. Scrip. 6 (BFP 1:280)

Soc. Cat. (BFP 1:653)

Fapte 4,12

Soc. Cat. fr. (BFP 1;679-680)

de Iisus. Întrucît lui Iisus Îi fusese "dată" autoritatea de către Tatăl însemna "în mod necesar" că "Fiul lui Dumnezeu, care este Hristos, nu e veșnic", dar că, în același timp, "trebuie să I se aducă închinare". În concluzie, închinarea adusă lui Hristos nu diminuează slava lui Dumnezeu-Tatăl; dimpotrivă, "este posibil să I se aducă închinare lui Hristos fără alt motiv decît acela că e obligatoriu a I se aduce închinare Tatălui".

În intenția teologică, precum și în metoda exegetică, respingerea dogmei trinitare a continuat să presupună unicitatea autorității revelației biblice și necesitatea absolută a lui Iisus Hristos. Era imposibil pentru cei care au acceptat crestinismul, acum purificat de metafizica străină ce îi fusese impusă prin conceptia trinitară, să manifeste vreun dubiu în privința autorității Scripturii, Vechiul și Noul Testament, sau în privința "suficienței" acesteia. Existau dovezi rationale numeroase în favoarea acestei autorități, pe lîngă mărturiile Părinților Bisericii primare, strînse de Eusebiu. Dovezi ulterioare au venit de la un "mare teolog laic" precum Dante, căruia Socinus i-a dedicat un întreg capitol din cartea sa Autoritatea Sfintei Scripturi. Autoritatea Scripturii era esentială, pentru că fără o cunoastere a lui Hristos "ne este imposibil să cunoaștem ori să respectăm voia lui Dumnezeu, care ne-a fost descoperită nouă prin același Hristos". Desigur, era imposibil să tragă cu ochiul la "secretele ascunse ale lui Dumnezeu" Însusi ori să înțeleagă voia Sa tainică "și pentru cei care nu-L cunosc pe Hristos"; dar, "orice va fi pregătit Dumnezeu pentru aceștia", rămîne adevărat faptul că "nu există un alt nume sub cer dat dintre oameni prin care noi trebuie să fim mîntuiți". Ca și alte provocări la adresa continuității, chiar și respingerea dogmei trinitare avea să apară însă complet diferit în perioada modernă, cînd nu mai este posibilă considerarea acestor premise ca fiind de la sine întelese.

## Dogmatici confesionale într-o creștinătate divizată

Pe temelia - sau pe ruinele - Reformei din secolul al XVI-lea si a definițiilor sale doctrinale, Bisericile separate ale crestinătății apusene și-au construit, începînd din secolul al XVI-lea, dar în special în secolul următor, cele cîteva sisteme de dogmatică confesională, fiecare dintre ele [fiind] un simulacru al acelei tradiții, "una, sfîntă, catolică și apostolică", față de care, într-un fel sau altul, au rămas în continuare credincioase. Ca o consecință a ceea ce s-a întîmplat cu toate Bisericile "confesionale" romano-catolică, luterană și reformată (inclusiv anglicană) - în secolul scurs între Cele nouăzeci și cinci de teze din 1517 și Canoanele Sinodului de la Dort, din 1618-1619, tradiția universală a ortodoxiei era din ce în ce mai mult filtrată prin tradițiile particulare reprezentate de formulările doctrinare ce rezultaseră din controversele Reformei și identificată cu acestea. Astfel, ca răspuns la acuzația că . Luther este "papa protestanților" și la provocarea "Să arate protestanții cum, cînd și de către cine a fost el chemat la o asa formidabilă și binecuvîntată menire!", la dogmatica luterană a fost adăugat un nou capitol, intitulat "Chemarea lui Luther", care căuta să afirme autoritatea acestuia, demonstrînd că Reforma sa nu a fost o chestiune privată, ci apăruse ca urmare a intervenției providenței divine. În același timp, a demonstrat, împotriva teologilor romano-catolici, că chemarea lui Luther era "legitimă" chiar și după standardele lor (după cum ei înșiși recunoscuseră prin faptul că nu au ridicat problema decît mult după "începutul Reformei și a controverselor acesteia"); iar împotriva protestanților liberali a demonstrat că "Luther vorbeste peste tot de o chemare obisnuită și indirectă, neavînd niciodată pretenția unor revelații directe sau a unei chemări directe".

Acest capitol final, ca și primul, de altfel, descrie o situație de pluralism doctrinal. Există totuși o mare diferență. Efectul pluralismului doctrinal al secolelor al XIV-lea și al XV-lea s-a materializat în doctrina Bisericii din secolul al XVI-lea, definită de cele cîteva grupări confesionale,

Stapl. Ret. 4 (ERL 308-II: 114r)

Stapl. Fort. 2.1 (ERL 163:91v-92r)

Bald. Art. Smal. 1.23 (1605: B1r)

Ghr. Loc. 23.8 (Cotta 12-II: 125-136)

Tit. Eccl. 11 (1653:C2v-C3r)

Quen, Theol. 4.12.2.3 (1715-II:1515)

Ghr. Loc. 23.8 (Cotta 12-II: 130) Wolf. Eut. Luth. 5.14 (1680; K1r)

Conf. Aug. 10.1 (Bek. 64) Confut. Conf. Aug. 10 (CCath 33:100-101)

Vezi supra, pp. 224-225

Hutt. Conc. 56 (1690:1418-1420) Mentz. Thes. theol. 1.25 (1612-I:B1r)

Bell, Lib. Conc. 2,36 (Fèvre 7:129)

fiind deci necesară tratarea detaliată a acestei doctrine pentru a putea înțelege ceea ce a rezultat. Pluralismul doctrinal al secolului al XVII-lea, în schimb, a avut nevoie de doctrina Bisericii din secolul anterior. În afară de Mărturisirea de credință de la Westminster, definițiile ulterioare ale doctrinei Bisericii, din care a rezultat acest pluralism doctrinal în perioada tratată de volumul de față, au avut doar o importanță cvasiconfesională (cum a fost cazul Consensului repetat luteran, din 1655) sau cel mult o importanță "confesională" secundară ori terțiară (cum a fost cazul Consensului elvețian calvin, din 1675, și al constituției papale Cum occasione, din 1653) - în comparație cu Cartea concordiei, Canoanele sinodului de la Dort si Decretele și canoanele Conciliului de la Trident. Alte dezvoltări, cum ar fi dogmele mariane promulgate în 1854 și 1950 și măsurile luate la Conciliile I și II Vatican, vor fi subiectul celui de-al cincilea si ultimului volum al acestei lucrări, în care vom dezbate și criza ortodoxiei, începînd cu pietismul, puritanismul si jansenismul. Pentru fiecare dintre doctrinele discutate în acest capitol final a existat către sau chiar la sfîrșitul secolului al XVII-lea un eveniment decisiv sau un teolog ori o carte care a prevestit această criză.

Bisericile erau toate în situația de a trebui să ajungă la un acord dogmatic cu comunitățile Reformei, chiar dacă vor fi refuzat să facă împreună acest lucru. Doctrine ce au luat forma pe care o aveau ca răspuns la un atac precis. acum, cînd ocazia ce le-a generat fusese uitată aproape complet, păreau că există dintotdeauna. De exemplu, limbajul mediator al Articolului al X-lea din Confesiunea de la Augsburg, pe tema prezenței trupului și sîngelui lui Hristos "sub forma pîinii și a vinului" în Euharistie fusese acceptabil pentru autorii romano-catolici ai Respingerii Confesiunii de la Augsburg, iar după revizuiri și interpretări ale autorului său devenise acceptabil și pentru Calvin. Însă dogmaticienii luterani ai secolului al XVII-lea au fost obligați să explice, pe de o parte, de ce acest limbaj, indiferent de cum suna, nu învață doctrina transsubstanțierii și, pe de altă parte, de ce nici Calvin, nici adepții lui nu puteau să și-l atribuie. Contemporanii lor romano--catolici au fost obligați să arate că limbajul Respingerii nu însemna o aprobare a doctrinei euharistice luterane, așa cum arăta ea acum. Sarcina de a înțelege și a elabora doctrinele stabilite de comunitățile Reformei însemna, de cele mai multe ori, pentru toate Bisericile confesionale, în

Vezi *supra*, pp. 319-320

Hazelton (1974) 203

Grh, Interp. 25 (1663:9-10) Bell. Dich. dot. cris, 2 (Fèvre 12:284) Quen. Theol. 4.7.1.7 (1715-II:1300-1301); infra, pp. 393-394

Keck. Syst. 1,8 (1615:134)

Grh. Conf. cath. 2.5.4 (1662-II: 864-865)

Boss. Hist. var. pr. 2-3 (Lachat 14:1-2); Grh. Conf. cath. 2.5.4 (1662-II:879-891)

Bell. Lib. Conc. 2.1 (Fèvre 7:109)

Bai. Eccl. 2 (Gerberon 461); Stapl. Fort. 1.5 (ERL 163:27r) primul rînd, că acele doctrinele deveneau mai complexe pe parcurs. Conciliul de la Trident fusese capabil să elimine problema certitudinii [mîntuirii], considerîndu-o în linii mari o aberație protestantă; dar în secolul al XVII-lea gînditorii romano-catolici au trebuit să dezbată problema dincolo de formulările destul de simpliste de la Trident, oferind diferite răspunsuri noi la ea, incluzîndu-l între acestea pe cel al lui Blaise Pascal, a cărui "căutare a adevărului a atins o desăvîrșitoare nedesăvîrșire în credință".

Nici una dintre doctrinele discutate în acest capitol nu apartine doar confesiunii cu care este identificată aici: nici un creștin "autentic" nu putea nega că scriitorii biblici erau "scribii Duhului Sfînt"; orice teolog învăța că întruparea Logosului în omenitatea lui Hristos este, împreună cu Treimea, una dintre cele două "taine principale ale credinței"; chiar și opozanții "teologiei legămîntului" trebuie să fi avut o doctrină a legămîntului; iar doctrina darurilor harului și a distingerii lor de darurile naturale era un bun comun al întregii creștinătăți apusene. Totuși, mare parte a istoriei viitoare a fiecăreia dintre aceste doctrine a fost determinată de identificarea ei initială cu o denominatie anume. În ciuda diferențelor teologice dintre ele, romano-catolicismul și protestantismul "magisterial" erau de acord cel puțin formal, spre deosebire de radicali, asupra faptului că semnul doctrinei autentice era continuitatea ei cu revelația divină (fie conținută numai în Scriptură, fie disponibilă și în Biserică, ca a doua sursă), și, prin urmare, asupra neschimbabilității sale. Atît Jacques Bénigne Bossuet, din tabăra romano-catolică, în cartea sa Istoria schimbărilor din Bisericile protestante, publicată la sfîrșitul acestei perioade, în 1688, cît și teologul luteran Johann Gerhard, din tabăra protestantă, în Confesiunea catolică, apărută cu cincizeci de ani mai devreme, au revendicat continuitatea și neschimbabilitatea doctrinei propriei Biserici, acuzînd cealaltă tabără de deviații și inconsecventă.

În principiu, nimeni nu ar admite deci existența unei "dezvoltări a doctrinei". Unele dintre cele mai profunde schimbări doctrinale de-a lungul secolelor al XVII-lea și al XVIII-lea s-au petrecut în cadrul Bisericilor reformate. Criticii romano-catolici ai luteranismului au putut evidenția lipsa unei baze internaționale a acestuia, caracterizînd uneori întreaga "erezie" protestantă ca una acceptată numai "într-un colț obscur", undeva, și nu peste tot în Biserica ecumenică. În replică, teologii reformați aveau dreptul să scoată în evidență caracterul internațional și

Keck. Syst. 3.6 (1615:306) Ames. Coron. 1.9; 5.12 (1632:61-66; 493-502); vezi supra, p. 270

P. Miller (1959) 51-52

Daniélou (1957) Mol. Sum. haer. maj. (Stegmüller 394-438)

Feur. Grh. (1638:27)

Grh. Med. Sacr 36 (1633:165)

pluralist al comunității lor. Deși era citată ca autoritate în diverse doctrine, Confesiunea belgiană, de exemplu, nu era o normă confesională cuprinzătoare pentru toate Bisericile reformate care să corespundă Confesiunii de la Augsburg a luteranilor, sau Canoanelor și decretelor Conciliului de la Trident ale romano-catolicilor; circumstantele, de asemenea, ofereau un context teologic care încuraia astfel de dezvoltări. Rezultatul a fost proliferarea confesiunilor, crezurilor, platformelor si a altor afirmări ale credinței aparținînd Bisericii Angliei și în special mlădițelor ei "puritane", de-a lungul secolelor al XVII-lea si al XVIII-lea. de care ne vom preocupa în ultimul volum. Căci s-a dovedit a fi adevărat, în acest caz mai mult decît în oricare altul, că "principiul medieval al uniformității nu poate fi pus de acord cu tendința înveterată a Reformei de a produce constant varietate" și dezvoltare doctrinală, alături de insistența continuă pe o doctrină uniformă și ortodoxă.

## Introducere la studiul dogmelor

Secolul al XVII-lea reprezintă perioada din istoria doctrinei crestine în care introducerea în studiul dogmelor a ajuns să dobîndească o poziție dominantă. Fără îndoială, atenția crescîndă a filozofiei contemporane acordată chestiunilor epistemologice a contribuit la această preocupare, dar existau forțe interioare izvorînd din situația teologică ce au făcut necesară redeschiderea problemei referitoare la "Dumnezeu și modalitățile de cunoastere". Una dintre cele mai proeminente modalități era polemica. De exemplu, cea mai importantă lucrare a celui mai important teolog al Contrareformei, Robert Bellarmino, se intitula Dispute pe marginea controverselor pe tema credintei crestine împotriva ereticilor acestor vremuri, publicată în patru volume, chiar înainte de începutul secolului al XVII-lea. În mod similar, dogmatica serioasă și influentă a teologului luteran Johann Andreas Quenstedt avea titlul Teologie didactico-polemică și multe dintre titlurile de capitol erau determinate de conflictul cu alte sisteme dogmatice. Pînă si mai moderatul Johann Gerhard, respectat pentru "blîndețea" limbajului său, care se plîngea de situația "nedreaptă" în care "cei ce vor celebra într-o zi împreună victoria în ceruri nu se înțeleg aici, pe pămînt", l-a putut ataca pe Calvin pentru presupusele sale afinități cu arianismul,

Grh. Disp. 2.12 (1665:558-560) Grh. Interp. 172 (1663:80)

Grh. Disp. 2.12 (1655:581); Bald. Anath. 5.106 (1700:G2r)

Trtn. Inst. 7 (1688-I:594-625) Vezi vol. 3, pp. 314-319

Keck. Syst. 1.7 (1615:129); Polan. Syntag. 5.13 (1617:285-286) Bucan. Inst. 36 (1605; 420); Brn. Doct. foed. 2.4.9 (1688:149); Heid. Corp. theol. 5.21 (1700-I: 155) Deutsch. Ang. 3.38 (1659: C3v) Martn. Sum. op. 6 (1612:95); Polan. Syntag. 7.22 (1617:549) Dan, Haer, (1580:1); Aret. Act.15 (1590:71r) Calv. Inst. (1559) 4.9.5 (Barth-Niesel 5:154): Bald. Anath. 2.27 (1700: B3r)

Dan. Haer. (1580;1)

Dan. Haer, (1580: 76-77)

Bell. Scrip. eccl. 2 (Fèvre 12:450) Heid. Corp. theol. 1,59-60 (1700-I:18); Grh. Conf. cath. 1,2.15 (1662-I:612-624)

Aret. Loc. 77 (1617;438)

Platt (1982) 139

Alst. Theol. schol. (1618)

nestorianismul și chiar islamismul. Chiar dacă i-a citat pe Calvin și pe Beza în mod aprobator în privința autorității Scripturii, Gerhard a respins sugestia că luteranismul și calvinismul împărtășesc aceleași credințe fundamentale și că se deosebesc doar în aplicarea acestor credințe la problemele aflate în dispută.

Într-adevăr, exista un efort constant de a găși mereu noi motive de dispută. De exemplu, doctrina reformată despre îngeri (care a avut tendința, la fel ca și doctrina luterană, de a relua ideile medievale, desi cu mai putine detalii) a fost criticată în primul rînd din cauza felului cum interpreta doctrina căderii îngerilor răi în lumina ideilor calvine despre predestinație și pedeapsă veșnică. Teologii calvini au ajuns la un acord cu oponenții lor romano-catolici și luterani asupra definiției generale a ereticului și asupra necesității polemicii (inclusiv asupra necesității de a o lăsa pe seama teologilor experti). "Nu e de ajuns", insista Lambert Daneau, "să vorbești despre doctrinele adevărate și să le mărturisești, dacă nu le și combați pe cele false". Nu au căzut întotdeauna de acord, desigur, asupra identificării "doctrinelor false". În mod particular, lui Daneau i-au produs îngrijorare posibilele implicații ale doctrinei luterane a prezenței reale.

Desi poziția polemică i-a obligat pe toți teologii secolului al XVII-lea să scoată în evidentă diferențele existente între ei, aveau multe în comun, atît din punct de vedere teologic, cît și filozofic. Era de așteptat ca un teolog romano--catolic să elogieze lucrările lui Toma de Aquino ca fiind "mai strălucitoare decît soarele"; dar în mijlocul tuturor fricțiunilor lor legate de "știința artificială sau, mai precis, amestecătura dintre teologie și filozofie pe care o bagă pe gît sub numele de «teologie scolastică»", teologii protestanți erau uneori obligați să-i laude pe scolastici. Toți au folosit o metodă de prezentare a crestinismului care era în primul rînd "scolastică" (sau, poate, "neoscolastică"), astfel încît e corect să evidențiezi "o anumită asemănare pe care o astfel de poziție [scolastică protestantă] o împărtășea cu cea a lui de Aquino". De fapt, dogmaticianul reformat german Johann Heinrich Alsted a mers pînă acolo încît si-a numit una dintre lucrările sale principale, publicată în 1618, Teologie scolastică. Însă, chiar și cînd nu menționau în titlu, Sistemul sau Locurile sau Instituțiile teologului din secolul al XVII-lea, ca și Summa gînditorului din secolul al XIII-lea, era în primul rînd un efort de a sistematiza corpusul de doctrină primit și abia în al doilea rînd

(cel mult) de a formula o doctrină "nouă". Astfel, la începutul secolului al XVII-lea, toate Bisericile confesionale mari aleseseră "reafirmarea" ca metodă de conservare a formei lor particulare de Reformă.

Această tendintă de a accepta efectul Reformei ca permanent crea tensiune în raport cu obligația continuă de a afirma unitatea Bisericii si de a actiona în directia reunirii acesteia. Cea mai notabilă abordare a problemei unității a fost determinată de propunerea lui Georg Calixtus, pe care confesionalistii riguroși l-au denunțat ca "autorul tuturor necazurilor din Bisericile protestante". Întrucît toate cele trei confesiuni (excluzîndu-i pe radicali) au revendicat continuitatea cu Părintii si cu conciliile Bisericii vechi, Calixtus a insistat că romano-catolicismul "nu mai" avea o pretenție validă la "un monopol al adevărului apostolic". Făcînd deosebire între doctrinele care erau "necesare mîntuirii" și cele ce nu erau, ca și între conținutul acelor doctrine și limbajul în care fuseseră afirmate, el a încercat să formuleze un "consens al primelor cinci secole" care să servească drept bază dogmatică pentru o reconciliere a Bisericilor. Teologii, ca și crezurile importante din acele secole, fuseseră în mod explicit biblici în învățăturile lor, asa încît o reafirmare a loialității fată de ei avea să depăsească toate controversele Reformei pe tema Scripturii si a traditiei. Dogmele privind Treimea si persoana lui Hristos, afirmate de toti pe baza Crezului apostolilor, urmau să fie în centrul consensului, iar o sinteză augustiniană în care puteau să-si găsească locul învățăturile reformatorilor protestanți majori și ale Conciliului de la Trident aveau să reducă aceste controverse la un status quo ante. Propunerea lui Calixtus a constituit în mare parte agenda acelui nefericit "colocviu al carității" (coloquium charitativum), tinut în 1645, la Thorn (Torún), în Polonia, la care au participat catolici, calvini si luterani.

Colocviul de la Thorn a fost un eșec, atît din cauza politicii ecleziastice, cît și a celei seculare. Din punct de vedere doctrinal, a dat greș din cauza problemei autorității, care încă din secolul al XVI-lea fusese de multe ori primordială în interpretarea doctrinei creștine. Problema a devenit mai pronunțată acum, întrucît "cei mai mulți adepți ai controversei din Contrareformă... au interpretat greșit «noua sinteză», conceptul despre două surse ale credinței, din decretul tridentin" referitor la Scriptură și tradiție. După cum s-a exprimat Stapleton, citînd decretul de la Conciliul de la Trident, apostolii ne lăsaseră

Wolf, Eut. Luth. 2.17 (1680: D4r) Calx. Conc. eccl. 3 (1655: A2r)

Calx. Conc. eccl. 4 (1655: A2r)

Tit. Eccl. 5 (1653; A4v)
Calx. Conc. eccl. 10
(1655; A4v)
Calx. Conc. eccl. 8
(1655; A4r)
Schüsser (1961) 78

Vezi supra, pp. 242-254, 296-307

Tavard (1959) 245 Vezi *supra*, pp. 309-310 Stapl. Ant. ev. Mat. 15; 2 (1595-1:98)

Mt. 15,2

ln. 16,12-13 Stapl. Ant. ev. John. 16:12-13 (1595-11:253-264)

Stapl. Ret. 1 (ERL 308-1:7r) Stapl. Count. 4.1 (ERL 311:412v)

Bell. Brev. apol. (Fèvre 7:143)
Bell. Dott. cris. brev. (Fèvre 12:266)
Calx. Epit. theol. 1 (1661:10-11)
Trel. Scol. inst. 1 (1606:6)

Quen. Theol. 1.4.2.8 (1715-1:129) Keck. Syst. 1.9 (1615: 169) Grh. Conf. cath. 1.2.13 (1662-1:450-452); Grh. Interp. 87 (1663:36), Trel. Schol. inst. 1 (1606:16); Aret. Loc. 84 (1617:478-483) Martn. Sum. op. 1 (1612:25-27)Aret. Ev. Matt. 15:2; Mark. 7:3 (1587-I:100r-100v; 11:21v) Krom. Trad. 1.34 (1665: C3r); Heid. Corp. theol.17.18 (1700-11:10) Ames. Scrip. 15 (1646:7)

Krom. Trad. 1.1 (1665: A3r)

Heid. Corp. theol. 2:1-2 (1700-1:23)

Fapte 20,27

Keck. Syst. 1.8 (1615:142-144)

Vezi supra, pp. 299-300

Chil. Rel. Prot. 2.27 (1727:45-46)

"tradiții, parțial consemnate în epistole, parțial nescrise". Existau două principii ale autorității și două surse ale revelației; și aceasta era "cea mai mare diferență posibilă" între statutul "tradițiilor bătrînilor", pe care apostolii l-au putut neglija, şi "tradițiile nescrise ale Bisericii", pe care generațiile ce au urmat nu au avut voie să le neglijeze. Într-o interpretare detaliată a textului crucial din Evanghelie, "Încă multe am a vă spune, dar acum nu puteti să le purtați. Iar cînd va veni Duhul Adevărului, vă va călăuzi la tot adevărul", el a argumentat că tradițiile Părinților Bisericii nu erau "născociri ale imaginației lor", ci împlinirea promisiunilor lui Hristos. Traditia a clarificat si care dintre preceptele si exemplele din Noul Testament nu erau obligatorii pentru generațiile de mai tîrziu. Căci sola Scriptura ducea inevitabil la inconsecventă, ca în situatia în care mai întîi protestanții au insistat asupra ei, apoi au continuat să afirme prerogative traditionale ale Fecioarei Maria ce nu erau stabilite explicit în Scriptură, ci doar în tradiție. Creștinii trebuiau să creadă ceea ce credea Biserica.

Pentru protestanți, această doctrină a traditiei era un cerc vicios. Biserica credea ce credea în baza cuvîntului lui Dumnezeu, "mărturisindu-l", dar nu "stabilindu-l". Căci "autoritatea Scripturii nu depinde în mod exclusiv sau necesar de mărturisirea Bisericii, nici în ceea ce o privește, adică legat de constituția ei inerentă, nici în ce ne privește pe noi, adică legat de recunoașterea și manifestarea ei". Părinții Bisericii trebuiau citiți așa cum intenționaseră ei înșiși, "drept călăuzitori, iar nu ca autorități divine" (lumina, non autem numina). În plus, termenul "tradiție" era el însuși echivoc; unele tradiții erau divine, altele, apostolice, altele bisericești. Dintre cele din urmă, unele erau consecvente față de Scriptură și deci meritau să fie acceptate; astfel, Scriptura a cerut acceptarea nașterii din Fecioară a lui Hristos, dar a permis doar acceptarea ideii pururea-fecioriei Mariei. Cît despre promisiunea Duhului, aceasta s-a împlinit cînd, după "un interval extrem de scurt" în care Biserica primară a trebuit să se bazeze pe tradiția nescrisă (cum făcuse poporul lui Israel înainte de Moise), a fost scris Noul Testament. Scriptura contine "întreg sfatul lui Dumnezeu" și, prin urmare, tot ce e de folos spre mîntuire a fost "cuprins în cărțile canonice, în mod suficient, deplin si desăvîrsit".

Ca și în secolul al XVI-lea, astfel de afirmații i-au expus pe protestanți la acuzația, din partea romano-catolicilor, că se contrazic în problema canonicității. Căci, dacă Biserica Bell. Scrip. eccl. 1 (Fèvre 12:351) Bell. Cont. 6.1.3 (Fèvre 3:56)

Trel. Schol. inst. 1 (1606:6)

Ames. Bell. 1.1.16 (1626-1:88)

Krom. Trad. 1.21 (1665: B4r)
Holl. Exam. prol. 3.35
(1741:138)
Br. Comp. prol. 2.34
(Walther 1:138); Brn. Doct.
foed. 1.1.2 (1688: 15-16);
Trnt. Inst. 2.6 (1688-1:100)

Trel. Schol. inst. 1 (1606; 8-9)

Bucan, Inst. 4.8 (1605:39)

Ratschow (1964) 1:63

Myl. apud Holl. Exam. prol. 2.27 (1741:60-62)

Grh. Interp. 149 (1663:66)

Grh. Disp. 8.23 (1655:169)

a fost cea care a decis ce cărți aparțin canonului Scripturii și care nu, lucru pe care protestanții nu-l puteau nega, era lipsit de sens să se spună despre Scriptură că posedă autoritate "unică". "Ereticii" au fost cei care au respins ca "extracanonice" Cărțile Macabeilor, care aparțineau canonului creștin, deși nu și celui iudaic. Era posibil să se răspundă acestui argument romano-catolic că autoritatea Bisericii nu "stabilea" canonul, ci doar atesta; dimpotrivă, nu exista "nici un exemplu, în Biserica creștină, de carte apocrifă care să fi devenit Sfîntă Scriptură, decît dacă autoritatea tradițiilor pregătise terenul pentru aceasta". Scriptura canonică autentică se verifică de la sine: "Aduce dovada autenticității ei prin eficacitatea sa inerentă (insita), care lucrează în inimile noastre cu participarea Duhului Sfînt". În același timp, era necesară o distincție între această dovadă interioară și "entuziasmul" radicalilor Reformei, acuzați că aveau pretenția de a poseda mărturia Duhului Sfînt fără cuvîntul lui Dumnezeu. Apocrifele, "întrucît fuseseră constituite prin autoritate omenească", nu aveau puterea de a se autentifica; mai mult, manifestau tipurile de greșeli de care Scriptura adevărată era scutită.

Reformații au fost acuzați că se contrazic și în legătură cu statutul mărturisirilor lor. Căci, cu toate că "tratarea și evaluarea crezurilor nu este, în nici un caz, uniformă", ridicarea mărturisirilor (mai presus de toate, a Confesiunii de la Augsburg în luteranism) la rangul de "normă" aplicabilă a învățămîntului public părea inconsecventă cu sola Scriptura. Inconsecvența a fost confirmată încă o dată cînd un teolog a declarat că, "întrucît Confesiunea de la Augsburg se sprijină pe temelia cu desăvîrșire solidă a Sfintei Scripturi, putem si trebuie să o numim, pe bună dreptate, «inspirată de Dumnezeu»". Unii apologeți de mai tîrziu au explicat că termenul "inspirat", ce provine de la 2 Timotei 3,16, era folosit aici într-un sens mai larg, dar că în sensul strict se aplică doar Scripturii, în care sînt cuprinse toate dogmele. Chiar trecînd peste ideea unei "inspirații" a Confesiunii de la Augsburg, simpla concepere a mărturisirilor ca "norme" era totuși greu de armonizat cu atacul reformatorilor la adresa "tradiției" normative. În loc să spună, așa cum au făcut luteranii ortodocși, că mărturisirile și crezurile trebuiau acceptate "deoarece (quia) sînt în acord cu Scriptura", unii teologi reformați au preferat să vorbească despre o acceptare a crezurilor si mărturisirilor, inclusiv a Crezului Apostolic, "în măsura

Polan. Syntag. 1.17 (1817: 24) Grh. Disp. 8.23 (1655:169) Bell. Dott. cris. brev. (Fèvre 12:262) Aret. Act. 2:42 (1590:23r); Calx. Conc. eccl. 22 (1655: B3r); Chil. Rel. Prot. 4.15; 4.65 (1727:143; 165)

Br. Comp. prol. 2.34 (Walther 1:139) Bell. Brev. apol. (Fèvre 7:139)

Holl, Exam. prol. 2,28 (1741:62-63)

Vezi vol. 1, pp. 25-31

Vezi supra, pp. 303-305

Bai, Infall. (Gerberon 486)

Bell. Cont. 3.4.3 (Fèvre 2:81)

Stapl. Ret. 4 (ERL 308-11:11v)
Vezi supra, pp. 303-305
Stapl. Ret. 4 (ERL 308-11:2r)
Grh. Conf. cath. 1.2.2
(1662-1:172-173)
Vezi vol. 2, pp. 179-182
Stapl. Ret. 4 (ERL 308-11:112r-113r)
Bell. Cont. 3.4.11 (Fèvre 2:102-103)
Stapl. Count. 3.5 (ERL 311:218v-219v)
Stapl. Ant. ev. Mat.10:2
(1595-1:66)

în care (quatenus) sînt în acord cu Scriptura". Dar și alții păreau la fel de înclinați ca și oponenții lor romano-catolici să invoce Crezul Apostolic ca autoritate apostolică.

În Judecată asupra așa-numitei "Cărți a concordiei", din 1585, Bellarmino le-a atras atenția urmașilor Reformei protestante că trebuie să aleagă: ori aplică sola Scriptura în relație cu propriile mărturisiri, ori trebuie să admită că și ei conferă tradiției o poziție similară celei a Scripturii; nu le puteau avea pe amîndouă. O soluție era să se distingă între două tipuri de "normă": mărturisirile erau "o normă care este ea însăși subiectul altei norme (norma normata)", adică a Scripturii, ce, singură, era "norma care decide" (norma normans). În ciuda obiecțiilor lui Bellarmino față de consimțămîntul impus, îi era "permis unui funcționar superior să oblige pe cineva care este un membru activ al Bisericii și vrea să exercite, în cadrul acesteia, funcția de institutor public să își declare printr-un jurămînt consimțămîntul față de cărțile simbolice".

În sensul în care definim "doctrina" pe parcursul acestei lucrări, incluzînd cerința ca o doctrină să fie "mărturisită", "crezută" și "învățată", a existat o dezvoltare mult mai slabă a doctrinei în secolul al XVII-lea, decît fusese în secolul al XVI-lea sau decît urma să aibă loc în secolele al XIX-lea și XX. Totuși, în perioada dintre dezbaterile Reformei, unde a fost "crezută" și "învățată", și Conciliul Vatican I, unde a fost în cele din urmă "mărturisită", doctrina infailibilității papale a atins, pe parcursul secolului al XVII-lea, în mare parte, forma și claritatea de care avea nevoie. După Bellarmino, Hristos i-a conferit lui Petru două privilegii: privilegiul personal de a nu fi niciodată capabil să piardă credința adevărată și privilegiul oficial de a nu fi nicicînd în stare să învețe ceva împotriva credinței. Numai cea de-a doua le fusese transmisă succesorilor săi. "Papa, în calitate de cap al Bisericii, nu poate greși niciodată", declara Stapleton; "aceasta înseamnă că nu poate decreta niciodată ceva eronat sau contrar credinței, nu poate da Bisericii niciodată vreo doctrină falsă, contrară credinței". Acesta era sensul promisiunii pe care Iisus i-a făcut-o lui Petru. Cazul pretinsei erezii a papei Honoriu I, devenită de acum cunoscută de toți, fie se baza pe un fals al grecilor, fie era derivat dintr-o interpretare gresită a documentelor, fie se referea numai la "propria sa persoană", nu "scaunului Romei, nici în vremea sa, nici vreodată de atunci încoace", căci acesta nu a fost "niciodată pătat de această erezie". În listele apostolilor, Petru era întotdeauna cel dintîi,

Grh. 1Pet. prol. (1692:7)

Stapl, Ret. 1 (ERL 308-1:19r)

Stapl. Ret. 2 (ERL 308-1:49r) Bell. Dott. cris. brev. (Fèvre 12:262); Bell. Dich. dott. cris. 3.9 (Fèvre 12:293); Boss. Hist. var. 15.13 (Lachat 15:59-61) Apol. Conf. Aug. 7.23 (Bek 239) Bell. Lib. Conc. 2.34 (Fèvre 7:128) Ames. Bell. 1.3.6 (1629-1:231-246) Aret. Loc. 57 (1617:313)

Grh. Conf. cath. 2.5.3 (1662-11:834-835); Tit. Eccl. 9 (1653: B4r) Calx. Ep. theol. 3 (1661:197) Trel. Schol. inst. 2 (1606:157-160); Ghd. Loc. 22.7 (Cotta 10:81-104) Bald. Art. Smal. 19.13 (1605-XIX: A3r); Calov. Art. fid. 1.1.4 (1684:12; 14) Keck. Syst. 3.6 (1615:306)

Huls, Vet. nov. test. 7.10 (1714; D4v)

Vezi supra, p. 263 Holl, Exam. prol. 3 (1741:133) Chill, Rel. Prot. 2.97 (1727:64); Huls, Vet. nov. test. 7.17 (1714:E2v)

Quen. Theol. 1,4,2,8 (1715-1:136)

Bucan, Inst. 4,25 (1605:46)

Heid. Corp. theol 2.16; 2.29 (1700-1:29; 31)

Grh. Conf. cath. 2.1.5 (1662-11:213)

Trtn. Inst. 2.6 (1686-1; 104)

Vezi infra, p. 377

după cum au trebuit să admită protestanții, iar "confirmarea doctrinei" era prerogativa Bisericii Romei, "în acest moment cea mai veche Biserică a creștinătății". "Biserica catolică" din crezuri nu e alta decît Biserica romano-catolică. Acuza la adresa papei că ar revendica autoritatea pentru "a aboli Scriptura prin consimțămîntul său", formulată în Apologia Confesiunii de la Augsburg, era o calomnie.

Exegeza protestantă se opunea, bineînțeles, acestei argumentații. Biserica luptătoare aici, pe pămînt, poate greși și o și făcuse; era un gest de aroganță din partea papalității să revendice infailibilitatea, perfecțiunea și catolicitatea. Acestea aparțin adevăratei Biserici catolice, care este nevăzută. Există o Biserică adevărată văzută, dar luteranii puteau spune că "Biserica noastră, și nu cea papală romană este Biserica cea adevărată, sfîntă și apostolică", iar calvinii că "Biserica noastră... se numește «Biserica ortodoxă»". Deși reformatorii au "primit Vechiul și Noul Testament de la Biserica papală, care nu a greșit în privința acestei tradiții", aceasta nu confirmă ideea de autoritate a Bisericii asupra Bibliei. Formula lui Augustin despre relația evangheliei cu Biserica, deși [Biserica] era de acum "întreită", continua să fie o modalitate prin care protestanților li se cerea un răspuns. Aceștia au parafrazat afirmația lui Augustin astfel încît să însemne: "Cît timp am fost maniheist, nu aș fi crezut evanghelia dacă autoritatea Bisericii nu m-ar fi mișcat sau, mai precis, nu m-ar fi admonestat" (commovisset, vel commonuisset) si insistau că Augustin vorbeste despre ce era el înainte de convertire sau, în cel mai rău caz, despre sine ca persoană particulară, dar nu prescria aceasta ca o regulă valabilă pentru toți pentru a crede autoritatea Scripturii; în afară de aceasta, Augustin se referea aici la Biserica văzută ca un mijloc exterior prin care venise la credință, nu ca "principiu infailibil al credinței". Învățătura romano-catolică s-a dedicat ea însăși clarificării inspirației biblice și apărării unei poziții teologico-isagogice, precum cea a paternității mozaice a Pentateuhului, împotriva contestatarilor ei, inclusiv a unora proveniți din rîndurile romano--catolicilor.

Cu toate acestea, adevăratele diferențe dintre romanocatolicism și protestantism în privința locului autorității tindeau să facă astfel de chestiuni să devină mai importante pentru calvini și luterani, a căror concentrare continuă și crescîndă asupra problemei autorității a condus la adăugarea la doctrina protestantă a Scripturii a unui capitol major Cons. Helv. 1-3 (Niemeyer 730-731); Trel. Schol. inst. 1 (1606:5); Martn. Sum. op. 1 (1612:1-38)

Grh. Conf. cath. 2.1.3 (1662-II:161-192); Grh. Interp. 21; 63 (1663:8; 25); Calov. Art. fid. 1.2.9 (1684:43-46); Ames. Bell. 1.1.4 (1629-I:42-48); Heid. Corp. theol. 2.83 (1700-I:46)

Keck. Syst. 1.9 (1615:162-163)

2Tim, 3,16

Preus (1955) 27

Quen. Theol. 1.4.2.5 (1715-I: 112) Ames. Scrip. 1.5 (1646:2); Trel. Schol. inst. 1 (1606:5)

Heid, Corp. theol. 2.37 (1700-1:33) Arct. Loc. 127 (1617:722-723); Aret. Ev. Matt. 1:1-17 (1587-1:tr-7v); Aret. Act. 2:13 (1590:16r-16v) Bucan Inst. 4.2 (1605:37); Aret. Co. 49 (1617:41) Bucan Inst. 4.12 (1605:41) (adesea primul) din noile lor declarații de credință și în dogmatica lor. Era o doctrină pentru care, de-a lungul secolului al XVII-lea, a devenit mai greu decît fusese înainte să identifice diferențele, chiar și cele de nuanță, dintre cele două comunități protestante principale, pe măsură ce teologia luterană a început să fie la înălțimea teologiei reformate – și în anumite puncte chiar să o depășească – în ce privește doctrina acesteia despre inspirația verbală a Bibliei. O diferență rezidă în modul de abordare a doctrinei clarității (sau "limpezimii") Scripturii; ambele o afirmau prin contrast cu afirmațiile romano-catolice că Scriptura este obscură și are nevoie de Biserică pentru a fi interpretată, însă unii teologi reformați, cum ar fi Bartholomaeus Keckermann, au atenuat-o spunînd că Scriptura "poate fi ușor înțeleasă..., în orice caz de către cei aleși".

Atît dogmaticienii luterani, cît și cei reformați au definit inspiratia "ca actul prin care Dumnezeu îi transmite omului atît continutul a ceea ce El vrea să fie scris spre binele omului, cît și cuvintele care să exprime acest conținut". Prin urmare, "Sfînta Scriptură canonică", potrivit acestei doctrine a inspiratiei, pe care Quenstedt a definit-o, "este adevărul infailibil, fără nici o greseală; sau, ca să spunem același lucru în alt fel, în Sfînta Scriptură nu este nici o minciună, nici un neadevăr, nici cea mai mică greșeală (nullus vel minimus error), în conținut și în cuvinte. Dimpotrivă, fiecare lucru continut în ea este cu desăvîrsire adevărat, fie el dogmatic, moral, istoric, cronologic, topografic sau onomastic. Nu este nici posibil, nici admisibil să considerăm că scribii Duhului Sfînt au manifestat ignoranță, lipsă de raționament, uitare, scăpări de memorie în consemnarea Sfintei Scrieri". Această formulare, care putea fi regăsită în dogmaticile multor altor teologi luterani, poate fi întîlnită și la teologii reformați, care învățau că "sub inspiratia lui Dumnezeu scriitorii pur și simplu nu puteau să greșească... nici în problemele importante, nici în cele lipsite de importanță" (levioribus); căci, "dacă luăm cunoștință de greșeli de orice fel din Scripturi, nu mai credem că Duhul Sfînt este autorul lor". Genealogiile din Scriptură trebuia să fi venit de la Duhul Sfînt, iar relatările despre minuni trebuiau să fie adevărate. Dumnezeu este autorul real al Scripturii. Scriitorii biblici erau "simpli scribi" cărora li se "dicta" Scriptura. Aceasta însemna că, "văzută din perspectiva contribuției..., așa cum funcționează în domeniul natural, voința omului nu a produs Scriptura, ci a fost complet pasivă". Însă este important de reamintit

Preus (1970) 288

Cocc. S.T. 4.41 (1665:50) Martn. Sum. op. 1 (1612:17-18); Keck. Syst. 1.8 (1615:150-151); Brn. Doct. foed. 1.1.4 (1688:33) Chil. Rel Prot. 2.27 (1727:45); Grh. Disp. (1655:1309)

Grh, Loc. 1.13 (Cotta 2:252); Feur. Grh. (1638:20-21); Grh. Interp. 95 (1663:38-39); Grh. Conf. cath. 2.1.2 (1662-II:65) Ps. 68,28

Ames, Bell, 1, 1, 3 (1629-1i23-29)

Vezi supra, pp. 335

Polan. Syntag. 1.42 (1617:83-90); Keck. Syst. 1.8 (1615:152) Vezi supra, pp. 335-336

Trnt. Inst. 2.15 (1688-I:144-148); Ames. Bell. 1.13 (1629-I:23-29) Ames. Bell. 1.13 (1629-I:20)

Polan. Syntag. 1.41 (1617:83)

Luth, Jud. (WA 11:320-325)

că în același timp, "din punct de vedere subiectiv și material, voința scriitorilor a fost activă în scrierea Scripturii". Din acest motiv, ei nu s-au putut "abate, în scrierile lor, de la fapte din cauza vreunei slăbiciuni a memoriei sau a procesării mentale ori de la cuvîntul [potrivit] din cauza lipsei de experiență sau a imprudenței; ci toate cuvintele conținute în Scrierea Sfîntă ca semne se cuvine să fie acceptate și considerate... cuvintele Sfîntului Duh".

Descrierea "cuvintelor luate separat" ale Scripturii ca fiind, literalmente, "cuvintele Duhului Sfînt" se aplica în sens strict numai limbilor originare - și manuscriselor originare, pierdute acum toate. "Limba în care a fost scris Vechiul Testament de către profeți și cărțile Noului Testament de către evangheliști și apostoli este singura limbă autentică a Sfintei Scripturi", a menționat Gerhard. "De aceea", a continuat el, "numai ebraica și greaca sînt limbi autentice ale Sfintei Scripturi". Căci numai aceste două limbi sînt "fîntîna lui Israel". Miza polemică a acestei insistențe era nevoia de a răspunde Conciliului de la Trident, ce ridicase, în cea de-a patra sesiune, Vulgata latină la o poziție de autoritate în Biserică. Chiar dacă unii teologi romano-catolici din secolul al XVII-lea înțelegeau cuvintele conciliului doar în sensul că Vulgata era superioară tuturor "celorlalte versiuni latine", nu că era la același nivel cu originalele ebraic și grecesc, alții au acordat un statut normativ traducerilor și interpretărilor pe care aceasta le continea. Repetînd criticile la adresa Vulgatei ca traducere pe care le exprimaseră Erasmus și alți umanisti, teologii protestanti au făcut distincție între originalele Bibliei, singurele cărora li se aplica, fără echivoc, calificativul "inspirat de Dumnezeu", și Vulgata sau oricare altă traducere. Între aceste traduceri, Septuaginta a creat totuși probleme speciale; căci scriitorii Noului Testament - și prin urmare, Duhul Sfînt, care îi alesese pe acești scriitori ca "scribi" - citaseră în mai multe rînduri din Septuaginta. Același lucru l-au făcut în pasaje precum Isaia 7,14, unde traducerea "fecioară" era, potrivit învățaților evrei, incorectă, pentru că era mai precisă decît permitea originalul ebraic. Pe parcursul secolului al XVII-lea, teologia protestanță a avut la dispoziție multe cunoștințe despre limbile semitice și chiar despre învățăturile rabinice, pe care le-a folosit în avantajul său, apărînd traducerea pasajului Isaia 7,14. Apărarea corectitudinii Septuagintei, pe motiv că a fost utilizată în Noul Testament, nu s-a extins la întreaga versiune, ci numai la acele citări care fuseseră

Grh. Conf. cath. 2.1.2 (1862-II: 103-106); Grh. 1Pet. 2:24 (1892:141); Trnt. Inst. 2.14 (1888:140-144); Martn. Sum. op. 1 (1612:14) Grh. 1Pet. 2:24 (1892:141) Cons. Helv. 3.11 (Niemeyer 731) Stapl. Ret. 3 (ERL: 308-I:58r)

Martn. Sum. op. 1 (1812: 17-18) Polan. Syntag. 1.41 (1617: 83) Keck. Syst. 1.8 (1615: 151); Ames. Bell. 1.1.3 (1629-1: 20)

Vezi supra, pp. 335

Mt. 5,18 Holl. Exam. prol. 3.42 (1741:144)

Keck. Syst. 1.8 (1615:150-151)

Trtn. Inst. 2,11.8 (1688-I:25)

Mt. 6,13; Grh. Conf. cath. 2,1,2 (1662:97-99); Polan. Syntag. 1,38 (1617:81)

Lc. 2,14

Aret. Ev. Luke. 2:14 (1587-H:54v)

Eras. Adnot. John. 5:5 (LB 6:1079-1081)

Luth. DB (1522) 1In, 5:7 (WA DB 7:338 [628-629])

Heid. Corp. theol. 4.33 (1700-I:118); Polan. Syntag. 1.38 (1617:81)

Hier. Pr. ep. can. (PL 29:827-831)

"aprobate și sfințite de Duhul" cînd i-a inspirat pe scriitorii Noului Testament. O problemă specială s-a ivit din cauza discrepanțelor dintre cronologiile originalului ebraic și Septuaginta. Deși ocupase în Orientul grecesc un loc similar Vulgatei din Apusul latin (bineînțeles, cu deosebirea că pentru Orient originalul grecesc al Noului Testament a fost întotdeauna textul de autoritate), Septuaginta, ca și Vulgata, nu fusese inspirată de Dumnezeu, ci doar "redactată cu pricepere omenească", pe baza originalului inspirat verbal și avea erori în multe pasaje.

Pentru o doctrină care a extins inspirația divină pînă la cuvintele propriu-zise al Scripturii, astfel de probleme de "filologie sacră" erau inevitabile. Prin grija lui Dumnezeu, promisiunea lui Hristos "nici o iotă sau o cirtă din lege nu vor trece" fusese împlinită prin păstrarea textului complet al Scripturii inspirate. În principiu, această doctrină s-ar fi cuvenit să încurajeze si o riguroasă aplicare a metodelor criticii textuale pentru a elimina din text orice adaosuri umane care s-ar fi putut strecura, falsificîndu-i "autenticitatea". În practică, exista însă o reticență evidentă de a recunoaște că un text care devenise familiar sau util este neautentic. Aceasta se aplica nu numai la doxologia Rugăciunii Domnești sau la pasaje precum cîntecul îngerilor de la Naștere, în care exegeții și traducătorii protestanți au preferat "între oameni bunăvoire" mai cunoscutei variante "oamenilor cu bunăvoire"; dar în mod special la așa--numita "comă ioaneică" de la 1 Ioan 5,7: "Trei sînt care mărturisesc, Tatăl, Cuvîntul și Sfînt Duh; și Aceștia trei Una sînt".

Pe baza dovezilor manuscrise de care dispunea, Erasmus eliminase pasajul din prima sa ediție a Noului Testament grecesc din 1516, dar îl reintrodusese în edițiile sale ulterioare, ca răspuns la valul de proteste și la evidențele textuale produse în continuare – produse, în sensul strict al cuvîntului – în sprijinul textului. Traducerea de către Luther a Noului Testament în germană, bazîndu-se pe ediția din 1516 a lui Erasmus, nu conținea pasajul. Deși se pare că numărul de evidențe textuale împotriva lui era copleșitor, dovada pe care o aducea în favoarea Treimii făcea ca un atac împotriva autenticității sale să apară ca un atac împotriva dogmei. Din acest motiv, teologul reformat Johann Heinrich Heidegger, citîndu-l pe Ieronim, și teologii luterani Johann Gerhard și Johann Andreas Quensted au argumentat că adevărata corupere a textului

Quen. Theol. 1.9.2.1 (1715-1:497)

Grh. Disp. (1655:1293-1394) Grh. Loc. (Cotta 2:278)

Holl. Exam. prol. 3.43 (1741:147-150) Polan. Syntag. 1.37 (1617:75-76) Brn. Doct. foed. 1.1.4 (1605:30-32)

Cons. Helv. 2.10 (Niemeyer 731); Heid. Corp. theol. 2.48 (1700-I:36)

Cons. rep. (1666:7)

Cons. Helv. post. 1 (Niesel 222); Form. Conc. Epit. Sum. 1 (Bek. 767)

Ames. Scrip. 3 (1646:1)

Vezi vol. 3, pp. 278-289; 305-314

grecesc fusese "stergerea pasajului prin înșelăciunea arienilor", nu adăugarea lui de către Părinții ortodocși. Într-o dispută de lungă durată asupra chestiunii, Gerhard a sistematizat dovezile manuscriselor și ale versiunilor într-un efort de a demonstra acest lucru, iar în teologia lui sistematică a reafirmat autenticitatea pasajului. O problemă paralelă de filologie era statutul semnelor vocalice ebraice din Vechiul Testament, care nu au fost adăugate consoanelor decît în era creștină, după ce ebraica a încetat să mai fie o limbă vorbită. Argumentînd că providenta lui Dumnezeu nu ar fi permis ca "perfecțiunea Scripturii" să fie compromisă și că nici o limbă nu poate exista fără vocale, multi dogmaticieni protestanti (desi nu toti) din secolul al XVII-lea s-au pronuntat în favoarea autenticității și, prin urmare, a inspirației divine a semnelor vocalice ebraice. Desi mărturisirile din perioada Reformei nu au inclus o afirmare explicită a doctrinei inspiratiei verbale, aceasta a căpătat acum un fel de statut prin includerea ei în Consensul repetat al adevăratei credinte luterane, din 1655, care a insistat că subscrierea la mărturisirile luterane atrage după sine în mod necesar acceptarea inspirației verbale.

Este, cu toate acestea, o nedreptate istorică faptul că detractorii teologici din zilele noastre ai doctrinei inspirației verbale din perioada de după Reformă trec cu vederea rolul ei în protejarea principiului Reformei sola Scriptura. În acest sens, în ciuda dezvoltării sale ulterioare, doctrina putea să revendice continuitatea cu Calvin și chiar cu Luther și cu mărturisiri ale Reformei ca A doua mărturisire elvețiană și Formula concordiei, care au afirmat amîndouă sola Scriptura în cuvintele lor de deschidere. Teologul calvin puritan William Ames a dat o expresie clasică principiului sola Scriptura într-o discuție intitulată Perfecțiunea Sfintei Scripturi, iar contemporanul și compatriotul său William Chillingworth i-a dat o expresie aforistică în celebra sa regulă: "Numai Biblia este religia protestanților"1.

Ca și în secolele al XII-lea și al XIII-lea, acum, în secolele al XVI-lea și al XVII-lea, insistența asupra naturii și locului doctrinei autorității a fost din nou însoțită de o analiză a problemei rațiunii și a revelației, care a devenit celălalt subiect de bază în prolegomenele sistemelor de dogmatică confesională. Teologii sistematici protestanți au

<sup>1.</sup> Sublinierea noastră (n. trad.).

Luth. Gal. (1535) 3:10 (WA 40-1:407-408) Vezi vol. 3, p. 311

Meis. Phil. sob. (1611-1:984-1004); Holl. Exam. prol. 1.28 (1741:30-31)

lac. 1.17

Pelikan (1950) 55-61 Pelikan (1947) 263-263 Cons. Helv. 18.37-38 (Nicmeyer 735-736)

Heid. Corp. theol. (1700-1:12,9)

Hkr. Eccl. pol. 1.14 (1594-1:87)

Hkr. Eccl. pol. 1.14 (1594-1:85-89)

Hkr. Eccl. pol. pr. (1594-1:4)

Hkr. Eccl. pol. 1.12 (1594-1:83)

reluat în secolul al XVII-lea întrebarea: "Este adevărul unic sau dublu?", în parte deoarece Luther vorbise uneori ca și cînd ar fi reînviat teoria adevărului dublu, etichetată de obicei, dar în mod eronat ca "averroistă", potrivit căreia o afirmație ce era adevărată sub aspect filozofic putea fi falsă sub aspect teologic (si invers). Ei au tras concluzia că Dumnezeu era autorul ambelor adevăruri, filozofic si teologic, si prin urmare adevărul trebuia să fie unul. În ciuda originii tomiste a celor "cinci căi" de a demonstra existența lui Dumnezeu prin mijloace naturale, convingerea că filozofia aristoteliană era și ea "un dar venit de la Părintele luminilor" a oferit sprijin diferitelor doctrine ale credinței pentru includerea dovezilor naturale în sistemele lor. Atenția acordată "teologiei naturale", pe care, aproape pentru prima oară, Consensul elvețian a mentionat-o cu grijă într-o mărturisire și care a fost preluată în scrierile teologilor, a evidențiat, în același timp, posibilitățile ei - "nu fără valoare" -, dar și limitele - "nepotrivită pentru mîntuire". Aceasta a oferit un cadru propice unei înnoiri a initiativei apologetice, pe care Luther o neglijase aproape cu totul și căreia Calvin îi acordase atentie doar în treacăt.

Unul dintre cele mai ambițioase eforturi apologetice în protestantism în această perioadă a fost, în mod puțin surprinzător, consemnat într-o lucrare ce nu se preocupa în primul rînd nici de teologia doctrinală, nici de cea filozofică, ci de structura Bisericii: Despre legile organizării bisericești a lui Richard Hooker, o apologie dedicată caracteristicilor unice ale comunității anglicane. Hooker a recunoscut că există multe doctrine, inclusiv cea a Treimii. care "nu puteau fi găsite nicăieri în Scriptură menționate literal, ci sînt doar deduse toate din Scriptură". Acest fapt nu a diminuat însă "suficiența Scripturii în ce privește scopul pentru care a fost instituită", atît timp cît se știa care este acest scop - și ce nu implica. Aceasta era cunoașterea mîntuirii, dar nu era un "decret amănunțit al lui Iisus Hristos" despre rînduielile precise ale organizării bisericești, care trebuiau cunoscute din legile rațiunii și ale naturii; căci, "atunci cînd îndatoririle supranaturale sînt precizate în mod necesar, cele naturale nu sînt respinse ca fiind inutile", iar legea lui Dumnezeu le include pe toate. De aceea, era o greseală ca, în numele unei "dorinte de a lărgi uzul necesar al cuvîntului lui Dumnezeu", să sustii că "numai o lege, Scriptura, trebuie să fie regula care să conducă în toate", cînd, de fapt, "Dumnezeu i-a lăsat diferite

Hkr. Eccl. pol. 2. pr. (1594-I:98)

Hkr. Eccl. pol. 1.16 (1594-I:93-94)

Hkr. Eccl. pol. 1.12 (1594-I:83)

Caj. Comm. S.T. 1.2.3 (Ed Leon. 4: 32-34); Suar. Div. sub. 1.1.13-22 (Vivès 1:3-5)

Pasc. Pens. 233 (Braunschvicg 13:141-155)

Guardini (1966) 159 Vezi vol. 3, pp. 283-284

Rich (1953) 182

tipuri de legi omului, prin care într-un fel sînt conduse acțiunile omului". Căci așa a orînduit Dumnezeu universul încît există multe feluri de legi în afară de cele biblice și bisericești, "unele naturale, unele raționale, unele supranaturale, unele politice și, în final, unele bisericești". Prin urmare, "legile organizării bisericești" de care se ocupa Hooker nu trebuiau derivate în vreo manieră simplistă din Scriptura însăși, ci depindeau de o înțelegere a legii naturale și raționale, pentru care erau potrivite mijloacele naturale și raționale de înțelegere. Cel mai semnificativ predecesor pentru cea mai mare parte a acestei apologii filozofice nu era Jean Calvin, nici măcar Martin Luther (în ciuda ideilor sale asemănătoare în ce privește atît legea, cît și organizarea), ci Toma de Aquino.

Polemica romano-catolică împotriva sistemelor protestante s-a văzut, prin urmare, în stare să trateze aceste premise filozofice comune ca bază pentru discutarea diferențelor teologice, chiar și în privința doctrinei îndreptățirii. Teologia Contrareformei a reafirmat, ca parte a reabilitării tomismului, cele "cinci căi" ale lui Aquino, Mai mult, cea mai inventivă soluție din această perioadă pentru problema argumentelor existentei lui Dumnezeu a fost oferită de gîndirea romano-catolică în Cugetările lui Blaise Pascal. "Argumentul pariului" (argument du pari) al lui Pascal manifesta "diferențe profunde", dar o "înrudire... încă și mai mare" cînd era comparat cu "argumentul ontologic" al lui Anselm privind existenta lui Dumnezeu. Argumentul aducea mintii care se îndoieste provocarea: "Ori există Dumnezeu, ori nu. Dar în care parte vom înclina? Ratiunea nu poate determina nimic în acest caz". În schimb, "omul trebuie să parieze" și "să calculeze cîștigul și pierderea din pariul că Dumnezeu există sau nu". Pascal a sustinut pariul pe baza posibilității afirmative. "fără ezitare"; căci, "dacă vei cîştiga, cîştigi totul; dacă pierzi, nu pierzi nimic". Alternativa lui Pascal la tomismul traditional nu a devenit o parte constitutivă a doctrinei Bisericii. Departe de a arăta însă, așa cum s-a afirmat, că Pascal "s-a îndepărtat mult de doctrina Bisericii romane", argumentul său era o reafirmare în secolul al XVII-lea a unei metode augustiniene esentiale de argumentare, ceea ce evidentia vitalitatea continuă a metodelor de gîndire din interiorul gîndirii romano-catolice, care mergeau, prin Bonaventura și Anselm, pînă la Augustin însuși. Din această perspectivă, el apartine istoriei doctrinei Bisericii, ca si istoriei filozofiei teologice.

Decl. cler. Gall. 2 (Coll. Lac. 832)

Pascal a murit în 1662. În ultimul sfert al secolului al XVII-lea, după moartea sa, fiecare dintre doctrinele majore pe care tocmai le-am examinat a fost supusă unei reconsiderări care, într-un fel, a prefațat secolele al XVIII-lea, al XIX-lea și XX. Pe 19 martie 1682, al doilea dintre Cele patru articole galicane, o declarație despre statutul special al Bisericii din Franța, a reafirmat învățăturile Conciliului de la Constanz, limitînd autoritatea papei în raport cu un conciliu general al Bisericii, anunțînd astfel dezbaterea pe tema Bisericii și a papalității, care va continua fără oprire pînă în perioada de după Conciliul Vatican II. Tot legat de autoritate și tot în cadrul romano--catolicității, a apărut în 1678 o carte intitulată Istoria critică a Vechiului Testament a lui Richard Simon, care a pus sub semnul îndoielii atribuirea tradițională a Pentateuhului lui Moise. În același an, Ralph Cudworth, cel mai cunoscut dintre platonistii de la Cambridge, a publicat, după multe amînări, Adevăratul sistem ințelectual al universului, care combina concluziile ortodoxe referitoare la relațiile dintre Dumnezeu și lume cu încrederea în puterile rațiunii ce putea conduce (și a și făcut-o) la concluzii radical diferite. Iar în 1692, s-a născut Joseph Butler, care în 1736 avea să scrie Analogia religiei, o expunere a teologiei naturale, ce va rămîne un punct de reper în istoria modernă a apologeticii. Astfel a ajuns sfîrsitul secolului al XVII-lea să fie considerat un punct de cotitură în istoria prolegomenelor dogmaticii.

### Firea umană a lui Iisus Hristos

Numeroasele similarități profunde manifestate de diferitele Biserici confesionale ale secolului al XVII-lea atunci cînd s-au concentrat asupra subiectelor importante de epistemologie teologică și autoritate doctrinală au făcut posibilă depășirea delimitării denominaționale în tratarea problemelor cuprinse în prolegomene. În schimb, definițiile date dogmei de către toate Bisericile confesionale în formulările lor doctrinale și în conciliile bisericești, în a doua și a treia generație din perioada Reformei, erau atît de precise – și atît de minuțioase în încercarea lor de a se diferenția față de cele ale altor Biserici –, încît singurul mod de a trata dezvoltarea doctrinelor individuale din această perioadă este să te concentrezi pe rînd asupra celor cîteva Biserici (urmînd ordinea expunerii centrale

din capitolele 3-5) și să examinezi pentru fiecare o doctrină care a devenit, ca o consecință a antitezelor Reformei, o emblemă identificată cu acea Biserică confesională.

În perioada de mai bine de un secol ce a urmat adoptării Cărții concordiei, în 1580, moștenitorii Reformei luterane au alcătuit o multime de sisteme dogmatice, în care tradiția Confesiunii de la Augsburg, elaborată la început ca o afirmare a concordiei și consensului, și-a ocupat locul ca normă denominațională exclusivistă. Afirmația familiară a Reformei, comună luteranismului și calvinismului, că sclavia voinței implică "lipsa puterii de a acționa corect în privinta unui bine spiritual" a trebuit să fie apărată continuu pe cîteva fronturi. Doctrina îndreptățirii prin credință ca "acceptare a iertării păcatelor și atribuire a dreptății lui Hristos" trebuia directionată nu doar împotriva romano--catolicismului, asa cum fusese de la începutul Reformei, ci acum și împotriva socianismului. Interpretarea relației dintre lege și evanghelie drept "cu desăvîrșire (toto coelo) diferite în natura lor" a fost considerată un punct de divergență major între luteranism și calvinism. Considerarea de către reformați a perspectivelor luterane și romano--catolice asupra prezentei euharistice ca fiind identice transsubstanțiere și, în ciuda obiecțiilor luterane față de termen, "consubstanțiere" - trebuia, de asemenea, să fie definită și apărată. În aceste sisteme, cel mai proeminent exemplu de dezvoltare doctrinală era, în anumite feluri, doctrina inspirației și a ineranței Scripturii. Această doctrină era, în mare măsură, și un punct de convergență între dogmatica luterană și adversarii săi, atît calvini, cît și romano-catolici, deși confesionalismul luteran a avut dispute cu ambele tabere pe tema interpretării acelei Scripturi inspirate și inerante, iar cu romano-catolicismul și pe tema relațiilor acesteia cu autoritatea Bisericii.

Cu mult mai deosebită a fost însă dezvoltarea luterană a doctrinei persoanei lui Hristos. Hristologia apăruse "în legătură cu controversa pe tema Cinei Sfinte" și a doctrinei prezenței reale în Euharistie, ca diferență dogmatică principală care separa luteranismul de calvinism — deși "[nu este același lucru cu a spune] că doctrina euharistică a reformatorilor nu era altceva decît un derivat al hristologiei lor caracteristice". Luther expusese deja o versiune specială a doctrinei comunicării însușirilor care era gîndită pentru a proteja prezența reală împotriva obiecției că ridicarea omenității lui Hristos la dreapta lui Dumnezeu

Br. Comp. 2,2,13 (Walther 2;296)

Grh. Disp. 5,10 (1655:389) Grh. Loc. 16.54; 16.35 (Cotta 7:55; 7:32-33)

Holl. Exam. 3.2.2.11 (1741:1030)

Brn. Doct. foed. 4.21.22 (1688:602; 605); Brg. Calov. 51 (1657:L3v) Hutt Conc. prol. 2 (1690:U2v-Z3r)

Vezi supra, pp. 330-333

Form, Conc. Epit. 8.1 (Bek. 804)

Gollwitzer (1937) 116

Lib. Conc. app. (Bek. 1101-1135)

Elert (1962) 229

Thomasius (1857) 429-488

Preus (1977) 97

Vezi vol. 1, pp. 267-272

Chem. Du. nat. 24 (1580:352)

Chem. Du. nat. 1 (1580:7)

Bucan. Inst. disp. (1605:1)

Hav. Majest. 2.3 (1658:15) Vezi vol. 1, pp. 74-76; 242-245; Trell. Schol. inst. 1 (1606:27-28)

Grh. Loc. 4. 198 (Cotta 3:485) Heid. Corp. theol. 3.29; 3.48; 17.61 (1700-I:70; 79; II: 30-31)

o făcea imposibilă. Autorii Formulei concordiei, în special Martin Clemnitz, elaboraseră și sistematizaseră doctrina lui Luther, iar pe parcurs alcătuiseră un apendice la Formulă, intitulat "Catalogul mărturiilor", conceput pentru a demonstra continuitatea hristologiei luterane cu cea a Părinților Bisericii vechi și a conciliilor Bisericii. Considerată drept o simplă realizare a "arhitecturii" sistematice și speculative, hristologia dogmaticienilor luterani ai secolului al XVII-lea - inclusiv conflictul complicat si prelungit dintre teologii din Giessen si cei din Tübingen privind situatia atributelor divine ale lui Hristos din timpul stării de smerenie sau kenosis – apartine mai mult istoriei teologiei decît istoriei doctrinei Bisericii, și din cauza faptului că dogmaticienii "evită aproape în totalitate" Formula concordiei în prezentările pe care le fac acestei doctrine, bazîndu-se în schimb pe "lucrarea mare și definitivă pe tema celor două naturi ale lui Hristos" scrisă de Chemnitz. Hristologia lui Chemnitz, după unele modificări, cele mai multe de ordin tehnic și terminologic, a avut în cele din urmă cîstig de cauză. Cu toate acestea, doctrina persoanei lui Hristos era, împreună cu doctrina Treimii, principala moștenire dogmatică a Bisericii vechi și semnul continuității cu ea. În această calitate, forma pe care a luat-o în dezbaterile din perioada respectivă este o continuare a acelei dezvoltări dogmatice și, prin urmare, o parte a istoriei doctrinei Bisericii.

În cadrul dezvoltării dogmatice, hristologia "preexistenței, chenozei și a preamăririi" a fost cea care a servit ca bază, după cum indică accentul pus de dogmaticieni pe "vestitul citat din Filipeni 2 despre «chipul lui Dumnezeu» și despre «chipul robului»". Ei erau preocupați atît de relația dintre cele două "naturi" ("natură" fiind un termen mostenit din "uzul Bisericii vechi"), cît si de relatia dintre cele două "stări", de chenoză și de preamărire ("stare" fiind un termen comun și hristologiei reformate). Chenoza de la Filipeni 2 nu putea să însemne "o chenoză în ce privește dumnezeirea", de vreme ce aceasta ar implica faptul că "S-a schimbat în ce privește dumnezeirea"; căci ei au continuat să considere, conform hristologiei patristice - și oponenților reformați -, ca axiomă care vorbește de la sine despre faptul că "dumnezeirea este impasibilă, neschimbabilă și imutabilă". Dacă cineva trăgea din această axiomă concluzia că natura divină ca atare este "necomunicabilă" în toate sensurile cuvîntului, se pare că punea în mare dificultate hristologia luterană. Potrivit învătăturii

Trel. Schol. inst. 2 (1606:57) Polan. Syntag. 2.32 (1617:192) Heid. Corp. theol. 17.61 (1700-II:30-31)

Grh. Loc. 2.5 (Cotta 3:110-115) Stapl. Count. 2.12; 2.13 (ERL 311:137r-139v; 146r); Stapl. Ret. 4 (ERL 308-II:153r; 174r; 196r)

Hkr. Eccl. pol. 5.52 (1594-II: 110)

Vezi vol. 1, pp. 274-276 Trel. Schol. inst. 2 (1606:55-56); Heid. Corp. theol. 17.40 (1700-11:19); Brn. Doct. foed. 4.19.16 (1688:519-520)

Trnt. Inst. 13.7 (1688-II: 345-349)

Polan. Syntag. 6.16 (1617: 376-377); Aret. Loc. 21 (1617: 114) Dan. Haer. (1580: 76-77); Keck. Syst. 3.2 (1615: 261)

Bell. Lib. Conc. 1.3-4 (Fèvre 7:105-107) Wolf. Eut. Luth. 2.19; 5.8 (1680:E1r; 13v)

Holl. Exam. 3.1.3.31 (1741:685-689) Br. Comp. 3.2.1.22 (Walther 3:73)

Grh. Interp. 192 (1663:91)

Holl. Exam. 3.1,3.36 (1741:694)

Grh. Loc. 4.103 (Cotta 3:413)

Lc. 1,35

Hutt. Conc. 21 (1690:596)

Grh. Disp. (1655:908)

reformate, existau două tipuri diferite de atribute divine, comunicabile și necomunicabile, cele necomunicabile neputînd fi atribuite nici unei creaturi, nici măcar naturii umane a lui Hristos, fără a comite o blasfemie la adresa naturii neschimbabile a lui Dumnezeu. Ca răspuns la această provocare, dogmatica luterană a fost obligată să clarifice de ce folosește termenul tehnic "neschimbabil".

Asa cum în dezbaterile ecleziologice dintre romano-catolicism și protestantism a figurat proeminent legislația Conciliului de la Calcedon în privința autorității Bisericii. tot aşa, în centrul dezbaterilor hristologice dintre calvinism si luteranism a stat mărturisirea conciliului despre cele două naturi ale lui Hristos: "neamestecat, neschimbat, neîmpărțit, nedespărțit". Acești patru termeni de la Calcedon au fost afirmati si de dogmaticienii reformati, ca și de cei luterani, toți citîndu-i, adesea după originalul grecesc, si însotind citatele cu analize la fiecare termen. Hristologia reformată a protestat [spunînd] că nu încalcă interdicția de a împărți sau a separa cele două naturi și, prin urmare, nu era "nestoriană", așa cum o acuzaseră luteranii; iar în polemicile sale s-a concentrat asupra termenului "neamestecat", acuzîndu-i, în schimb, pe teologii luterani că sînt "eutihieni" din cauza concluziilor false pe care le trăgeau din dogma hristologică veche - o acuzație la care au subscris și criticii romano-catolici ai doctrinei luterane. Apărîndu-se de acuzația de eutihianism, luteranii au protestat spunînd că ei doar învată "adevărata unire si comunicarea naturilor" în Hristos, ceea ce nu era eutihianism. ci ortodoxie calcedoniană. De aceea, erau obligati să demonstreze fidelitate față de primii doi termeni ai formulei, explicînd că nu considerau "emulsia" ca o metaforă potrivită pentru unirea celor două firi în Hristos. Într-adevăr, Tomul lui Leon, adresat Calcedonului, fusese un "predecesor al teologilor noștri" în doctrina celor două firi, iar Gerhard a apelat la mărturisirea de la Calcedon ca bază pentru o metodă hermeneutică validă de a găsi răspunsuri la pasajele dificile din Scriptură. Dogmatica luterană a mers și mai departe, afirmînd că la Conciliul de la Efes "Biserica creștină numește în mod corect pe Fecioara Maria Theotokos". iar prin întruparea Logosului, trupul ei fusese sfințit printr-o acțiune specială a Duhului Sfînt, "încît ce avea să se nască din Maria va fi sfînt". Teologii luterani au acuzat doctrina reformată că denaturează poziția lor pe această temă, chiar și atunci cînd, în același timp, citau respingerea, de către Bernard, a imaculatei concepții, împotriva doctrinei mariane romano-catolice.

Vezi vol. 2, pp. 115-116

Quen. Theol. 3.3.1.1.3 (1715-II: 154)

Trel. Schol. inst. 2. (1606:52)

Quen. Theol. 3.3.1.1.3 (1715-II:112); Grh. Loc. 4.112 (Cotta 3:420-421)

Tom. Aq. S.T. 3.2.4 (Ed. Leon. 11:31) Holl. Exam. 3.1.3.29 (1741:683)

Holl. Exam. 3.1.3.16 (1741:671)

Holl. Exam. 3.1,3.18 (1741:671)

Chem. Du. nat. 18 (1580:237-245); Aret. Loc. 3 (1617:23)

Vezi vol. 2, pp. 94-103 Vezi vol. 2, p. 102 Bald. Art. Smal. 4.20 (1605-IV: A4r)

Ghr. Disp.15.19 (1665:660-663)

Vezi supra, pp. 350-351

Vezi vol. 1, pp. 261-263; 281-285; vol. 2, pp. 110-111

Br. Comp. 3.2.1.16 (Walther 3:43)

O sursă foarte importantă pentru teologii luterani în multe dintre aceste discuții despre persoana lui Hristos a fost Ioan Damaschin. Discuția sa despre "lucrarea" lui Hristos a ajutat dogmatica luterană să explice conceptul de "lucrare oficială" (apotelesma) a lui Hristos. Explicația sa legată de oportunitatea utilizării termenilor anhypostaton și enhypostaton pentru a exprima natura umană a lui Hristos era, de asemenea, acceptabilă pentru teologia reformată, dar se pare că era atrăgătoare în mod special pentru modul luteran de interpretare a unirii personale a celor două naturi în ipostasul unic al lui Hristos. "Unirea personală", în formularea lui Hollaz, "este o îmbinare a celor două naturi, divină și umană, subzistînd în ipostasul unic al Fiului lui Dumnezeu, cauzînd o comuniune reciprocă și indisolubilă a celor două naturi"; Hollaz a citat aprobator explicația lui Toma de Aquino potrivit căreia, cînd Hristos e numit o "persoană compusă", prin asta nu se înțelege că El este format din două părți esențiale, ci "o persoană cu două naturi". În întrupare, natura divină a fost cea activă și "care a asumat", iar cea umană a fost pasivă și "asumată", neavînd o existență proprie înainte de a fi asumată. De aceea, exista un singur ipostas divin, iar natura umană era anhypostaton, fără ipostas propriu, dar si enhypostaton, subzistînd în ipostasul divin. A avut totusi o vointă proprie, distinctă de ceea a naturii divine (desi în deplină armonie cu aceasta), lucru afirmat si de luterani, și de calvini, în opoziție cu erezia monotelită; căci în formula ortodoxă veche a lui Grigore de Nazianz, citat de Ioan Damaschin, "ce nu a fost asumat [de către Logos la întrupare] nu este vindecat". Unitatea ipostasului implică faptul că închinarea adusă persoanei Dumnezeu--Omului nu este idolatrie, cum ar fi dacă natura umană ar fi avut o existență a ei, și că efortul lui Socinus și al Catehismului racovian de a apăra o astfel de închinare, negînd, în același timp, dogmele Treimii și a lui Hristos ca Dumnezeu-Om, denotă o inconsecvență clară.

"Comuniunea reciprocă și indisolubilă a celor două naturi" avea drept corolar necesar altă formulă ortodoxă veche, doctrina "comunicării însușirilor" (communicatio idiomatum), pe care Johann Wilhelm Baier o definea drept "cea prin care se întîmplă ca acele lucruri ce, cînd cele două naturi sînt comparate, aparțin uneia prin sine și formal, trebuie să fie cu adevărat spuse și despre cealaltă natură". Hristologia reformată, prin contrast, susținea că comunicarea nu apartine "relației dintre naturi, ci

Polan. Syntag. 6,16 (1617:379); Brn. Doct. foed. 4,19,16 (1688:523-527)

Ames. Marr. 1.18 (1642;72)

Form. Conc. S.D. 8:87 (Bek. 1046-1047); Chem. Du. nat. 3 (1580:49-50)

Holl. Exam. 3.1.3.39 (1741:698)

Chem. Du. nat. 12 (1580:166)

Form. Conc. S.D. 8:36 (Bek. 1028)

Chem. Du. nat. 13 (1580:174)

Quen. Theol. 3.3.1.1.3 (1715-II: 129)

Polan. Syntag. 6.16 (1617:375)

1Cor. 2,8 Holl. Exam. 3.1.3.43 (1741:701)

Fapte 20,28 (var.)

Br. Comp. 1.3.30 (Walther 2:50)

Vezi vol. 1, p. 124 Grh. *Loc.* 4.198 (Cotta 3:485-486)

persoanei" lui Hristos și este o comunicare a însușirilor, nu a naturilor; din acest motiv, nu era nici o "transmitere reală", "nici o dăruire reală, din care ar rezulta că natura umană a lui Hristos poate folosi însusirile divine ca pe propriile instrumente". Mai presus de toate, în elaborările sale pe tema comunicării însusirilor, hristologia luterană a deschis drumuri noi, depășind cu mult contextul euharistic originar al speculatiilor hristologice ale lui Luther, străduindu-se să mentină accentul pe continua prezentă a lui Iisus Hristos, "și potrivit acelei naturi după care este fratele nostru, iar noi sîntem carne din carnea Lui". Dogmaticienii luterani ai secolului al XVII-lea l-au urmat pe Chemnitz și Formula concordiei, distingînd trei tipuril de comunicare a însușirilor; deși s-au deosebit de Formula concordiei în privința ordinii celor trei tipuri, au fost de acord cu rationamentul lui Chemnitz: "Ne-am înțeles în privința învățăturilor, însă nu și în privința terminologiei. Dar, cînd oamenii sînt de acord asupra problemei de fond, ar trebui să fie concilianti în ce priveste termenii, care doar deservesc doctrina".

Primul dintre aceste trei tipuri de comunicare, potrivit Formulei concordiei, însemna că "orice însușire, chiar dacă apartine numai uneia din naturi, este atribuită nu numai naturii respective, ca fiind ceva separat, ci întregii persoane, care este simultan Dumnezeu și om (fie că este numit Dumnezeu, fie că e numit om)"; or, în definiția lui Chemnitz, "însușirea care apartine acelei naturi este atribuită persoanei concrete". Teologia luterană a vorbit despre "concretetea persoanei sau a unei naturi" (concretum vel personae, vel naturae), dar accentul pe persoana concretă, pe care a promovat-o si hristologia reformată (deși într-o altă manieră și pentru alte motive), era menit să protejeze acest tip de comunicare de atribuirea suferinței și mortalității naturii divine a lui Hristos: "Nu citim în Scrierea Sfîntă că a fost răstignită dumnezeirea [lui Hristos], ci că «Domnul slavei» a fost răstignit". Alte astfel de afirmatii biblice, care vorbesc despre faptul că Biserica a fost răscumpărată de către Dumnezeu cu "sîngele Său", demonstrau că acela care a făcut răscumpărarea vărsînd sîngele Său era cu adevărat Dumnezeu. Neglijența limbajului de aici, cunoscută și la Părinții Bisericii ortodoxe, și la teologii mai recenți, putea duce la acuzația de reînviere a ereziilor "patripasistă" și sabeliană. Însă teama de

<sup>1.</sup> În original este folosit termenul latin genera (n. trad.).

Holl, Exam. 3.1.3,44 (1741:703)

Calov. Art. fid. 3.1.8 (1684;185) Brg. Calov. 57 (1657;M1v)

Grh, Loc, 4.202 (Cotta 3; 490)

Br. Comp. 3.2.1.20 (Walther 3:52)

Hav. Majest. 4.3 (1658:27)

Mentz, Thes. theol. 1.34-39 (1612-I; B2r-B3r)

Grh. Conf. cath. 2.2.1 (1662-II:299-300); Hutt. Conc. 4 (1690:169-170) Bucan Inst. 27.24; 28.24 (1605:280-281; 291); Alst. Theol. cat. 28 (1616:314); Bell. Cont. 10.3.17 (Fèvre 4:171-173)

Quen, Theol. 3.3,1,2,14 (1715-II:265) Bucan, Inst. 28,5 (1605:283); Keck. Syst. 3,5 (1615:299)

Aret, Ev. Mark. 16:19 (1587-II:39v); Ames, Marr. 1.23 (1642:94)

Brn. Doct. foed. 4.19,16 (1688:527); Keck. Syst. 3.2 (1615:260)

Form. Conc. Epit. 8.39 (Bek. 812)

Br. Comp. 3.2.2.2 (Walther 3:76)

această acuzație trebuia să conducă la negarea afirmației că "Fiul lui Dumnezeu a suferit cu adevărat, în mod real, în sensul strict al cuvîntului, a fost răstignit și a murit"; căci afirmațiile Scripturii atestau că nu a suferit numai natura umană, ci însuși Fiul lui Dumnezeu, "Yahweh însuși". Autorii reformați au preferat să descrie astfel de afirmații ca "sinecdotice".

"Al doilea tip de comunicare [a însuşirilor] a fost subiectul celor mai aprinse controverse din Biserică", tipul "prin care perfectiunile care sînt cu adevărat divine, precum și autoritatea si puterea ce rezultă din ele, cinstea și slava supremă, sînt comunicate naturii umane a lui Hristos în abstract". Aceste "perfecțiuni" sau "atribute supranaturale și dincolo de natură", care au fost "date" numai naturii umane, întrucît cea divină le avea deja, puteau fi cuprinse în termenul "maiestate"; de aici, acest [tip] a ajuns să fie numit "tipul maiestății" (genus majestatis), pe care calvinii l-au respins. "Controversele" au apărut deoarece tocmai acest aspect al hristologiei luterane era implicat în dezbaterea euharistică, de vreme ce una dintre însușirile maiestății despre care se spunea că fusese comunicată naturii umane a lui Hristos era omniprezența sau "ubicuitatea"; de aici epitetul "ubicuitarieni" aplicat luteranilor de către adversarii reformați și romano-catolici. După ce a trecut peste alte probleme, pe care le-a considerat irelevante în acest caz, Quensendt a formulat chestiunea astfel: "Este Hristos, potrivit omenității, care este unită cu persoana Sa divină și infinită și preamărită de-a dreapta Maiestății Divine, prezent, în această slăvită stare de preamărire, tuturor creaturilor universului cu această omniprezență adevărată, reală, substanțială și eficientă?". Teologii reformați, deși au recunoscut că expresia nu e metaforică, au afirmat că "de-a dreapta lui Dumnezeu" la care S-a urcat Hristos, era, "datorită statutului și condiției trupului uman, o referință precisă la un loc, în care Hristos, în virtutea trupului Său uman adevărat, este circumscris"; nu este un "cer atotprezent". Doctrina luterană era "în contradicție atît cu rațiunea sănătoasă, cît și cu Sfînta Scriptură". Luther afirmase deja că "dreapta lui Dumnezeu" nu era un loc, ci maiestatea lui Dumnezeu. Natura umană a lui Hristos posedase, cu toate acestea, maiestate și omniprezență chiar din momentul întrupării și nu trebuise să o "restaureze"; însă în starea de smerenie sau chenoză "a renunțat" voluntar "la uzul ei plenar".

Br. Comp. 3,2,1.22 (Walther 3:70)

Form, Conc. Epit. 8.17 (Bek. 808)

Fapte 20,28 (var.)

Ghr. Loc. 4,284 (Cotta 3:557); Grh. 1Pet. 4:1 (1692:567-568)

Hkr. Eccl. pol. 5.52 (1594-II: 108)

Calv. Inst. (1559) 4,17.32 (Barth-Niesel 5:391)

Bucan. Inst. 28,22 (1605;288)

Wolf. Eut. Luth, 4,5 (1680: H4v)

Chem. Du. nat. 26 (1580:396) In. D. Fo. 3.17 (Kotter 2:156)

Vezi vol. 2, pp. 39-42 2Pt. 1,4

Cel de-al treilea tip de comunicare a însuşirilor, după cea mai banală clasificare, se referă la "lucrările oficiale" (apotelesmata) ale lui Hristos: "Lucrările care țin de slujirea lui Hristos nu apartin doar unei naturi, ci sînt comune amîndurora, în măsura în care fiecare contribuie la ele cu ceea ce îi e specific și, prin urmare, fiecare lucrează comunicînd cu cealaltă". Din acest motiv a fost numit "tipul apotelesmatic". Dacă prin "tipul majestătii" a devenit "posibil" sau chiar "uşor" pentru Hristos să fie prezent cu trupul si sîngele Său în Euharistie, prin comunicarea însusirii omniprezentei naturii Sale umane, prin tipul apotelesmatic doctrina persoanei lui Hristos se aplica sensului mîntuirii: unirea celor două naturi în Hristos s-a produs pentru ca lucrarea de răscumpărare, împăcare și mîntuire să fie împlinită în, cu și prin ambele naturi ale lui Hristos. Cînd. prin urmare, în acord cu primul tip, Noul Testament a putut atribui sîngelui lui Hristos răscumpărarea Bisericii, aceasta însemna că "răscumpărarea Bisericii" și alte actiuni de acest fel "sînt lucrări oficiale care sînt predicate despre Hristos, după ambele naturi; totuși, nu spunem că Hristos a suferit și a murit după ambele naturi, dar că a suferit și a murit după trup".

Cu toate insistențele luteranilor pe ideea că doctrina celor trei tipuri de comunicare a însusirilor, conceptul de "tip al maiestății" în mod special, era o modalitate de a sublinia și a înnobila omenitatea autentică a lui Iisus Hristos, criticii doctrinei din diferite tabere au văzut-o ca pe o amenințare la adresa naturii umane. "Deși îl acoperă sau nu-l iau în seamă", spunea Calvin, cei ce expun hristologia lui Luther, de fapt, "Îl lipsesc [pe Hristos] de trup" și de omenitate. Această acuzație a avut răsunet în secolul al XVII-lea. Dacă trupul lui Hristos ar fi omniprezent, acest lucru, spunea Bucanus împotriva lui Luther și a adepților săi, nu ar slăvi natura Sa umană, ci ar aboli-o. Luteranii i-au imitat pe unii Părinți ai Bisericii, vorbind despre o "natură umană îndumnezeită a lui Hristos". Însă, cînd Părinții au folosit termenul "îndumnezeire", care suna atît de suspect, pentru a descrie întruparea, "nu au avut în vedere o transmutare, o amestecare, o schimbare, o abolire sau o nivelare a naturilor, ci au dorit ca prin acest termen să descrie în primul rînd planul unirii personale", a explicat Chemnitz pe baza scrierilor lui Ioan Damaschin. Prin aceste cuvinte se păstra linia exegezei bizantine a locului clasic al "îndumnezeirii" ca definiție a mîntuirii: nu însemna că le erau conferite credinciosilor "atributele esentiale, necreate

Chem. Du. nat. 20 (1580:254)

Br. Comp. 3.2.1.22 (Walther 3:70)

Vezi vol. 3, pp. 165-171

Br. Comp. prol. 1.32 (Walther 1:53)

Vezi supra, p. 201 Aret. Loc. 35; 136 (1617:196-202; 766-767); Bell. Cont. 11.4.4 (Fèvre 4:602) Apol. Conf. Aug. 4.178 (Bek. 195) Bell. Cont. 11.4.13 (Fèvre 4:633); Bell. Lib. Conc. 2.18 (Fèvre 7:122); Bell. Dich. dott. cris. 3.4 (Fèvre 12:188-289)

Trel. Schol. inst. 2 (1606:65)

Vezi supra, pp. 272-274

Cons. Helv. 15.32 (Niemeyer 734)

Keck. Syst. 3.4 (1615:278) Vezi supra, p. 365

Keck. Syst. 1.9 (1615:162-163) Ames. Marr. 1.20 (1642:78-81) Vezi supra, pp. 351-352 Brn. Doct. foed. 3.10.6 (1688:288)

Burm. Synop. 35.19 (1687:97); Keck. Syst. 2.7 (1615:237) Quen. Theol. 3.3.2.6 (1715-II: 436)

Grh. Med. sacr. 11; 14 (1633:44; 59)

Vezi supra, pp. 202-203

și infinite ale Dumnezeirii", ci "daruri finite binecuvîntate, într-un sens, efectele Dumnezeirii".

Aceste speculatii rafinate pe tema doctrinei persoanei lui Hristos nu au produs un efect prea vizibil asupra doctrinei împăcării. În ciuda accentului pus de "tipul apotelesmatic" pe legătura strînsă dintre doctrina persoanei lui Hristos si doctrina lucrării lui Hristos, tot aparatul celor trei "tipuri" a fost de fapt pus în serviciul teoriei anselmice a mîntuirii prin satisfacția realizată prin suferinta si moartea Dumnezeu-Omului Iisus Hristos, care a continuat să fie pentru dogmaticienii luterani metafora dominantă a răscumpărării. Doctrina "satisfacției" era, după Baier, unul dintre "articolele fundamentale"; negarea sa ar pune în pericol mîntuirea. Exista, bineînțeles, o continuă controversă între romano-catolici și protestanți asupra "satisfacțiilor" penitențiale în Biserică și a relației lor cu "satisfacția" realizată de Hristos. Dar Robert Bellarmino a fost în stare să citeze Apologia Confesiunii de la Augsburg ca evidență documentară a unui consens ecumenic asupra faptului că moartea lui Hristos a fost o "satisfacție" oferită pe cruce "pentru vina" întregii omeniri. Referința la întreaga omenire reprezenta de fapt o denumire a consensului ecumenic. În învătătura reformată, se putea spune uneori despre "slujirea preoțească a lui Hristos" că ar consta în "a aduce satisfacție lui Dumnezeu pentru oameni", dar limbajul Consensului elvețian, potrivit căruia, Hristos "a adus satisfacție, prin ascultarea pînă la moarte. lui Dumnezeu-Tatăl în locul celor aleși", nu al întregii omeniri, era mai reprezentativ. În mod similar, insistența protestantă asupra clarității și a limpezimii Scripturii ajunsese să includă mentiunea că numai pentru cei alesi Scriptura era cu desăvîrșire clară.

În afară de această restricție, consensul era totuși ferm. Atacul socinienilor la adresa lui a prilejuit o și mai viguroasă afirmare a sa ca "decret" în sine, chiar dacă "satisfacția" nu apare "în prea multe cuvinte" în Scriptură, de vreme ce, "doar pentru că nu apare cuvîntul", nu înseamnă "că nu apare conceptul". Chiar și într-un context devoțional, luteranii au reinterpretat întreaga viață a lui Hristos ca pe o serie de satisfacții aduse dreptății încălcate a lui Dumnezeu. Deși Luther propusese, prin insistența sa repetată asupra temei lui "Hristos învingătorul", o viziune dramatică diferită asupra reconcilierii, sînt multe de spus despre teza istorică potrivit căreia Reforma și ceea ce a urmat au intensificat măcar păstrarea metaforei satisfacției

Grh. Loc. 26.486 (Cotta 18:253-254)

Franks (1918) 2:48

Grot. Sat. 1 (de Groot 3: 304)

Grot. Sat. 1 (de Groot 3:298-299)

Grot. Sat. 7 (de Groot 3:323) Grot. Sat. 7; 10 (de Groot 3:323; 331-338)

Grot. Sat. 1; 4 (de Groot 3:303-304; 315)

Franks (1918) 2:66

în doctrina apuseană a împăcării. Au existat, la dogmaticienii luterani, ecouri ocazionale ale descoperirii de către Luther a perspectivei patristice asupra împăcării; teologia reformată a propus însă, și încă în cea mai puțin ortodoxă modalitate, o alternativă la teoria anselmică a satisfacției.

Teologia reformată a făcut aceasta prin gîndirea lui Hugo Grotius, care a formulat "una dintre cele mai importante [teorii] din întreaga istorie a doctrinei noastre" a împăcării. A avut grijă să distingă critica sa privind notiunea de "satisfactie" de cea a lui Socinus: Hristos nu a murit ca un "martir", cum se pare că reiesea din teoriile lui Socinus, ci moartea Lui era într-un fel cauza iertării păcatelor. Cît despre teoria "satisfacției", aceasta putea, în ciuda originii sale nebiblice, să pretindă a fi "expresia sugestivă" a limbajului biblic. Cu toate acestea, moartea lui Hristos nu trebuia văzută ca o potolire a mîniei divine. Mai degrabă, în moartea lui Hristos, "sfîrsitul pedepsei este manifestarea dreptății retributive cu privire la păcate". Ca "lucrare a unui jurist care are de-a face cu teologia, nu doar a unui teolog care operează cu idei juridice", "teoria guvernamentală a împăcării" propovăduită de Grotius avea puterea de a scoate în evidență faptul că Dumnezeu însusi fusese Cel care inițiase planul mîntuirii. Ca teorie particulară, nu a dobîndit trecere în cadrul doctrinei publice a Bisericii.

Teoria nu putea, mai ales, în ciuda provenienței sale "arminiene", să ajungă la o înțelegere cu preocuparea calvină – și, dincolo de limitele calvinismului, general umană – de a apăra omenitatea lui Iisus Hristos. Materializarea în cele din urmă a acestei preocupări avea să ia o formă pe care și luteranii, și calvinii au privit-o ca eretică. Considerațiile noastre legate de această dezvoltare vor trebui să înceapă de la pietismul luteran. După cum vom vedea, forma sa inițială a fost, din punct de vedere dogmatic, destul de inofensivă. Lucrarea Dorințele pioase a lui Jacob Spener, fondatorul pietismului luteran, a fost publicată în 1675; în această carte, și-a făcut simțită puternic prezența pentru prima dată în protestantismul postreformat tema care avea să fie dezbătută în 1728 în Chemare serioasă către o viață cucernică și sfintă a lui William Law. Iisus Hristos,

Se numește "guvernamentală" datorită concepției autorilor ei, Jacobus Arminius și Hugo Grotius, conform căreia Dumnezeu este conducătorul (guvernatorul) moral al lumii (n. trad.).

Troeltsch (1960) 2:717

Thomasius (1857) 524

Schweitzer (1961) 13-14

Fiul lui Dumnezeu, dar și fratele întregii omeniri, a adresat întregului neam omenesc chemarea Sa, care avea un caracter imperios și ineluctabil izvorît din înrudirea Sa cu toți oamenii. Cu siguranță, "pietismul a rămas în Biserică; într-adevăr, în timpul Iluminismului s-a legat foarte strîns de rămășițele vechiului sistem dogmatic eclezial". Rămîne însă un adevăr, în același timp, faptul că "în primul deceniu al secolului al XVIII-lea începe un declin [al Bisericii], care afectează întregul sistem al doctrinei ecleziale, dar în primul rînd hristologia". Căci, dacă experiența subiectivă a harului divin, pe care o invocau Spener și pietiștii, nu putea să-și găsească fundamentul în viața umană a lui Iisus Hristos, trebuia să existe, în omenitatea Sa, o formă de a o exprima.

În lumina formei literare a celor patru Evanghelii, putea lua această exprimare alt aspect decît acela de "biografie" a lui Iisus omul? În 1694, s-a născut Hermann Samuel Reimarus. S-a sugerat că "înainte de Reimarus nimeni nu a încercat să dea formă unei concepții istorice despre viața lui Iisus"; și, astfel, "nu existase nimic care să pregătească lumea pentru o lucrare cu atîta forță ca acea a lui Reimarus". Cînd această putere a devenit evidentă, problema "omenității lui Iisus Hristos" a fost transformată dintr-un subiect de hristologie calcedoniană într-o sarcină de cercetare istorico-critică a biografiei lui Iisus. Imediat ce s-a întîmplat aceasta, a început epoca modernă.

# Istoria Legămîntului

Dintre definițiile majore pe care Reforma le-a dat doctrinei creștine, Canoanele promulgate de Sinodul de la Dort au fost, din punct de vedere cronologic (la distanță de cîteva decenii), ultimele; în consecință, linia de demarcație dintre formularea confesională și reafirmarea ortodoxă, care e cel puțin neclară, devine ambiguă în mod special în acest caz. În plus, configurația reformată, calvină și anglicană a doctrinei creștine era, în forma ei oficială și publică, probabil cea mai puțin omogenă dintre toate grupările "confesionale" principale, nu doar în comunitatea anglicană, care manifesta un atașament crescînd față de o via media¹ ce transcendea alternativele uzuale, ci în toată versiunea

Anglicanii se consideră "calea de mijloc" (via media) între catolicism și protestantism (n. trad.).

reformată a protestantismului. Totuși, atît în deceniile de dinaintea Sinodului de la Dort, cît și în cele care i-au urmat, dogmatica reformată organiza, în aceeași măsură ca și variantele ei luterană și catolică, produsul Reformei sub forma teologiei sistematice și îl raporta la noile probleme ale vremii. Rezultatele acestui proces erau cuprinse nu numai în diverse lucrări particulare ale teologilor și predicatorilor, ci, în primul rînd, în una dintre declarațiile majore ale doctrinei Bisericii reformate, Mărturisirea de credință de la Westminster, din 1647, și în Formula consensului Bisericii reformate elvețiene (sau Consensul elvețian) din 1675.

În mod logic, temele teologiei sistematice reformate din secolul al XVII-lea, din Anglia (si apoi din Noua Anglie) sau de pe continent, continuau să repete multe dintre problemele care predominaseră în secolul al XVI-lea. Interzicerea imaginilor prin cea de-a doua poruncă [decalogică] (după numerotarea reformată a poruncilor) era încă validă, în ciuda reafirmării de către Bellarmino a argumentării clasice în favoarea utilizării creștine a imaginilor; în schimb, argumentele în favoarea imaculatei concepții a Fecioarei Maria continuau să fie invalide. Polemica anabaptistă împotriva jurămintelor a adăugat pe agenda teologilor reformați o apărare a legitimității acestora. A fost necesar de mai multe ori să se afirme, în opoziție și cu dogma romano--catolică, și cu cea luterană, că tainele sau, mai curînd, "simbolurile sacramentale" oferă har, dar "nu îl conferă prin natura lor tuturor". Împotriva învățăturii romano--catolice despre libertatea voinței, atît gînditorii reformați, cît și cei luterani au continuat să insiste asupra ideii că aceasta apartine numai "binelui natural", nu si "binelui supranatural". Calvin era, desigur, cea mai proeminentă autoritate reformată, cu care și criticii, și apărătorii săi trebuiau să ajungă la un consens; însă și alți părinți ai Bisericii reformate (de exemplu, Zaharias Ursinus, mai ales, se pare, datorită legăturii sale cu Catehismul de la Heidelberg) erau autorități la care teologii trebuia să apeleze.

Cu toate acestea, cea mai controversată chestiune doctrinală pe care dogmaticienii reformați ortodocși trebuiau să o abordeze în apologiile și sistemele lor, ca și în noile lor mărturisiri de credință, era, ca și în prima generație și la Sinodul de la Dort, dubla predestinație – sau, poate, ca să fim mai preciși, alegerea, predestinarea și condamnarea eternă. Existau unii care erau dispuși să accepte că "predestinarea oamenilor e de două feluri, alegere și condamnare", si, prin urmare, "condamnarea este predestinarea

Vezi supra, pp. 253-254 Ex. 20,4 Mrtn. Sum. op. 4; 8 (1612:81-84; 162-166); Alst. Theol. cat. 3.4 (1616:596)

Ames. Bell. 2.6.5 (1629-II: 246) Brn. Doct. foed. 3.9.3 (1688: 270-271) Vezi supra, p. 350 Mrtn. Sum. op. 10 (1612: 184-186); Aret. Loc. 108 (1617: 602-609) Hkr. Eccl. pol. 5.57 (1594-II: 127)

Aret. Loc. 76 (1617:427)

Trel. Schol. inst. 3 (1606:183)

Keck. Syst. 3.4 (1615:293)

Heid, Corp. theol. 5.25 (1700-I: 156)

Ames. Marr. 1.25 (1642:108)

Keck, Syst. 3.1 (1615; 243) Aret. Loc. 6 (1617:36)

Trel, Schol. inst. 2 (1606; 29)

Polan, Syntag. 4.6 (1617:238-239; 242)

Aret, John. In. 2;4 (1587-II;151r) Aret. Loc. 6 (1617:34-35); Heid. Corp. theol. 5,10 (1700-I:150)

Calv. Inst. (1559) 2.12.5 (Barth-Niesel 3:442-443)

Keck, Syst. 1.9 (1615; 166)

Heid, Corp. theol. 5,4 (1700-I:148)

Ames. Marr. 1.7 (1642:23)

Keck, Syst. 1.6 (1615:99) Ef. 3,11 Cons. Helv. 4.12 (Niemeyer 731) Brn. Doct. foed. 2.4.9 (1688:143)

Keck. Syst. 1.6 (1615; 99-100)

anumitor oameni" la chinurile veșnice. Alții susțineau însă că, "în sensul său exact, termenul «predestinare» nu include condamnarea, ci se referă prin natura sa [numai] la alegerea pentru viața veșnică", și că, de aceea, "nu este o exprimare precisă cea care spune că «Dumnezeu a predestinat pe anumiți oameni la chinuri veșnice»", de vreme ce "Scriptura nu îi numește pe cei răi «predestinați»". Sursa ambiguității este chiar folosirea termenului "predestinare", care, în uzanța Bibliei și a Bisericii, se aplica uneori providenței divine (ce făcea acum obiectul unui capitol separat al dogmaticii și al unui articol separat în Confesiunea de la Westminster), nu numai alegerii.

Pentru a răspunde la acuzația persistentă că doctrina suveranității lui Dumnezeu și predestinarea implicau un fel de "fatalism stoic", cel mai indicat era să se evite termenul "destin"<sup>1</sup>, care nu era doar subject al neînțelegerii, ci era și "lipsit de înțeles", în special dacă era aplicat la viata lui Hristos. Dumnezeu este suveran, dar nu e despot; voința divină este absolută, dar nu arbitrară. Această distincție se afla la baza sistematizării doctrinei decretelor, pentru care a existat un amplu precedent în revizuirile ulterioare ale Instituțiilor lui Calvin. Deși termenul "decret" desemna si actele oficiale ale legislatiei bisericesti, teologia s-a preocupat în primul rînd de decretele divine. Un decret era "un act al lui Dumnezeu prin care, potrivit voinței Sale absolut libere și printr-un sfat si un plan imuabile. El a definit si a desăvîrsit, ca să-Şi demonstreze slava, toate lucrurile din afara Sa, care urmează să ființeze în viitor, împreună cu cauzele, funcționarea, circumstanțele și modalitățile lor, cum trebuie să ia ființă și să existe"; o definiție mai concisă identifica un decret ca fiind "scopul Său determinat de a pune în funcțiune toate lucrurile prin puterea Sa absolută și potrivit sfatului Său".

Un decret era un act al lui Dumnezeu, nu doar o simplă "însușire", și putea fi numit, ca în Noul Testament, "sfatul cel din veac" (propositum saeculorum); totuși, "strict vorbind, decretele lui Dumnezeu nu ar trebui considerate lucrări ale Acestuia", de vreme ce un decret este un act imanent în interiorul Dumnezeirii, în timp ce "lucrările" lui Dumnezeu sînt "punerea în practică a decretului". Apoi, desi, "strict vorbind, nu poate exista, din punct de vedere

<sup>1.</sup> În original, fate (în latină, fatum). Și aceasta contribuia la tendinta de a se face asocierea cu fatalismul (n. trad.).

Polan, Syntag. 5.1 (1617:256); Ames, Marr. 1.25 (1642:105) Trnt. Inst. 4.18 (1688-I:459)

Heid. Corp. theol. 5.16 (1700-I; 152-153)

Bucan, Inst. 36.3 (1605:419)

Polan. Syntag. 4.6 (1617:242)

Rom. 9,16

Are. Loc. 25 (1617:150)

Keck. Syst. 3,1 (1615:245)

West. Conf. 3 (Müller 549-553)

West. Conf. 7 (Müller 558-560)

Schrenk (1923) 82

Heid. Corp. theol. 5.11 (1700-I; 151)

formal și din perspectiva lui Dumnezeu, o ordine" a diferitelor decrete divine, era binevenită articularea unei doctrine "despre ordinea decretelor lui Dumnezeu". Potrivit unei formulări larg acceptate a ordinii, Dumnezeu a decretat următoarele, în această ordine: "dezvăluirea slavei Sale", "crearea lumii", "protejarea și guvernarea lumii", "alegerea unora întru Hristos... și abandonarea celorlalți în păcatele lor și condamnarea lor". Un aranjament întru cîtva diferit făcea distinctia între prestiintă, sfat sau decret, predestinare si alegere. Aceste decrete puteau fi numite "necesare". pe baza faptului că orice decretase Dumnezeu din vesnicie trebuia să se întîmple neapărat; căci, citînd locul clasic, "nu este nici de la cel care voieste, nici de la cel care aleargă, ci de la Dumnezeu care miluiește", teologii reformați au insistat că Dumnezeu are dreptul să aleagă pe oricine dorește, de vreme ce "fără [har] voința noastră nu poate realiza nimic".

Mare parte a acestei teologii a decretelor, care putea fi cu uşurință dezvoltată din alte surse din secolul al XVII-lea, nu era cu mult mai mult decît o transpunere a învătăturilor lui Calvin si ale primelor generații de teologi reformati în cheia dogmaticii protestante ortodoxe, cu aparatul său filozofic, diferită de acele generații în primul rînd prin precizia sistematică, și nu prin substanta doctrinei sale. Ceea ce punea în evidentă secolul al XVII-lea (si premisele sale din secolul anterior) era concentrarea mai mult asupra "punerii în practică a decretelor" decît asupra "decretelor" însele. Mare parte a limbajului Scripturii, chiar dacă era interpretat într-o manieră predestinaționistă, se referise la "punerea în practică a decretului", nu la "decret" ca atare: deși era legitim să se concluzioneze în sens invers, pornind de la punerea în practică înspre decret, datele textului biblic erau istorice, nu metafizice. Confesiunea de la Westminster a dedicat cel de-al treilea capitol al său subiectului "Despre decretul vesnic al lui Dumnezeu", așa cum făcuseră multe mărturisiri reformate de dinaintea ei; însă în cel de-al saptelea capitol, "Despre Legămîntul lui Dumnezeu cu omul", a depășit acele mărturisiri, căci "aici, pentru prima dată, o mărturisire impune cu autoritate obligativitatea doctrinei legămîntului pentru o Biserică importantă".

O astfel de luare în calcul a timpului și a istoriei nu implica, pentru calvinii ortodocși, că decretele veșnice ale lui Dumnezeu erau condiționate în vreun fel de reacția umană și istorică la ele. Unii teologi luterani, în dorința de Quen. Theol. 3.2.2.4 (1715-11:52)

Calov. Art. fid. 3.2.41 (1684: 333-337)
Suar. Praed. 2.23.4 (Vivès 1: 432)
Ames. Coron. 1.6; 1.10 (1632: 47; 68-71); Keck.
Syst. 3.1 (1615: 246-249); Heid. Corp. theol. 5.42 (1700-1: 167)
Polan. Syntag. 4.9 (1617: 247)
Cons. Helv. 5.14 (Niemeyer 731-732)

Dan. Haer. (1580:114); Polan. Syntag. 4.6 (1617:241); Heid. Corp. theol. 5.66 (1700-1:179)

Polan. Syntag. 4.10 (1617:252) Heid. Corp. theol. 5.59 (1700-1:174-175) Brd. Doct. foed. 2.4.9 (1688:150)

Calv. Inst. (1559) 2.12.5 (Barth-Niesel 3:442-443)

Keck, Syst. 3.1 (1615; 244)

Heid, Corp. theol. 5.34-35 (1700-1; 160-161)

Heid. Corp. theol. 24.1 (1700-11: 377)

a înlătura noțiunea de predestinare absolută și arbitrară, învățau că "am fost aleși pe baza (ex) vederii dinainte de către Dumnezeu a credinței noastre, pe măsură ce aceasta îşi însuşeşte în sfîrşit meritul lui Hristos", şi îşi argumentaseră condamnarea prin faptul că Dumnezeu preștia necredința; problema era de interes vital și pentru teologii romano-catolici. Teologii reformați s-au opus acestei explicații, considerînd-o pelagiană sau arminiană: credința era efectul predestinării, nu baza sau cauza ei eficientă; nici măcar Hristos nu era cauza meritorie a predestinației sau fundamentul care precedă alegerea, dar a fost El însusi "cel ales". Cu toate acestea, dacă decretul condamnării, emis de Dumnezeu înaintea [începutului] istoriei umane. prin urmare, necauzat, nu era el însuși cauza păcatului în istoria umanității și deci, strict vorbind, nu era nici cauza chinurilor vesnice, atunci era necesar ca păcatul uman comis în istorie să fie identificat drept cauza chinurilor vesnice, în concret, dacă nu a condamnării, în abstract.

De aceea, cel mai greu de evitat dintre întrebările ridicate de doctrina calvină ortodoxă a decretelor - dacă îndoitul decret al alegerii și condamnării lua sau nu în considerare căderea lui Adam și a Evei - a făcut ca o anumită considerare a timpului și istoriei să fie esențială pentru a explica ce presupunea condamnarea. Existau două variante principale în tratarea acestei întrebări, identificate de obicei ca supralapsarianism și infralapsarianism (sau sublapsarianism): prima, "cu privire la sfîrșit, adică la viața veșnică", nu considera luarea în calcul a căderii ca parte necesară a decretului, deoarece "căderea nu a fost un mijloc prin care să se ajungă la acest sfîrșit, ci mai curînd o piedică" și, cel puțin potrivit anumitor sisteme, "creatia si căderea omului au fost predestinate de către Dumnezeu"; a doua, întrucît decretul implica "răscumpărare și renaștere", a conchis că "decretul de alegere a inclus în mod necesar o conștientizare și o atenție acordată căderii", pe baza faptului că, într-un fel, răscumpărarea era, cum spunea Johann Heinrich Heidegger, un "răspuns" la păcat și cădere.

Heidegger a mers pînă acolo încît a considerat "alegerea" și "legămîntul" (testamentum) ca sinonime, alăturînd cele două concepte, de exemplu, în învățătura sa potrivit căreia "cei ce participă cu adevărat la legămînt" (vere foederati) sînt cei care vor stărui pînă la sfîrșit. Alți teologi reformati, precum William Ames, au pus în discuție si

Ames. Coron. 5,2 (1632:401)

Ames, Marr. 1.25 (1642:105)

Keck, Syst. 3.1 (1615:245) Aret. Act. 2:47 (1590:24v)

Vezi supra, p. 255 Aret. Loc. 5-6 (1617:28-40) Evr. 11,40

Polan, Syntag. 6.1 (1617:333)

Fapte 2,23

Keck. Syst. 1.7 (1615:114)

Vezi supra, p. 253 Cat. Heid. 54 (Niesel 162)

Alst. Theol. cat. 2.11 (1619:379)

Roll, Voc. eff. 2 (1597)

Alst, Theol. cat. 1.2 (1619:28-29)

Brn. Doct. foed. 3.8.1 (1688:246)

Heid. Corp. theol. 9,4-5 (1700-1:302)

interrelationarea acestor două concepte. Ames s-a străduit să clarifice faptul că a existat "doar un act propriu-zis de voință la Dumnezeu", pentru că El este veșnic, și, prin urmare, [a existat] "doar un singur decret despre sfîrșit și mijloace"; totuși, "potrivit manierei noastre de a concepe, în ordinea intenției Dumnezeu voiește sfîrșitul înaintea mijloacelor, cu toate că în ordinea execuției, voieste mijloacele înaintea orientării lor spre sfîrsit". Exista astfel o simetrie între ceea ce decretase Dumnezeu din veşnicie și ceea ce a acordat în timp, lucru pe care l-a clarificat limbajul Noului Testament. Relația ambiguă dintre doctrina predestinării și cea a providenței, care constituise o problemă pentru teologia reformată încă de pe vremea Instituțiilor lui Calvin, demonstra totuși această simetrie. După unii, termenul "providență" s-ar putea referi la "un decret vesnic al lui Dumnezeu cu privire la tot ce urma să fie în viitor"; alții, desi își dădeau seama că există garanții biblice pentru această utilizare [a termenului], considerau că "nu e precis", preferînd să-l rezerve "actului însuși de conservare și îndrumare" în istorie, nu "decretului" de dinainte de istorie și timp "de conservare si conducere a lucrurilor". În mod similar, existau unele manuale de teologie care, urmînd precedentului Catehismului de la Heidelberg, erau întocmite în așa fel încît doctrina alegerii să fie considerată ca parte a discutiei lor pe teme de ecleziologie.

Această metodă de a trata doctrina alegerii era în concordanță cu "miezul" teologiei legămîntului. La sfîrsitul secolului al XVI-lea deja teologul scoțian Robert Rollock spunea: "Tot cuvîntul lui Dumnezeu are legătură cu un legămînt, căci Dumnezeu nu comunică cu omul decît printr-un legămînt". Argumentînd că fără doctrina legămîntului "nici un context din Sfînta Scriptură nu poate fi explicat serios, nici o doctrină a teologiei nu poate fi tratată cum se cuvine, nici o controversă nu poate fi decisă cu precizie", Johann Heinrich Alsted a caracterizat această doctrină ca "scop al catehismului" și a demarat revizuirea tuturor celorlalte doctrine ale teologiei sistematice în lumina ei. Intitulîndu-si cartea Doctrina legămintelor sau Sistemul teologiei didactice si combative Johann Braunius a făcut din legămînt principiul organizatoric al dogmaticii sale. Legămîntul era, conform încă unuia dintre dogmaticienii reformați, "miezul și centrul întregii Sfinte Scripturi", la care trebuia raportat tot ce era cuprins în Scriptură, ca la "o normă și o formă". Chiar și un teolog care a refuzat

Keck. Syst. 33,3 (1615:268)

Stapl. Fort. 1.3 (ERL 163:16v)

Calov. Art. fid. 3.2.8 (1684: 266) Calov. Art. fid. 3.4.6 (1684: 348-352)

Brn. Doct. foed, 3,8.1 (1688; 249)

Heid. Corp. theol. 9,8 (1700-1:303); Bucan. Inst. 22.1 (1605:221) Trel. Schol. inst. 2 (1606:95)

Heid. Corp. theol. 9.11 (1700-1:304)

să-i acorde un capitol special, întrucît considera că termenul este metaforic și nu era de acord că el constituie "vreun fel de doctrină specială și esențială în teologie", a fost nevoit totuși să afirme că "doctrina din a cărei tratare sub numele de «legămînt» teologii fac o practică este dispersată în toată doctrina lucrării lui Hristos și în cele legate de îndreptățire și sfințire".

Datorită proeminenței ei în limbajul Bibliei, ideea de legămînt nu apartinea, bineînteles, numai teologiei reformate: teologul contrareformist Thomas Stapleton a folosit-o pentru a dovedi că promisiunile "vechiului legămînt sau testament" nu erau limitate la "mostenirea pămîntească a țării Canaanului"; și anticalvinul convins Abraham Calovius a argumentat pe baza ideii de legămînt că existase îndreptare prin credintă încă din Vechiul Testament. chiar dacă a atacat "teologia federală" reformată. Totuși, aici ideea și-a căpătat locul ce i se cuvenea. Dacă se ignoră sensul secular și juristprudential, definiția teologică, asupra căreia cei mai multi teologi reformați au putut cădea de acord, era: "Un legămînt al lui Dumnezeu este o întelegere între Dumnezeu și om, cu scopul de a atinge binele suprem"; sau, mai pe larg: "un pact sau o întelegere a lui Dumnezeu cu omul, prin care Dumnezeu, prin dreptul ales pe care îl are și prin bunătatea Sa unică, promite viața veșnică cu anumite condiții și îl pecetluiește prin anumite semne și, ca să zicem așa, face legămînt". Pecetile legămîntului sînt tainele. Dar Dumnezeu si omul nu sînt egali în acest legămînt: Dumnezeu îi cere un angajament și îi promite mîntuire și viată vesnică omului, pe cînd omul "consimte" si "se angajează la rîndul său"1, punînd garanție credința sa în Dumnezeu și loialitatea față de legămînt.

Exista totuși mai puțin consens în privința numărului precis și a denumirii seriilor de legăminte pe care Dumnezeu le-a făcut cu neamul omenesc. Confesiunea de

<sup>1.</sup> În original sînt utilizați termenii stipulate pentru angajamentul lui Dumnezeu, adstipulate și restipulate (care nu apar în nici un dicționar al limbii engleze, fiind puși în original între ghilimele) pentru răspunsul omului. Cei trei termeni aparțin limbajului juridic ce reglementează raportul dintre un creditor și debitorul său și își au originea în termenii latini stipulatio, "promisiune solemnă făcută de un debitor ca răspuns la cererile creditorului său" (cf. F. Gaffiot, Dictionnaire latin-français, Hachette, p. 1479), adstipulatio, "confirmare" (cf. op. cit. p. 58), restipulatio, "a stipula în mod reciproc" (cf. op. cit. p. 1354) (n. trad.).

Cocc. S.T. 15,41.14 (1665:426)

Fac. 3,15

Polan, Syntag. 6.33 (1617:451-452)

Armstrong (1969) 142

Amyr. Thes. 2 (Thes. Salm. 1:212)

Heid. Corp. theol. 9.14 (1700-1; 305-306) Bucan. Inst. 22.30 (1605: 231)

Cons. Helv. 25.57 (Niemeyer 738)

la Westminster distingea două astfel de legăminte și un subset de două etape în cel de-al doilea legămînt: "legămîntul faptelor, prin care i-a fost promisă lui Adam viata și prin el posterității lui, cu condiția ascultării desăvîrșite și personale", și "legămîntul harului" în Hristos, ce "a fost administrat în mod diferit în vremea Legii și în vremea Evangheliei". Amandus Polanus, în versiunea sa despre cele două legăminte, a adăugat punctul de vedere potrivit căruia Dumnezeu "a repetat legămîntul [faptelor] cu poporul lui Israel prin Moise", desi legămîntul harului începuse între timp cu promisiunea "seminței femeii" făcută lui Adam și Evei după cădere, un legămînt ce era, la rîndul său împărtit între "vechiul legămînt al harului" de dinaintea lui Hristos și "noul legămînt al harului" de după Hristos. Erau totuși doar două legăminte, dar se suprapuneau în așa fel încît să sugereze posibilitatea că erau de fapt trei.

Această posibilitate a devenit realitate prin teologia legămîntului "scolii din Saumur" sau a lui Moses Amyraldus (Moïse Amyraut), care "trebuie privit ca instrumentul luat în stăpînire și folosit de [ei]... pentru a corecta ceea ce ei considerau a fi accentele nesănătoase ale calvinismului ortodox". Şi aici, baza era o distincție între două tipuri de legămînt: un legămînt absolut (ca acela cu Noe, care nu depindea de acțiunilor partenerului uman) și un legămînt condiționat (care era într-un fel dependent de răspunsul omului). Doctrina urma să aibă de-a face în special cu cel de-al doilea legămînt. "Existau", după Amyraldus, "trei astfel de legăminte divine [conditionate] mentionate în Scriptură; primul, cel care a fost făcut în paradisul pămîntesc și care se cuvenea a fi numit natural; al doilea, cel pe care Dumnezeu l-a stabilit într-o manieră specială cu Israel si care este numit legal; al treilea, care este numit haric si care este făcut cunoscut în evanghelie".

Heidegger a respins această "ipoteză bizară a lui Amyraldus"; Bucanus a numit-o "nebunie" și "închipuire falsă"; Consensul elvețian s-a pronunțat fără echivoc împotriva "doctrinei celor care încearcă să ne facă să acceptăm (cudunt) trei legăminte". Toți trei au reafirmat, împotriva acestui lucru, cele două legăminte, al faptelor și al harului: "Legămîntul faptelor este pactul lui Dumnezeu cu Adam (pe cînd acesta din urmă se afla în stare de deplinătate), ca începutul întregului neam omenesc. Prin acesta El a cerut de la om ascultarea totală a faptelor legii și i-a promis viață veșnică în ceruri dacă împlinește această

Heid. Corp. theol. 9.15 (1700-1:306) Cocc. S.T. 22 (1665:269-278); Brn. Doct. foed. 3.8.2 (1688:250-253)

Heid. Corp. theol. 9,20 (1700-I:307-308)

Brn. Doct. foed. 3.8.2 (1688:250-251)

Cocc. S.T. 13.31 (1665:350-359) Heid. Corp. theol. 11.2 (1700-I:371-372)

Mrtn. Sum. op. 4 (1612;75)

Cocc. S.T. 8.22.19 (1665:271) Burm. Synop. 31.1 (1687-II:4); Brn. Doct. foed. 3.10.4 (1688:274)

Heid, Corp. theol. 11.33 (1700-I: 384) Brn. Doct. foed. 3.10,4 (1688:274-275)

Alst. Theol. cat. 1.2 (1619; 29)

West. Conf. 7.3 (Müller 559) Cons. Helv. 23.51 (Niemeyer 738)

Polan. Syntag. 6.46 (1617:489)

West, Conf. 7,6 (Müller 560)

Bucan, Inst. 22,14 (1605:227) Ier. 31,31-32

ascultare; dar l-a amenintat pe om cu moartea eternă dacă o încalcă. De partea sa, omul a promis ascultare desăvîrșită, ca răspuns lui Dumnezeu și conditiilor puse de El". Legămîntul faptelor ar mai putea fi numit ori "legal" (incluzînd ambele legi, naturală și pozitivă), ori "natural": acestea nu erau două legăminte distincte succesive, asa cum încercaseră Amyraldus și scoala de la Saumur să le prezinte, ci două aspecte ale aceluiași legămînt al faptelor. pe care Dumnezeu îl stabilise cu întregul neam omenesc prin Adam, ca reprezentant al omenirii, și "chiar [prin] Eva". Păcatul lui Adam și al Evei a făcut ca legămîntul faptelor să devină nefolositor ca mijloc de îndreptare, însă întreruperea sa nu a eliminat obligația ascultării față de lege: legea și evanghelia nu se contrazic una pe alta, în sensul că una o anulează pe cealaltă, însă există o mare diferență între ele. Întreruperea cauzată de păcat a eliminat pentru totdeauna condiționarea legămîntului originar, adică promisiunea vieții vesnice dacă sînt săvîrsite faptele legii. Atacîndu-i pe socinieni, pentru încercarea de a transforma și Vechiul, și Noul Testament într-un "legămînt legalist al faptelor" și pe pelagieni și romano-catolici pentru că "au pervertit și au abolit legămîntul harului" cam în același fel, exponenții teologiei ortodoxe a legămîntului au enumerat asemănările și deosebirile dintre cele două legăminte: amîndouă sînt expresia "unei bunăvointe voluntare din partea lui Dumnezeu", dar prezintă omenirii modalități opuse de a obține mîntuirea.

"Legămîntul haric al lui Dumnezeu", cum îl numea Alsted, "este acela prin care Dumnezeu le-a promis harul său și mîntuirea veșnică tuturor celor ce cred în Hristos, cu condiția să aibă credință și o nouă ascultare, dăruindu-li-l gratuit". Definițiilor de acest gen Confesiunea de la Westminster le-a adăugat explicația că promisiunea li s-a făcut "numai celor care sînt aleși spre viață" sau, după cum spune mai direct Consensul elvețian, "numai celor ce erau aleși în Hristos, cel de-al doilea Adam". Scopul final al legămîntului harului era același cu al alegerii și condamnării: afirmarea bunătății, milei și dreptății supreme ale lui Dumnezeu. "Nu există", insista Confesiunea de la Westminster, prin urmare, "două legăminte ale harului, diferite în substanță, ci unul și același" legămînt etern, unic, în Vechiul Testament și în cel Nou. În Vechiul Testament el aducea cu sine "binecuvîntări pămîntești", ca mijloc prin care se învață despre "moștenirea cerească", si era mai apăsător și mai obscur decît avea să fie în Noul

Bucan, Inst. 22.15 (1605:227-228)

Polan, Syntag, 6,45-47 (1617:488-489)

Trel. Schol. inst. 2 (1606:54) Alst. Theol. cat. 1,2 (1619:32-36)

Polan, Syntag, 6.16 (1617:394) Heid, Corp. theol. 11,29 (1700-I:383)

Cocc. S.T. 15.41.4 (1665:423-424)

Martn. Sum. op. 26 (1612:503) Heid. Corp. theol. 11.50 (1700-I:392)

Cocc. S.T. 17.25 (1665:530-537)

Schrenk (1923) 127

Cons. Helv. 24.52 (Niemeyer 738)

Ames. Marr. 1.38 (1642:170)

Heid. Corp. theol. 9.4 (1700-I:302)

Testament, în care, "atunci cînd a fost arătat Hristos, substanța [legămîntului harului]", existau încă "mijloace auxiliare" temporale, pe lîngă "bunurile spirituale și eterne" pe care Dumnezeu le-a oferit, și, prin urmare, "un legămînt fizic în care Dumnezeu S-a angajat cu omul".

Legămîntul harului a fost împlinit prin întrupare; căci, dacă urma ca Dumnezeu și omul să devină unul în legămînt, Dumnezeu și omul trebuiau să devină unul în persoana lui Hristos, care a fost "nucleul legămîntului harului". Ratificarea acestui legămînt veșnic a fost principalul scop al mortii Sale pe cruce, care a fost mai importantă decît ceea ce i se dăduse la început lui Adam prin creatie. "datorită meritului și valorii mai mari" ale lui Hristos. Satisfacția oferită de Hristos pentru păcatul uman și acceptarea de către Dumnezeu a satisfacției oferite au făcut nulă și neavenită puterea legii de a-i blestema și a-i pedepsi pe cei care trecuseră în legămîntul harului, cu toate că obligația de a se strădui să ducă o viață în acord cu legea nu era nulă și neavenită. Ca "simboluri și peceți ale legămîntului harului", tainele Noului Testament au proclamat și au aplicat harul acestuia tuturor celor care participau cu adevărat la legămînt.

Semnificația specială a acestei perioade a doctrinei Bisericii reformate constă în interpretarea teologică pe care a dat-o istoriei legămîntului, în "revitalizarea însuflețită istoric" a interpretării teologice a înțelegerii lui Dumnezeu cu poporul Său, cu care a înlocuit "sistematica" reformată tradițională și preocuparea acesteia fată de planul de dinainte de istorie al lui Dumnezeu. Pentru că schematizarea istorică a ceea ce Confesiunea elvețiană a numit "varietatea timpurilor" și "varietatea iconomiilor" în diferite "perioade" a devenit acum parte a teologiei sistematice. "Deși legămîntul liber și mîntuitor al lui Dumnezeu a fost de la început numai unul", a explicat Ames, "totuși modul de aplicare... a fost diferit, în funcție de vremurile în care Biserica a fost adunată". Şi a încheiat: "În această varietate a existat mereu un progres, de la imperfect spre perfect". Datoria doctrinei creștine era să studieze și să compare aceste "epoci în care Biserica a fost adunată" și să identifice trăsăturile caracteristice ale acestui "progres". Trebuia încorporată în însăși metodologia teologiei și în structura doctrinei Bisericii o evaluare a "curgerii și succesiunii epocilor". În primă instanță, desigur, aceasta s-a aplicat istoriei mîntuirii redate în Biblie, în care Ames, împreună cu mulți alții, a specificat o "modalitate de Heid. Corp. theol. 12-13 (1700-I:417-454); Brn. Doct. foed, 4,16,1 (1688:391)

Ames. Marr. 1.38 (1642:171)

P. Miller (1956) 53

Ames. Marr. 1.39 (1642:175)

Stapl. Fort. 2.1 (ERL 163:91r)

Stapl, Pr. Bed. (1565; 2r)

O. Chadwick (1957) 4

administrare" a legămîntului harului înainte de Moise și alta de la Moise la Hristos, dar a mers mai departe, distingînd și "unele diferențe de la Adam la Avraam" în comparație cu "ceea ce a fost după Avraam, pînă la Moise". De la Adam la Avraam; de la Avraam la Moise; de la Moise la Hristos — acestea erau principalele etape ale "progresul de la imperfect spre perfect" din istoria legămîntului harului, așa cum le-a trasat Ames.

"Diferența dintre Calvin și așa-numiții calvini de la începutul secolului al XVII-lea", sugera cel mai important învătat al gîndirii puritane, "nu poate fi mai viu ilustrată decît prin comparația Instituțiilor cu o carte reprezentativă precum Măduva lui Ames". Cu toate acestea, în această interpretare a "dispensațiilor" (sau "iconomiilor") istoriei mîntuirii, Ames a fost totuși foarte rezervat. El a pornit de la teza, cu care a și încheiat, că "administrarea legămîntului din [vremea în care] Hristos [a fost] făcut cunoscut pînă la sfîrsitul lumii" va fi "nesfîrsită și nealterată, pentru că este perfectă"; prin urmare, nici o "altă [dispensație] nu trebuie asteptată, căreia să îi ofere locul, pentru că ar fi mai perfectă". Accentul pus pe finalitatea dispensației Noului Testament si pe implicita încetare a autorității istoriei de după Hristos era conform cu viziunea protestantă potrivit căreia întreaga revelație încheiată era cuprinsă în Scriptură, nu în Scriptură și în tradiția subsecventă. Însă puritanismul radical care s-a dezvoltat din teologia reformată în Anglia - și în Noua Anglie - avea să precipite o serie de crize datorate dezvoltării în continuare a doctrinei legămîntului și a schemei "dispensației".

Între timp, teologii din toate taberele au invocat totusi, odată cu Reforma sau chiar înaintea ei, autoritatea istoriei și a tradiției în discuțiile lor doctrinale, atît pozitive, cît și polemice, și au acordat, din acest motiv, istoriei un statut care părea a fi nepotrivit cu eliminarea autorității ei. Nu a fost nici o surprinză cînd Stapleton, care a tradus în engleză Istoria bisericească a poporului englez a lui Beda, a invocat autoritatea acestor "compatrioti ai nostri învătați și sfinți" pentru a demonstra că religia autentică a Angliei este romano-catolicismul, nu protestantismul anglican; căci trebuia ca toți să recunoască "virtutea Sfîntului Beda, despre care a vorbit cum se cuvine un istoriograf". Dar în secolul al XVII-lea "centrul de gravitație teologic se deplasa dinspre Biblie înspre domeniul istoriei bisericești"; odată invocată, cercetarea istorică nu se va mai înclina întotdeauna asa de usor în fata autorității doctrinei Bisericii.

Aret. Loc. 58 (1617:319)

Boss. Hist. var. pr. 2-3 (Lachat 4:1-2)

Vezi vol. 1, pp. 152-159 Calx. Pr. Vinc. Ler. (1629; 31)

Arn. Hist. 1.5.5; 1.4.8 (1699:239; 186-187)

Arn. Hist. 1.4.7 (1699:174)

Hirsch (1960) 2:355

Deja în secolul al XVI-lea Aretius li s-a opus celor care cereau unanimitate totală "chiar și în cele mai mici detalii ale doctrinei", arătînd că asa ceva este imposibil și absurd. Oricine ar studia "istoria Bisericii și a filozofiei" ar descoperi că nu existase niciodată o perioadă în care astfel de unanimitate si conformitate cu un standard unic al doctrinei să fi prevalat între "învățăturile tuturor doctorilor". Bossuet a considerat această evidență a pluralismului în istoria doctrinală a protestantismului drept o dovadă a faptului că el nu poate reprezenta adevărul neschimbat al revelației divine, așa cum a făcut romano-catolicismul prin aderarea sa la credinta unică și adevărată. De aceea era permis să fii relativist din punctul de vedere al istoriei în privinta poziției doctrinale a celorlalte Biserici și a teologilor lor, dar nu a propriei Biserici. În secolul al XVII-lea, preocuparea specială a lui Calixtus a fost să apere canonul vincențian a "ceea ce pretutindeni, mereu și de către toți s-a crezut" de acest relativism, care deja se manifesta ca produs al studiului istoric.

Chiar la sfîrșitul secolului al XVII-lea, în 1699, a fost publicată o lucrare fundamentală de istoriografie purtînd titlul Istoria nepartizană a Bisericii și ereticii de la începutul Noului Testament pînă în 1688, a lui Gottfried Arnold, care a căutat să demonstreze că "ortodoxia" nu avea dreptul să revendice continuitatea de-a lungul secolelor, ce aparținuse la fel de mult și "ereziei". În 1694, s-a născut Johann Lorenz von Mosheim; numit adesea părintele istoriei bisericești critice, "a separat în mod deliberat istoria bisericească de teologie". Împreună cu alți istorici critici ai Iluminismului secolului al XVIII-lea, Arnold și Mosheim vor da viață, prin cercetarea "istoriei legămîntului", începînd de la Noul Testament, uneia dintre forțele intelectuale și religioase care au transformat radical însăși definiția doctrinei creștine în cultura modernă.

## Darurile harului

Între Conciliul de la Trident și sfîrșitul secolului al XVII-lea, teologii Bisericii romano-catolice au fost antrenați în îndeplinirea a două îndatoriri strîns legate, deși distincte: consolidarea realizărilor doctrinale ale conciliului, ca reafirmare, împotriva învățăturilor reformatorilor protestanți, a tradițiilor autentice ale Bisericii; clarificarea, în domeniul

Vezi supra, p. 308

Vezi supra, p. 323

Bell. Indulg. 2.1 (Fèvre 7:57)

Stapl, Tr. Thom. 3.4 (1588-11:47-48)

Stapl, Count. 4,13 (ERL 311:524v)

Bai, Sacr. 4 (Gerberon 214-215) Bell. Cont. 10.2.24 (Fèvre 4:109) Stapl. Ret. 2 (ERL 308-1:41r-43r) Vezi supra, pp. 339-340 Bell. Scrip. eccl. 2 (Fèvre 12:360) Bell. Cont. 10.2.3 (Fèvre 4:65-66)

Stapl. Count. 4.1 (ERL 311;411v)

Bell. Dich. dott. cris. 9 (Fèvre 12:317-318) credinței, a cîtorva inadvertențe care fuseseră moștenite de la pluralismul doctrinal al secolelor anterioare, dar nu au fost rezolvate de conciliu. Conciliul de la Trident a fost de cîteva ori pe punctul de a confunda cele două îndatoriri și de fiecare dată fusese avertizat că se îndreaptă într-o direcție greșită. Numai prima îndatorire era de competența conciliului, în timp ce disputele dintre scolastici era mai bine să fie lăsate în seama acestora. Așa că, în linii mari, Conciliul de la Trident respectase distincția dintre consolidarea doctrinei Bisericii și clarificarea teologiei doctrinale.

Pe lîngă apărarea naturii și a locului autorității în Biserică, în mod special relatia dintre autoritatea Scripturii si cea a traditiei, teologii Contrareformei au îndeplinit îndatorirea de a consolida prin reluarea subiectelor de dispută abordate de reformatori si dezvoltate de primele două generații de polemisti antiprotestanți. Întrucît de la ea a pornit totul, problema indulgentelor era inevitabilă. Un loc important în polemici îl aveau erorile și inadvertentele învătăturii protestante despre taine, pe tema cărora Thomas More avusese dispute cu Luther. Negînd prezența reală în Euharistie, "secta sacramentală" a lui Calvin "s-a lipsit de cea mai bună hrană" și acum își propune "să hrănească poporul lui Dumnezeu cu o bucată de pîine goală în locul preacinstitului trup al lui Hristos". Astfel, devalorizase tainele, acestea ajungînd doar cu puțin mai importante decît niste simple instrumente didactice. Desi Calvin invocă mărturia Antichității crestine, în special a lui Augustin, pentru învățăturile sale, "autoritatea Părintilor" - de exemplu, Dionisie Areopagitul, a cărui autenticitate era încă în dispută - dovedea vechimea doctrinei romano-catolice a prezenței reale. Cea mai importantă problemă în discuție era legătura intimă dintre taine și harul divin. Exista o contradictie fundamentală în poziția protestantă privind această legătură. Căci, dacă Dumnezeu este atît de suveran pe cît L-au făcut, de exemplu, calvinii în doctrina lor despre predestinare, pe ce bază pot ei afirma atunci că "Dumnezeu nu poate da tainelor exterioare efectul harului"? Omul nu are o natură necorporală asemănătoare cu a îngerilor și, prin urmare, are nevoie de taine care să-i acorde harul, mai ales de Euharistie, ce nu contine doar harul însusi, ci chiar și pe "autorul harului și a tot binele, Hristos Domnul nostru".

Dominînd "consolidarea", doctrina harului era și cel mai important subiect al "clarificării". Imediat după Conciliul Pi. V. Ex. om. (van Eijl 767-775)

Inn. X. Cum. occas. (Argentré 3: 261-262)

Paul. V. Form. 5.ix.1607 (Schneemann 292-293)

Stegmüller (1935) 63

Vezi vol. 1, pp. 27-31

Suar. Praed. 2.13.1 (Vivès 1:386)

Suar. Grat. 6.12,11 (Vivès 9:74) Vezi vol. 1, pp. 335-338

Boss. Def. trad. 2.5.17 (Lachat 4: 190-192) CAraus. (529) Can. 22 (CCSL 148-11:61)

Jans, Aug. 2.2.3.23 (1640-1:535-542)

Bai. Lib. arb. 10 (Gerberon 85); Nun. Conc. 10; 21 (Beltrán 390; 403); Ban. Apol. 1.20.4 (Beltrán 199)

de la Trident, Michael Baius (Michel de Bay) a reafirmat o puternică poziție augustiniană în doctrina păcatului și a harului, lansînd prin aceasta o discuție interminabilă asupra teologiei lui Augustin. În ciuda condamnării propozitiilor lui Baius de către papa Pius al V-lea, în 1657, Cornelius Jansen și-a reînnoit protestul la adresa a ceea ce el considera a fi pelagianismul si semipelagianismul agresiv al vremii, analizînd și respingînd aceste tendințe. cu mare erudiție și grijă în cele trei volume ale lucrării sale Augustinus, publicată în 1640, la puțin timp după moartea lui. Si această lucrare a fost condamnată, cînd, în 1653, papa Inocențiu al X-lea a promulgat constituția sa Cum occasione. Unora li s-a părut că aceste interziceri oficiale ale augustinismului extrem plasează doctrina publică a Bisericii în poziția de apărător al celor pe care îi atacaseră Baius și Jansen, în special Louis Molina, a cărui lucrare Armonia dintre voința liberă și darurile harului, din 1588, era o apologie extinsă a libertății voinței de dinainte și din momentul convertirii și, prin urmare, a rolului pozitiv al "ajutoarelor harului" (auxilia gratiae). Dar magisteriul Bisericii, după ce o comisie papală a revizuit problema timp de un deceniu, a lăsat o mare parte a acestei chestiuni nerezolvată, decretînd în schimb, în 1607, că nici una dintre părțile aflate în conflict nu ar trebui să condamne partea adversă. Acest decret "nu le-a dat molinistilor dreptul de cetăteni ai Bisericii, dar le-a oferit privilegiul de a se bucura de ospitalitatea ei".

Statutul doctrinei publice a Bisericii, ca fiind nu doar ceea ce "se crede" și "se învață", ci și ceea ce " se mărturiseste" în legătură cu întreaga gamă de chestiuni legate de darurile harului, era el însuși un important subiect de discuție în aceste controverse. Trebuia să se recunoască faptul că "se pot cita foarte puține în sprijinul" multora dintre aceste chestiuni, "care să fie decisive sau măcar convingătoare, de la concilii și de la Părinți". De aceea, Sinodul de la Arausio, ținut la un secol de la moartea lui Augustin pentru a reafirma învățăturile lui împotriva pelagianismului și semipelagianismului, a avut o poziție specială, dar, în același timp, problematică. Întrucît a decretat că "nimeni nu are nimic al lui, cu excepția minciunilor și a păcatului", Jansen l-a putut cita - și a și făcut-o în sprijinul poziției sale, asa cum oponenții lui Molina au putut cita alte decrete ale sale ca dovadă că Molina și teologii care preamăreau libertatea voinței în detrimentul harului divin erau de fapt neopelagieni sau cel puțin semipelagieni.

CAraus. (529) Can. 6 (CCSL 148-II: 57) Suar. Grat. prol. 6.1-2 (Vivès 7:307-308) Suar. Praed. 2.13.5 (Vivès 1:387-388); Suar. Grat. 1.21.6; 1.21.10 (Vivès 7:470; 471-472)

Pasc. Poss. comm. 1 (Braunschvicg 11:156-166)

Suar. Grat. 5.33.1 (Vivès 8:553)

Mol. Grat. 109.7; 114.2; 114.5 (Stegmüller 87; 178; 182)

Vezi vol. 1, pp. 346-347; supra, p. 312

Aug. Persev. 23.63 (PL 45:1031-1032)

Pasc. Poss. comm. 7 (Braunschvicg 11:213-218) Ban. Apol. 1.10 (Beltrán 160-164)

Bai. Mer. op. 2.8 (Gerberon

Jans, Aug. 1.5.10 (1640-I; 262)

Jans. Aug. 2. pr. 27 (1640-II:59-62)

Desi Sinodul de la Arausio a fost un sinod provincial, si nu un conciliu ecumenic, Francisco Suárez, acuzat de molinism pentru că a apărat doctrina libertății, a acordat totusi canoanelor sale, inclusiv celor problematice, "autoritatea infailibilă a credinței", în baza faptului că erau, "ca să zicem așa, confirmate «dinainte» de autoritatea papală", de vreme ce continutul lor fusese, în mare parte, elaborat de Sfintul Scaun. Apoi a trebuit să pună canoanele dificile de la Arausio în consens ceea ce el apăra ca fiind doctrină a Bisericii. Pentru a decide care era doctrina Bisericii, legislatia Conciliului de la Trident era totusi unică. Desi existaseră și alte concilii care vorbiseră despre doctrina harului, "între conciliile ecumenice legitime el singur a afirmat si a definit această problemă în detaliu, ca si cînd ar fi cuprins într-o summa ceea ce papii și conciliile anterioare lăsaseră ca tradiție". Din acest motiv, și Molina a recunoscut diferite elemente ale doctrinei tomiste a harului. care fuseseră afirmate și apărate la Trident ca doctrine ce erau acum "obligatorii ca subiect al credinței" (de fide).

Deoarece conciliile ecumenice ale Bisericii au avut, încă de la început, mult mai puține de spus în legătură cu doctrina păcatului și a harului decît referitor la dogma despre Dumnezeu și cea despre Hristos, problema semnificației doctrinale a cultului Bisericii a jucat, încă din vremurile Bisericii vechi, un rol determinant în dezbaterile pe tema doctrinei despre om. Augustin a apelat, cînd mărturiile Părintilor Bisericii și ale teologilor despre doctrină păreau ambigue, la "rugăciunile pe care Biserica le-a folosit și le va folosi mereu", în care Biserica a mărturisit "că binele pe care îl avem doar prin propria voință nu îl avem totuși decît dacă [Domnul] lucrează în noi, încît să îl voim". Augustinienii romano-catolici din secolele al XVI-lea și al XVII-lea au apelat acum tot la cult, citînd "rugăciunile zilnice ale Bisericii" ca autoritative pentru eficiența harului. Biserica se ruga chiar și pentru aceia dintre morti care muriseră nepătați de fapte reprobabile publice; de aceea, afirma necesitatea ca aceștia să primească un har pe care nu îl meritau. Aceste texte liturgice doveditoare erau dovezi ale "credinței catolice, asa cum fusese ea manifestată în rugăciunile Bisericii" și "crezută" fără a fi pusă la îndoială și "învățată" în mod explicit, desi probabil nu fusese "mărturisită" formal. Alături de "Pavel si Augustin, [care] sînt tiparul si sursa tuturor concluziilor care pot fi trase cu privire la har", evidenta

Pasc. Aug. (Braunschvicg 11:151-152); Ban. Mont. 5 (Beltrán 105)

Suar. Praed. 3.10.1 (Vivès 1:482)

Vezi supra, pp. 187-188

Mol. Grat. 110.2 (Stegmüller

Vezi supra, pp. 318-319 Mol. Conc. 14.46.11 (Rabeneck 281); Suar. Grat. 7.11.8 (Vivès 98:175)

Vezi supra, pp. 184-185

Mol. Grat. 113.3 (Stegmüller 159)

Mol. Conc. 14,23,4 (Rabeneck 149)

Mol. Conc. 14,37.2 (Rabeneck 225)

Mol. Conc. 14.39.1-2 (Rabeneck 240)

Pasc. Prob. pr. (Braunschvicg 11:133)

Bai, Prim. just. 2.8 (Gerberon 70-71)

Ban. Apol. 1,14.3 (Beltrán

Vezi supra, p. 321 Ban. Apol. 3.4.1 (Beltrán 287) Bell. Dich. dott. cris. 4.4 (Fèvre 12:300) regulii rugăciunii putea ajuta la confirmarea regulii autoritative a credinței împotriva recentelor "rămășițe ale erorilor lui Pelagius".

Formularea doctrinei harului a implicat ambele îndatoriri ale teologiei, consolidarea împotriva celor din afară și clarificarea în dialogul cu cei dinăuntru. Era necesară afirmarea acestei "doctrine împotriva ereticilor, în primul rînd împotriva lui Luhter și Calvin". Cu toate că doctrina harului ocupase un loc central în teologia lui Luther, acesta negase faptul că îndreptătirea avea loc printr-o infuzie de har, în schimb îl atribuise împărtășirii dreptății lui Hristos pentru iertarea păcatelor. Molina și Suárez găsiseră de cuviintă să citeze împotriva acestei poziții definiția Conciliului de la Trident, care respinsese în mod expres limitarea îndreptățirii la iertarea păcatelor. Tocmai datorită doctrinei sale despre sclavia vointei a fost ales Luther pentru această discutie. Această doctrină și implicațiile ei i-au oferit lui Molina argumentul de care avea nevoie atît pentru a-și susține afirmația, potrivit căreia libertatea vointei este un constituent necesar al doctrinei catolice a harului, cît și reciproca ei: "Libertatea voinței trebuie păstrată pentru ca harul Dătătorul să se arate în toate". Căci harul anticipat al lui Dumnezeu și libertatea voinței nu sînt contrare, ci sînt "două părți ale unei singure cauze constitutive a actului credinței". Una dintre preocupările lui Molina era să elimine necesitatea de a postula, în plus fată de acest "ajutor special al harului anticipat", un al doilea act divin special de ajutor, prin care libertății vointei să i se permită să genereze acte de credință, nădejde, iubire și pocăință.

În ceea ce îi privește, opozanții lui Molina și alți neoaugustinieni au fost obligați să se detașeze de Luther în
reafirmările primatului harului. Cînd Baius a declarat că
fără har libertatea voinței este bună numai pentru a păcătui, această declarație a părut periculoasă, ca un ecou al
lui Luther, dar el a specificat în continuare că există o
libertate a voinței curată și că ea este ajutată de har; or,
în formula tomisto-augustiniană a lui Domingo Báñez,
"eficacitatea ajutorului divin, așa cum vine de la Duhul
Sfînt, nu distruge libertatea, ci o perfecționează". Cunoscuta armonizare dintre har și liberul arbitru, realizată
de Bernard de Clairvaux, indica echilibrul corect dintre
maniheism și pelagianism. În opoziție cu pelagianismul,
Bellarmino a insistat că toate eforturile umane sînt inutile
dacă Dumnezeu nu adaugă harul împreună-lucrător, căci

Bell. Cont. 14.6.4 (Fèvre 6:115)

Stapl. Ant. ev. Lc. 7:47 (1595-1:360) Apol. Conf. Aug. 4.152 (Bek. 190)

Bell. Bai. 10 (Galeota 316); Suar. Grat. prol. 5.7 (Vivès 7:267-271)

Suar. Grat. 5.29.2; 4.3.1 (Vivès 3; 538; 272)

Bai. Sacr. 1-2 (Gerberon 212-213) Suar. Grat. 4.3.10 (Vivès 3:275) Pasc. Aug. (Braunschvicg 11:153)

Suar. Grat. 5.43 (Vivès 3:609-614)

Vezi vol. 3, p. 117 1Tim. 2,4 Suar. Praed. 4,1.1 (Vivès 1:435-486) Boss. Def. trad. 2.5.5 (Lachat 4:171-172); Suar. Praed. 2.3 (Vivès 1:367-372); Mol. Conc. 14.23.14 (Rabeneck 147-148); Ban. Apol. 3.22-25 (Beltrán 325-330)

Suar, Praed. 1.6.2 (Vivès 1:249)

Suar. Praed. 5.6,8 (Vivès 1:514)

Mol. Conc. 23.8.14 (Rabeneck 515) omul "nu poate face nimic pentru care să se poată spune că Dumnezeu îi oferă harul". În același timp, caracterul gratuit al iertării nu exclude prezența anumitor fapte ale persoanei, care doar "predispun" spre har, deși nu îl "merită", lucru pe care îl afirmă și Apologia Confesiunii de la Augsburg.

Cu toate că uneori Calvin era asociat cu Luther ca oponent al doctrinei catolice a relatiei dintre darurile harului și libertatea voinței, el și-a cîștigat opoziția teologilor romano-catolici în special din cauza aparentului determinism al doctrinelor sale despre predestinare si condamnare. Chiar și Baius, deși preocupat de ceea ce considera a fi semipelagianismul timpului său, s-a alăturat acestei opozitii: asa cum "nu toti doctorii credintei catolice" sînt egali, la fel e și cu ereticii; iar Calvin era unul dintre cei mai răi. Temelia însăși a teologiei lui Calvin era falsă și contrară credintei catolice. Problema era însă că, asa cum sustinuse Calvin însuși, existau dovezi considerabile în sprijinul doctrinei sale la Părinții credintei catolice. De aceea, era necesară apărarea lui Augustin în problema doctrinei predeterminismului, pe care se părea că atît Calvin, cît și unii romano-catolici o întrezăreau în declarațiile lui, și chiar apărarea lui Grigore cel Mare în problema doctrinei dublei predestinări ce părea implicită în explicația pe care acesta o dădea locului biblic clasic referitor la voința mîntuitoare a lui Dumnezeu. Era necesar în aceeași măsură ca toate taberele să găsească o explicație pentru limbajul lui Ioan Gură de Aur, care părea că favorizează pozitia extremă a pelagianismului prin puterile pe care le conferea liberului arbitru neajutorat al omului.

O problemă crucială în doctrina predestinării – nu numai pentru Calvin și urmașii săi, ci și pentru toți augustinienii, inclusiv cei din interiorul romano-catolicismului – era relația dintre preștiința divină și predestinare. Suárez era sigur că acești doi termeni, așa cum erau folosiți împreună în Romani 8,29, nu erau sinonimi. Cum era, atunci, acțiunea de predestinare a lui Dumnezeu la mîntuire sau condamnare legată de preștiința Sa absolută a păcatelor și a virtuților, inclusiv a credinței? Cazul condamnării era mai simplu, pentru că era posibil sălpui, cel puțin în cazul adulților, pe seama unei "ipotetice (ex hypothesi) preștiințe a păcatului, deși nu a păcatelor particulare ale indivizilor"; prin urmare, era permis să spui că "preștiința păcatelor viitoare precedă predestinarea – nu doar predestinarea noastră, ci și pe cea a lui

Mol. *Praed.* 23.4-5.1.9 (Stegmüller 306)

Suar. Praed. 3.9.1-3 (Vivès 1:479-480)

Nunc. Conc. 1.23.1 (Beltrán 399); Ban. Apol. 1.23.1 (Beltrán 210-211)

Mol. Praed. 23.7 (Stegmüller 331); Ban. Mont. 3 (Beltrán 105)

Suar. Grat. 5.24.18 (Vivès 3:515); Jans. Aug. 1.5.15 (1640-I:282)

Suar. Grat. 3.31 (Vivès 3:31)

Suar, Grat. prol. 5,7,11 (Vivès 7:271)

Jans. Aug. 1.8.17 (1640-1:521) Jans. Aug. 3.1.5 (1640-11:17-24)

Vezi supra, p. 172

Suar, Grat. 1.21.1 (Vivès 3:463-469)

Suar, *Grat.* prol. 3.1.3; 3.2.4 (Vivès 7:130; 134)

Hristos, care este capul celor ce au fost predestinați", cu toate că nici măcar această predestinare nu era "absolută", în sensul că anula voința liberă. Spre deosebire de ceea ce învățaseră Calvin și, înaintea lui, Wycliffe, predestinarea însăsi nu impunea o astfel de necesitate. Dorinta de a proteja libertatea de necesitate l-a determinat pe Molina să afirme că Dumnezeu prestie o faptă, întrucît se va întîmpla prin voință liberă, dar nu este corect să se spună că s-a întîmplat pentru că a prestiut-o Dumnezeu. Diego Nuño l-a citat pe Augustin ca dovadă a contrariului: Molina îi contrazice și pe Toma, și pe Augustin. Molina a fost de acord, ca și oponenții săi, pe baza afirmațiilor lui Toma si Augustin, că numărul și identitatea celor predestinați sînt stabilite deja. Însă teologii romano-catolici din diversele grupuri ale vremii au susținut cu toții apărarea doctrinei catolice si a celei augustiniene de orice implicatii ale "destinului" și ale "necesității", într-o oarecare măsură, se pare, si datorită doctrinei calvine a decretelor predestinării.

Totuși, obligația gînditorilor romano-catolici de a trata problematica darurilor harului a venit în această perioadă cel puțin la fel de mult din propria Biserică precum de la Luther și Calvin. Suárez a considerat necesar să-i răspundă lui Molina în problema necesității harului. În mod similar, după ce s-a referit la învățăturile eretice ale lui Luther si Calvin, a adăugat: "Ar fi posibil în acest moment să discutăm și despre cîteva dintre articolele lui Michael Baius"; dar a continuat spunînd că, "întrucît a fost catolic și nu a comis erori periculoase, nu ar trebui socotit între eretici". Altii nu au fost atît de blînzi. Jansen, al cărui Augustinus era, în mare, o examinare comparativă a învătăturilor lui Augustin, a lui Pelagius și a semipelagienilor, a făcut ocazional cunoscut faptul că cei la care face cu adevărat referire sînt "numeroșii gînditori recenți, ce promovează fără nici o ambiguitate ideea că omul, prin puterile naturii lui, este capabil să manifeste o înclinație înspre har". Aceasta era "renumita întrebare" a scolasticilor: dacă cineva ar face ce zace în el, Dumnezeu i-ar acorda inevitabil harul? Răspunsul lui Augustin, potrivit lui Jansen, era fără echivoc negativ. Suárez a insistat însă, în răspunsul adresat lui Baius, că aceasta era o interpretare gresită a lui Augustin.

Suárez însuşi definea harul ca pe "un dar oferit dincolo de natură și de tot ce se datorează acesteia"; or, în terminologia lui Bellarmino, harul este "ceea ce nu e nici posedat, nici acordat ca o compensație sau răsplată, ci Bell. Bai, 1 (Galeota 171)

In. 15,5 Jans. Aug. 1.6.3 (1640-1:337)

Suar. Grat. 5.1.2 (Vivès 8:387) Suar. Grat. 3.1.1 (Vivès 8:4) Pasc. Poss. comm. 4 (Braunschvicg 11:193-194) Mol. Grat. 111.2 (Stegmüller 129); Mol. Conc. 14.36.1 (Rabeneck 223)

Mol. Grat. 109.3 (Stegmüller 50)

Rom. 9.16

Mol. Conc. 14.42.6-8 (Rabeneck 263-265)

Jans. Aug. 3,2,24 (1640-III; 201)

Suar. Grat. 5,31.3-4 (Vivès 8:544-545)

Vezi supra, pp. 72-74

Boss, Hist, var. 9.4 (Lachat 14:357)

Vezi supra, pp. 318-319

donat gratuit și în mod liber". Definiția lui Jansen includea acest element, dar adăuga, pe baza cuvîntului lui Iisus din Evanghelie "Fără Mine nu puteți face nimic", că harul este "cu desăvîrșire necesar pentru orice faptă bună". Un "ajutor al harului" (auxilium gratiae), ce a fost în multe sensuri chestiunea centrală în controversele din cadrul teologiei romano-catolice în secolele al XVI-lea și al XVII-lea, putea fi definit ca "un fel de dar supranatural acordat în mod liber unui om, prin care în anumite feluri este ajutat să facă binele". Harul putea fi împărtit și în har "operativ" ("acel ajutor special prin care Dumnezeu operează în noi, fără participarea noastră, adică fără concursul liberului nostru arbitru") și har "cooperativ" (prin care "liberul nostru arbitru este ajutat să colaboreze în mod liber cu Dumnezeu"). Negarea faptului că acest har "operativ" necîstigat este necesar înainte de a putea exista dragoste adevărată fată de Dumnezeu însemna erezie, după cum spunea si Molina. Încă o dată, formula paulină (de acum, și augustiniană) "nu este nici de la cel care voiește, nici de la cel care aleargă, ci de la Dumnezeu care miluieste" avea nevoie de o clarificare; Molina a considerat că reafirmă nevoia de cooperare dintre harul divin si liberul arbitru; Jansen considera că îi combate explicit pe cei "care stabilesc unele condiții pentru acțiunea harului divin sau a milei"; Suárez, citînd autoritatea lui Grigore de Nazianz, a căutat să împace ambele variante, afirmînd că libertatea voinței e o "cauză proximă" a convertirii, dar că "această convertire nu trebuie atribuită voinței în același mod în care este atribuită harului".

Toti acesti teologi ai harului s-au identificat ca augustinieni într-o formă sau alta și au pus sub semnul întrebării legitimitatea unei astfel de identificări a oponentilor lor. Însă, orice ar fi însemnat această identificare în trecut, acum trebuia să ia în considerare în primul rînd două scrieri ale lui Augustin. Una dintre ele, existentă, bineînteles, deja în Evul Mediu, dar scoasă în evidentă atît de Renaștere, cît și de Reformă, era Confesiuni, care îi obliga să includă ca parte a discuțiilor teologice unele considerații despre elementul subjectiv și experiențial al trăirii harului. În dezbaterile despre certitudinea credinței și certitudinea mîntuirii. Conciliul de la Trident a atacat ideea calvină că cineva poate fi sigur în mod subjectiv și a declarat, pe baza scrierilor lui Toma de Aquino, că o astfel de certitudine poate apărea numai ca urmare a unei revelatii private. Cînd a întrebat dacă este posibil ca cineva să

Vezi supra, p. 175 Mol. Conc. 14.44.2 (Rabeneck 267) Mol. Grat. 112.5 (Stegmüller 154)

Rom. 8.38 (Vulg.)

Mol. Grat. 109.1 (Stegmüller 33)

Mol. Conc. 14,38.6 (Rabeneck 229)

Pasc. Poss. comm. 4 (Braunschvicg 11:187-188)

Vezi supra, pp. 189-190; 293

Bai, Mer. op. 1.4 (Gerberon 29)
Mol. Grat, 113.8 (Stegmüller 171)
Bai, Mer. op. 1.6 (Gerberon 31)
Vezi supra, p. 318
Mol. Grat. 114.1 (Stegmüller 174)

Stapl, Ant. ev. Matt. 5:12 (1595-1:31)

Vezi supra, pp. 89-100

O'Connor (1958) 490

Pasc. Prov. 9 (Braunschvicg 5:191-196)

experimenteze darurile harului, Molina a citat precedentul lui Augustin, ca și al Mariei Magdalena, ca dovadă că harul poate într-adevăr să fie conținutul unei experiențe subiective. Ca și Părinții de la Trident, și el a trebuit să se confrunte cu afirmații ale Scripturii precum cea aparținîndu-i lui Pavel: "Sînt încredințat". În alt loc explică însă: "Deși experimentăm acceptarea credinței înseși, nu știm totuși dacă provine dintr-o credință dobîndită sau din una infuzată", și a făcut distincție între felul cum înțelege el certitudinea mîntuirii și definiția pe care o dă Luther credinței: "cunoaștere, acceptare, încredere".

Celălalt tratat augustinian ce trebuia analizat a fost prima reactie semnificativă fată de pelagianism, Despre merite și iertarea păcatelor, în care începuse să ia în discuție o problemă ce avea să devină tot mai importantă pe măsură ce controversa pelagiană a luat amploare: relația dintre har ca dar și limbajul biblic despre "merit" și "răsplată". Problema reapăruse de mai multe ori în timpul controverselor Reformei. Acum Baius a făcut-o subject principal de discuție într-un tratat al său, în care afirma că, dacă Adam și Eva nu ar fi păcătuit, viața veșnică ar fi fost pentru ei o răsplată, însă acest lucru nu poate fi valabil pentru o umanitate căzută: de aceea, după cum a afirmat și Molina, "meritele însele sînt darul harului", iar în acest sens viata vesnică este atît o răsplată, cît și un dar. Întregul concept al meritului si răsplătirii, așa cum a fost formulat la Trident, trebuia reafirmat. Promisiunea lui Dumnezeu era liberă și nemeritată. Dar, odată ce Dumnezeu a promis, se tine de promisiune și, în acest sens, "a avut" ceea ce a promis în mod liber; a dăruit-o ca pe o răsplată, pentru că nu putea fi inconsecvent.

Inevitabil, orice analiză a darurilor harului în secolele al XVI-lea și al XVII-lea trebuia să țină seama de dezvoltarea, în secolele al XIV-lea și al XV-lea, doctrinei relației dintre har și păcatul originar la Fecioara Maria. "Secolul al XVI-lea", s-a spus, "a înmulțit expresiile simbolice ale Imaculatei Concepții. Geniului secolului al XVII-lea i-a revenit exprimarea tainei pe cît este omenește posibil". Datorită importanței sale în această perioadă, Pascal a dedicat cea de-a noua dintre Scrisorile provinciale unei critici a distorsiunilor la care fusese supus cultul marian, iar una dintre afirmațiile lui Baius, condamnată prin decret papal, susținea că "nu e nimeni, în afară de Hristos, care să nu aibă păcatul originar" și că "Fecioara Maria a murit

Apud Pi. V. Ex. om. 73 (van Eijl 775)

Suar. *Grat.* 6.2.16 (Vivès 7:292-293); Bell. *Bai.* 13 (Galeota 375)

Bell. Cont. 14.4.15 (Fèvre 5:373)

Mol. Conc. 25.1.12 (Rabeneck 565) Eccl. 31,10 Mol. Conc. 14.53.4 (Rabeneck 400)

Mol. Grat. 109.8; 109.10 (Stegmüller 95; 116) Vezi supra, p. 308 Lc. 1,28 (Vulg.) Stapl. Ant. ev. Luke 1:28 (1595-1:335) Bell. Dich. dott. cris. 5 (Fèvre 12:302-303)

Mol. Grat. 109. pr. (Stegmüller 19-21) Bai. Prin. just. 1.8 (Gerberon 59)

Bai. Prin. just. 1.10 (Gerberon 61)

Vezi vol. 3, p. 308

Jans. Aug. 2,3.1,20 (1640-1;778)

Suar. Grat. prol. 3.2.2 (Vivès 7:133)

Jans. Aug.1,2.7 (1640-I:111-114) Bell. Cont. 13.1.5 (Fèvre 5:179)

din cauza păcatului căpătat de la Adam si toate suferințele ei din această viață, ca și în cazul altor sfinți, erau pedepse pentru păcate, pentru cele actuale sau pentru cel originar". Suárez a explicat că a doua parte a acestei afirmații a fost condamnată, pentru că, în conformitate cu statutul din acel moment a doctrinei definite a Bisericii, afirmația că Fecioara se născuse cu păcat originar nu putea fi subiect al condamnării. Bellarmino a dat o explicație mai cuprinzătoare a acestui statut: articolul de credință potrivit căruia Maria a fost concepută fără păcat nu era obligatoriu; această opinie nu trebuie judecată totuși sub nici o formă ca fiind eretică; a sustine această opinie. preferînd-o alternativei ei, nu era o lipsă de respect, ci un act cucernic și foarte aproape de adevăr. Pentru Molina, Maria a fost primul exemplu de oferire a harului independent de utilizarea vointei libere și de descriere biblică a cuiva "care a avut puterea de a păcătui, dar nu a făcut-o" datorită voinței sale libere; ea era, "conform opiniei celei mai aproape de adevăr", singura exceptie de la universalitatea păcatului originar. În ciuda obiectiilor de natură filologică ale lui Erasmus, Calvin și alții, binecuvîntarea arhanghelului însemna că Maria este "plină de har" pentru că avea "darurile Duhului Sfînt în cel mai înalt grad posibil".

Cea mai radicală distincție dintre cele cîteva din istoria doctrinei a fost cea dintre har și natură, cu care, spre exemplu. Molina si-a început Tratatul despre har si pe care Baius s-a bazat la fel de mult. Distincția fusese sistematizată de Augustin și de discipolii săi, cum ar fi Prosper de Aquitania, și formularea definitivă o stabilise Toma de Aquino: "Harul nu anulează natura, ci o desăvîrșește". Această distinctie nu implică faptul că numai "harul" este un dar divin, în timp ce "natura" e o realizare omenească. Pentru că Augustin însuși spunea adesea "că pînă și natura este adevărat har, adică un dar liber" al lui Dumnezeu, necondiționat de fapte. Înțelegerea greșită a acestei relații dintre natură și har îl determinase pe Pelagius să greșească. El a negat "că o oarecare asistență a harului... a fost necesară voinței primului om, pentru ca acesta să trăiască în dreptate". În mod curios, principiul trebuia reafirmat împotriva reformaților, desi aceștia erau antipelagieni convinși. În același timp, trebuia să li se reamintească celălalt pol al relației dintre natură și har. Harul divin era necesar pentru a împlini natura umană și a o face acceptabilă înaintea lui Dumnezeu, dar, cu toate

Clem. XI. Unig. 2 (Argentré 3:462) Bell. Bai. 9 (Galeota 287) Suar. Grat. 1.6.6 (Vivès 7:387)

Mol. Grat. 109.1 (Stegmüller 37)

Mol. Conc. 14.45.11 (Rabeneck 275)

Inn. X. Cum occas. (Argentré 3:261-262) Clem. XI. Unig. (Argentré 3:461-476)

Pasc. Prov. 2 (Braunschvicg 4:164)

acestea, se păstra moralitatea naturală. Nu era nevoie de har și de credință pentru ca o faptă să fie bună din punct de vedere moral. Or, după cum spunea Molina, "nu poate exista o faptă meritorie care să nu depindă de har și dragoste, dar poate exista o faptă bună din punct de vedere moral care să nu depindă de har și dragoste și nici chiar de credință". Dar poate cineva care face astfel de fapte într-o stare pur naturală să aibă, prin propria voință liberă, o dorință naturală pentru harul lui Dumnezeu și îl predispune această dorință în vreun fel spre har?

De răspunsul la această întrebare depinde întreaga structură a doctrinei augustiniene a harului, asa cum s-a dezvoltat ea în Biserica apuseană. Într-o serie de actiuni din a doua jumătate a secolului al XVII-lea, începînd de la Cum occasione, din 1653, și culminînd cu Ungenitus Dei Filius, din 1713, oficiul doctrinar al Bisericii romano--catolice a combătut reinterpretarea dată de Jansen doctrinei augustiniene. Ceea ce începuse ca o serie de reafirmări individuale ale lui Augustin era acum pe cale de a deveni o pozitie dogmatică distinctă si o întreagă grupare în cadrul Bisericii; problema lucrării Augustinus a lui Jansen fusese înlocuită cu problema jansenismului augustinian, o miscare doctrinală, dar și literară și politică, ale cărei repercusiuni aveau să fie decisive pentru relația dintre doctrina creștină și cultura modernă din secolul al XVIII-lea. În consecință, jansenismul, împreună cu pietismul si puritanismul, trebuie să constituie punctul de plecare pentru discuția noastră pe marginea acestei relatii.

# Bibliografie secundară selectivă

### Generală

- Burckhardt, Jacob, *The Civilization of the Renaissance in Italy*, 2 vol., introducere de Benjamin Nelson și Charles Trinkaus, New York, 1958.
- Burdach, Konrad, Reformation Renaissance Humanismus, ediția a doua, Berlin și Leipzig, 1926. O încercare provocatoare de redefinire.
- Cassirer, Ernst et al. (ed.), The Renaissance Philosophy of Man, Chicago, 1948.
- Cassirer, Ernst et al. (ed.), The Individual and the Cosmos in Renaissance Philosophy, traducere și introducere de Mario Domandi, ediție retipărită, New York, 1979.
- Dilthey, Wilhelm, Weltanschauung und Analyse des Menschen seit Renaissance und Reformation, Stuttgart, 1957. Una dintre cele mai profunde și mai cuprinzătoare lucrări despre această perioadă.
- Eisenstein, Elizabeth L., The Printing Press as an Agent of Change: Communication and Cultural Transformation in Early Modern Europe, Cambridge, 1979.
- Elton, G.R. (ed.), The Reformation, vol. 2 din The New Cambridge Modern History, Cambridge, 1962.
- Gilson, Etienne, History of Christian Philosophy in the Middle Ages, New York, 1955. Harnack, Adolf von, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 3 vol., ediția a cincea, Tübingen, 1931-1932.
- Herzog, Johann Jakob; Hauck, Albert (ed.), Realencyklopädie für protestantische Theologie und Kirche, ediția a treia, 22 vol. Leipzig, 1896-1909.
- Hirsch, Emanuel, Geschichte der neuern evangelischen Theologie im Zusammenhang mit den allgemeinen Bewegungen des europäischen Denkens, 5 vol. Gütersloh, 1960. Deşi începe unde se termină volumul de față, această lucrare este importantă pentru întreaga perioadă tratată aici.
- Joachimsen, Paul, Die Reformation als Epoche der deutschen Geschichte, München, 1951. Una dintre interpretările generale ale Reformei, căreia acest volum îi datorează foarte mult.
- Kretzmann, Norman; Kenny, Anthony; Pinborg, Jan, The Cambridge History of Later Medieval Philosophy: From the Rediscovery of Aristotle to the Disintegration of Scholasticism, 1100-1600, Cambridge, 1982. Acest volum de o mie de pagini tratează despre mulți gînditori de care ne ocupăm și noi aici, cu toate că sînt abordați mai mult pentru importanța lor filozofică decît pentru cea doctrinală.
- Kristeller, Paul Oskar, Renaissance Thought: The Classic, Scholastic, and Humanist Strains, New York, 1961.
- Landgraf, Artur Michael, Dogmengeschichte der Frühscholastik, 4 vol., Regensburg, 1952-1956.

- Leff, Gordon, Heresy in the Later Middle Ages: The Relation of Heterodoxy to Dissent c. 1250 c. 1450, 2 vol., Manchester, 1967.
- McNeill, John Thomas, The History and Character of Calvinism, ediția a doua, New York, 1957.
- Möhler, Johann Adam, Symbolik: oder Darstellung der dogmatischen Gegensätze der Katholiken und Protestanten nach ihren öffentlichen Bekenntnisschriften, editată de Josef Rupert Geiselmann, 2 vol., Darmstadt, 1958-1961. Probabil cel mai durabil eseu din voluminoasa și efemera literatură a "simbolicii comparate".
- Oakley, Francis, The Western Church in the Later Middle Ages, Ithaca, 1979.
- Oberman, Heiko Augustinus, The Harvest of Medieval Theology: Gabriel Biel and Late Medieval Nominalism, Cambridge, MA., 1963.
- Oberman, Heiko Augustinus, Masters of the Reformation: The Emergence of a New Intellectual Climate in Europe, traducere de Dennis Martin. Cambridge, 1981. Reinterpretarea secolului al XVI-lea în lumina secolelor al XIV-lea și al XV-lea este probabil cea mai importantă tendință din studiul contemporan al Reformei.
- Ozment, Steven E., The Age of Reform, 1250-1550: An Intellectual and Religious History of Late Medieval and Reformation Europe, New Haven, 1980. O prezentare echilibrată și cuprinzătoare a perioadei.
- Pauck, Wilhelm, "Nationalism and European Christianity", în Environmental Factors in Christian History, editat de John Thomas McNeill, Matthew Spinka şi Harold R. Willoughby, Chicago, 1939, pp. 286-303.
- Pauck, Wilhelm, The Heritage of the Reformation, ediția a doua, New York, 1961.
- Pelikan, Jaroslav, From Luther to Kierkegaard: A Study in the History of Theology, Saint Louis, 1950.
- Ritschl, Otto, Dogmengeschichte des Protestantismus: Grundlagen und Grundzüge der theologischen Gedanken- und Lehrbildung in den protestantischen Kirchen, 4 vol., Leipzig şi Göttingen, 1908-1927. Primul volum care a dus cu succes definiția "istoriei dogmei" dincolo de epoca Reformei.
- Schaff, Philip, The History of the Creeds, vol. 1 din The Creeds of Christendom, 3 vol., New York, 1919.
- Schottenloher, Karl, Bibliographic zur deutschen Geschichte im Zeitalter der Glaubensspaltung, 1517-1585, 6 vol., Leipzig, 1933-1940.
- Seeberg, Reinhold, Lehrbuch der Dogmengeschichte, ediția a patra revizuită, 4 vol., Basel. 1953-1954.
- Spitz, Lewis W., The Religious Renaissance of the German Humanists, Cambridge, MA., 1963.
- Thomasius, Gottfried, Die Dogmengeschichte des Mittelalters und der Reformationszeit, Erlangen, 1876.
- Trinkaus, Charles, In Our Image and Likeness: Humanity and Divinity in Italian Humanist Thought, 2 vol., Chicago, 1970.
- Troeltsch, Ernst, The Social Teaching of the Christian Churches, 2 vol., introducere de H. Richard Niebuhr, traducere de Olive Wyon, New York, 1960.
- Vacant, Jean-Michel-Alfred et al. (ed.), Dictionnaire de théologie catholique, 15 vol., Paris, 1903-1950.
- Warfield, Benjamin Breckenridge, Calvin and Augustine, Philadelphia, 1956.

### 1. Pluralism doctrinar în Evul Mediu tîrziu

- Balic, Charles, De debito peccati originalis in B. Virgine Maria: investigationes de doctrina quam tenuit Ioannes Duns Scotus, Roma, 1941.
- $Balic, Charles, {\it Ioannes Duns Scotus et historia Immaculatae Conceptionis}, Roma, 1955.$
- Balic, Charles, "The Life and Works of John Duns Scotus", în John Duns Scotus, 1265-1965, editat de John K. Ryan și Bernardine M. Bonansea, Washington, 1965, pp. 1-27. Împreună cu edițiile cîtorva versiuni ale Sentențelor lui Scotus, aceste lucrări ale lui Balic au transformat studiul despre Scotus și scotism, în special în privința doctrinei despre har și Fecioara Maria.
- Beumer, Johannes, "Augustinismus und Thomismus in der theologischen Prinzipienlehre des Aegidius Romanus", în Scholastik 32 (1957), pp. 542-560.
- Bloomfield, Morton, "Piers Plowman" as a Fourteenth Century Apocalypse, New Brunswick, NJ, 1961.
- Bouwsma, William James, "The Two Faces of Humanism: Stoicism and Augustinianism in Renaissance Thought", în *Itinerarium italicum: The Profile of the Italian Renaissance in the Mirror of Its European Transformation, Dedicated to Paul Oskar Kristeller*, editată de Heiko Augustinus Oberman și Thomas A. Brady, Jr., Leiden, 1975, pp. 3-60.
- Buescher, Gabriel, *The Eucharistic Teaching of William Ockham*, Saint Bonaventure, NY, 1950. O apărare a ortodoxiei esențiale a lui Ockham.
- Burr, David, "Scotus and Transubstantiation", în *Mediaeval Studies* 34 (1972), pp. 336-350. Callaey, Fredegand, "L'influence et la diffusion de l'*Arbor Vitae* d'Ubertin de Casale", *Revue d'histoire ecclésiastique* 17 (1921), pp. 533-546.
- Callus, Daniel Angelo Philip, The Condemnation of St. Thomas at Oxford, ediția a doua, Londra, 1955.
- Capelle, B, "L'«Exultet» pascal, œuvre de Saint Ambroise", în Miscellanea Giovanni Mercati, Roma, 1946, pp. 219-246.
- Colasanti, Giovanni, "I Ss. Cuori di Gesu e di Maria nell Arbor Vitae (1305) di Ubertino da Casale, O. Min", în Miscellanea Francescana 59 (1959), pp. 30-69.
- Courtenay, William J., "Nominalism and Late Medieval Thought: A Bibliographical Essay", în *Theological Studies* 33 (1972), pp. 716-734. Un ghid în literatura vastă și înfloritoare.
- Courtenay, William J., Adam Wodeham: An Introduction to His Life and Writings, Leiden, 1978.
- Damerau, Rudolf, Die Abendmahlslehre des Nominalismus, insbesondere die des Gabriel Biel, Giessen, 1963.
- Dettloff, Werner, Die Lehre von der acceptatio divina bei Johannes Duns Scotus mit besonderer Berücksichtigung der Rechtfertigungslehre, Werl, 1954. Efectul "voluntarismului" asupra soteriologiei.
- Di Fonzo, Laurentius, "La Mariologia de S. Bernardino da Siena, O.F.M. Conv.", în *Miscellanea Francescana* 47 (1947), pp. 3-102.
- Douglass, E. Jane Dempsey, Justification in Late Medieval Preaching: A Study of John Geiler of Keiserberg, Leiden, 1966.
- Eckermann, Willigis, Wort und Wirklichkeit: Das Sprachverstandnis in der Theologie Gregors von Rimini und sein Weiterwirken in der Augustinerschule, Würzburg, 1978.
- Ehrle, Franz, "Der Kampf um die Lehre des hl. Thomas von Aquin in den ersten fünfzig Jahren nach seinem Tod", în Zeitschrift für katholische Theologie 37 (1913), pp. 266-318.

- Emmen, Aquilin, "Heinrich von Langenstein und die Diskussion über die Empfangnis Mariens", în Theologie in Geschichte und Gegenwart: Festschrift Michael Schmaus, München, 1957, pp. 625-650. Starea încă nedefinită a doctrinei.
- Ernst, Wilhelm, Gott und Mensch am Vorabend der Reformation: Fine Untersuchung zur Moral-philosophie und -theologie bei Gabriel Biel, Leipzig, 1922.
- Farthing, John Lee, "Post Thomam: Images of St. Thomas Aquinas in the Academic Theology of Gabriel Biel", teză de doctorat, Duke University, 1978.
- Feckes, Karl, Die Rechtfertigungslehre des Gabriel Biel und ihre Stellung innerhalb der nominalistisch en Schule, Münster, 1925.
- Gerosa, Pietro Paolo, Umanesimo cristiano del Petrarca: influenza agostiniana, attinenze medievali, Torino, 1966. O critică a eforturilor de "secularizare" a gîndirii lui Petrarca.
- Glorieux, Palémon, "Les Correctoires", în Recherches de théologie ancienne et médiévale 14 (1947), pp. 287-304. Tratatele antitomiste din secolele al XIII-lea și al XIV-lea.
- Harapin, Th., "O predestinacij Kristovoj po nauci Bl. Ivana Duns Skota" ["Despre predestinarea lui Hristos conform învățăturii Fericitului John Duns Scotus"], în Collectanea Franciscana Slavica, Šibenik, 1935, pp. 267-310.
- Heynck, Valens, "Der richterliche Charakter des Busssakraments nach Johannes Duns Scotus", în Franziskanische Studien 47 (1965), pp. 339-414.
- Kristeller, Paul Oskar, "Augustine and the Early Renaissance", în *Review of Religion* 8 (1944), pp. 339-358.
- Leff, Gordon, Bradwardine and the Pelagians: A Study of His "De causa dei" and Its Opponents, Cambridge, 1957.
- Leff, Gordon, Gregory of Rimini: Tradition and Innovation in Fourteenth-Century Thought, New York, 1961.
- Levi, Giulio Augusto, "Pensiero classico e pensiero cristiano nel «Secretum» e nella «Familiari» del Petrarca", în Atene e Roma 35 (1933), pp. 63-82.
- Lorenzin, Paschal, Mariologia Iacobi a Varagine, O.P., Roma, 1951.
- McCue, James F., "The Doctrine of Transubstantiation from Berengarius through Trent: The Point at Issue", în *Harvard Theological Review* 61 (1968), pp. 385-430. O trecere în revistă serioasă și utilă.
- McGinn, Bernard (ed.), Visions of the End: Apocalyptic Traditions in the Middle Ages, New York, 1979.
- Maglione, Rocco, 77 concetto di conversione eucaristica in Egidio Romano, Benevento, 1941. Pluralism în teoria euharistică.
- Mandonnet, Pierre, Mélanges Thomistes, Paris, 1923.
- Manselli, Raoul, La "Lectura super Apocalipsim" di Pietro di Giovanni Olivi: Ricerche sull' escatologismo medioevale, Roma, 1955.
- Minges, Parthenius, Die Gnadenlehre des Duns Scotus auf ihren angeblichen Pelagianismus und Semipelagianismus geprüft, Münster, 1906. Un efort timpuriu de reinterpretare.
- Nolan, Kieran, The Immortality of the Soul and the Resurrection of the Body according to Giles of Rome: A Historical Study of a 13th Century Theological Problem, Roma, 1967.
- Oakley, Francis, "Natural Law, the Corpus Mysticum, and Consent in Conciliar Thought from John of Paris to Matthias Ugonius", în Speculum 56 (1981), pp. 786-810.
- Oberman, Heiko Augustinus, Archbishop Thomas Bradwardine: A Fourteenth-Century Augustinian, Utrecht, 1957.
- Oberman, Heiko Augustinus, "Fourteenth-Century Religious Thought: A Premature Profile", în Speculum 53 (1978), pp. 80-93.

- Ozaeta, José Maria, La unión hipostática según Egidio Romano, El Escorial, 1965.
- Ozment, Steven E., Homo Spiritualis: A Comparative Study of the Anthropology of Johannes Tauter, Jean Gerson and Martin Luther (1509-1516), Leiden, 1969.
- Pannenberg, Wolfhart, Die Prädestinationdehre des Duns Skotus im Zusammenhang der scholastischen Lehrentwicklung, Göttingen, 1954.
- Roensch, Frederick James, Early Thomistic School, Dubuque, Iowa, 1964.
- Schwamm, Hermann, Das göttliche Vorherwissen bei Duns Skotus und seinen ersten Anhängern, Innsbruck, 1934. Valoros în special datorită numeroaselor referințe la materialul manuscris al școlii scoțiene timpurii.
- Sedlak, Jan, Táborské traktáty eucharistické [Tratate euharistice taborice], Brno, 1918. Seeberg, Reinhold, Die Theologie des Johannes Duns Scotus: Eine dogmengeschichtliche Untersuchung, Leipzig, 1900.
- Smalley, Beryl, "The Bible and Eternity: John Wyclif's Dilemma", în Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 17 (1964), pp. 73-89.
- Steneck, Nicholas H., Science and Creation in the Middle Ages: Henry of Langenstein (d. 1397) on Genesis, Notre Dame, Ind., 1976.
- Trapp, D., "Augustinian Theology of the 14th Century", în Augustiniana, editată de F. Roth și N. Teeuwen, New York, 1956, pp. 146-274.
- Trinkaus, Charles, "Erasmus, Augustine, and the Nominalists", în Archiv für Reformationsgeschichte 66 (1976), pp. 3-32.
- Trinkaus, Charles; Oberman, Heiko Augustinus (ed.), The Pursuit of Holiness, Leiden, 1974.
- Tumminello, G., L'immacolata concezione di Maria et la scuola Agostiniana del secolo XIV, Roma, 1942.
- Vignaux, Paul, Justification et prédestination au XIV<sup>e</sup> siècle: Duns Scot, Pierre d'Auriole, Guillaume d'Occam, Grégoire de Rimini, Paris, 1934.
- Zugaj, Marianus, "Assumptio B.M. Virginis in Arbor Vitae Crucifixae Jesu (a. 1305) Fr. Ubertini de Casali, O. Min.", în Miscellanea Francescana 46 (1946), pp. 124-156.
- Zumkeller, Adolar, "Die Augustinerschule des Mittelalters", Analecta Augustiniana 27 (1964), pp. 167-262.

# 2. Una, sfîntă, catolică și apostolică?

- Antonazzi, Giovanni, "Lorenzo Valla e la Donazione di Constantino nel secolo XV", în Rivista di storia delta Chiesa in Italia 4 (1950), pp. 191-225.
- Arquillière, Henri Xavier, Le plus ancien traité de l'Église: Jacques de Viterbe "De regimine christiano", Paris, 1926.
- Bartoš, František Michalek, Literárni činnost M. Jakoubka ze Stříbra [Activitatea literară a maestrului Jakoubek din Stribra], Praga, 1925.
- Bartoš, František Michalek, Čechy v dobe Husové [Boemia în epoca lui Hus], Praga, 1947.
- Bartoš, František Michalek, Petr Chelčický, duchovní otec Jednoty bratrské [Peter Chelcicky, părintele spiritual al Unitas Fratrum], Praga, 1958.
- Bernheim, Ernst, "Politische Begriffe des Mittelalters im Lichte der Anschauungen Augustins", în Deutsche Zeitschrift für Geschichtswissenschaft 8 (1896), pp. 1-23.
- Betts, Reginald Robert, Essays in Czech History, Londra, 1969. Un capitol care m-a ajutat în mod special (pp. 132-159): "English and Czech Influences on the Hussite Movement".

- Buytaert, Eligius, "Circa doctrinam Duns Scoti de traditione et de Scriptura adnotationes", în Antonianum 40 (1965), pp. 346-362.
- Congar, Yves, "Aspects ecclésiologiques de la querelle entre mendiants et séculiers dans la seconde moitié du XIII<sup>e</sup> siècle et le debut du XIV<sup>e</sup>", în Archives d'histoire doctrinale et littéraire du Moyen Âge 36 (1961), pp. 35-151.
- Frank, Karl Suso, "Vita apostolica. Ansatze zur apostolischen Lebensform in der alten Kirche", în Zeitschrift für Kirchengeschichte 82 (1971), pp. 145-66.
- Franzen, August, "Daz Konzil der Einheit. Einigungsbemühungen und konziliare Gedanken auf dem Konstanzer Konzil. Die Dekrete «Haec sancta» und Trequens", în Das Konzil von Konstanz: Beiträge zu seiner Geschichte und Theologie, editat de August Franzen si Wolfgang Müller, Freiburg, 1964, pp. 69-112.
- Gewirth, Alan, Marsilius of Padua and Medieval Political Philosophy, New York, 1951. Capitolul intitulat "The People's Church" (pp. 260-302) este deosebit de pertinent.
- Grauert, Hermann von, "Konrads von Megenberg Chronik und sein «Planctus ecclesiae in Germaniam»", în Historisches Jahrbuch 22 (1901), pp. 631-87.
- Graus, Frantiek, "The Crisis of the Middle Ages and the Hussites", în *The Reformation* in *Medieval Perspective*, editat de Steven E. Ozment, Chicago, 1971, pp. 76-103.
- Grégoire, Réginald, Bruno de Segni exégète médiéval et théologien monastique, Spoleto, 1965.
- Heimpel, Hermann, Dietrich von Niem (ca. 1340-1418), Münster, 1932.
- Hendrix, Scott H., "In Quest of the Vera Ecclesia: The Crises of Late Medieval Ecclesiology", în Viator 7 (1976), pp. 347-378.
- Hopkins, Jasper, A Concise Introduction to the Philosophy of Nicholas of Cusa, Minneapolis, 1978.
- Hurley, M., "«Scriptura Sola»: Wyclif and His Critics", în *Traditi*o 16 (1960), pp. 275-352. Jacob, E.F., *Essays in the Conciliar Epoch*, ediția a treia, Notre Dame, IN., 1963.
- Jourdain, Charles Marie Gabriel, Un ouvrage inédit de Gilles de Rome en faveur de la Papauté, Paris, 1858.
- Kalivoda, Robert; Kolesnyk, A., Das hussitische Denken im Lichte seiner Quellen, Berlin, 1969.
- Kaminsky, Howard et al., "Master Nicholas of Dresden: The Old Color and the New. Selected Works Contrasting the Primitive Church and the Roman Church", Transactions of the American Philosophical Society, n.s. 55, pt. 1 (1965), pp. 3-93.
- Kantorowicz, Ernst Hartwig, The King's Two Bodies: A Study in Mediaeval Political Theology, Princeton, 1957.
- Kern, Fritz, Humana Civilitas: Staat, Kirche und Kultur, Leipzig, 1913.
- Krämer, Werner, Konsens und Rezeption: Verfassungsprinzipien der Kirche im Basler Konziliarismus, Münster, 1980.
- Krchnák, Aloysius, De vita et operibus Ioannis de Ragusio, Roma, 1960.
- Krchnák, Aloysius, Cechové na basilejském snemu [Cehii şi Conciliul de la Basel], Roma, 1967.
- Kropatschek, Friedrich, Das Schriftprinzip der lutherischen Kirche, vol. 1: Die Vorgeschichte: Das Erbe des Mittelalters, Leipzig, 1904.
- Kybal, Vlastimil, M. Jan Hus: zivot a uceni [Maestrul Jan Hus: viața și învățăturile], 2 vol., Praga, 1923-1926. Volumul al doilea (în două tomuri) este cel mai complet rezumat al teologiei lui Hus.
- Lambert, Malcolm David, Franciscan Poverty: The Doctrine of the Absolute Poverty of Christ and the Apostles in the Franciscan Order, 1210-1323, Londra, 1961. Spre deosebire de multe alte lucrări moderne, acest studiu ia în serios chestiunile doctrinare ale miscării franciscane.

- Lapparent, P. de., "La question du commentaire sur la Bulle «Unam sanctam»", în Archives d'histoire doctrinale et littéraire du Moyen Âge 13 (1940-1942), pp. 121-151.
- Leclercq, Jean, Jean de Paris et l'ecclésiologie du XIIIe siècle, Paris, 1942.
- Macek, Jan. Tübor v husitském revolucním hnutí [Tabor în mişcarea revoluționară husită], ediția a doua, Praga, 1955-1956.
- McFarlane, K., B. John Wycliffe and the Beginnings of English Nonconformity, Londra, 1952
- McGinn, Bernard, "Angel Pope and Papal Antichrist", Church History 47 (1978), pp. 155-173.
- McGrade, Arthur S., The Political Thought of William of Ockham: Personal and Institutional Principles, Cambridge, 1974.
- Monahan, Arthur P., John of Paris on Royal and Papal Power, New York, 1974.
- Morrall, John Brimyard, Gerson and the Great Schism, Manchester, 1960.
- Morrissey, Thomas E., "Franciscus Zabarella (1360-1417): Papacy, Community, and Limitations upon Authority", în Reform and Authority in the Medieval and Reformation Church, editat de Guy Fitch Lytle, Washington, 1981, pp. 37-54.
- Oakley, Francis, The Political Thought of Pierre d'Ailly: The Voluntarist Tradition, New Haven, 1964.
- Oberman, Heiko Augustinus, Forerunners of the Reformation: The Shape of Late Medieval Thought Illustrated by Key Documents, New York, 1966.
- Pacaut, Marcel, La théocratie. L'église et le pouvoir au Moyen Âge, Paris, 1957.
- Pascoe, L.B., Jean Gerson: Principles of Church Reform, Leiden, 1972.
- Poulet, F., La pauvreté et les pauvres dans l'œuvre de Gerson, Paris, 1963.
- Preuss, Hans, Die Vorstellungen vom Antichrist im späteren Mittclalter, bei Luther und in der konfessioncllen Polemik, Leipzig, 1906.
- Rauh, H.D., Das Bild des Antichrists im Mittclalter: Von Tyconius zum deutschen Symbolismus, Münster, 1972.
- Rivière, Jean, Le problème de l'église et de l'état au temps de Philippe le Bel : Etude de théologie positive, Louvain și Paris, 1926.
- Rivière, Jean, "Une première «Somme» du pouvoir pontifical: Le Pape chez Augustin d'Ancone", în Revue des sciences religieuses 18 (1938), pp. 149-183.
- Scholz, Richard, Die Publizistik zur Zeit Philipps des Schonen und Bonifaz VIII, Stuttgart, 1903.
- Scholz, Richard, Unbekannte kirchenpolitische Streitschriften aus der Zeit Ludwigs des Bayern (1327-1354): Analysen, Roma, 1911.
- Schüssler, Hermann, Der Primat der heiligen Schrift als theologisches und kanonistisches Problem im Spätmittelalter, Wiesbaden, 1977.
- Sigmund, Paul E., Nicholas of Cusa and Medieval Political Thought, Cambridge, MA, 1963.
- Spinka, Matthew, "Peter Chelcicky, the Spiritual Father of the Unitas Fratrum", Church History 12 (1943), pp. 271-291.
- Spinka, Matthew, John Hus' Concept of the Church, Princeton, 1966.
- Spinka, Matthew (ed.), Advocates of Reform: From Wyclif to Erasmus, Philadelphia, 1958.
- Spitzer, Leo, Classical and Christian Ideas of World Harmony: Prolegomena to an Interpretation of the Word "Stimmung", Baltimore, 1963.
- Stickler, Alfons M., "Papal Infallibility: A Thirteenth-Century Invention", Catholic Historical Review 60 (1974), pp. 427-441.
- Stinger, Charles L., Humanism and the Church Fathers: Ambrogio Traversari (1386-1439) and Christian Antiquity in the Italian Renaissance, Albany, 1977.

Tierney, Brian, Foundations of the Conciliar Theory: The Contribution of the Medieval Canonists from Gratian to the Great Schism, Cambridge, 1955.

Tierney, Brian, Origins of Papal Infallibility: 1150-1350, Leiden, 1972.

Ullmann, Walter, Origins of the Great Schism, Londra, 1949.

Vooght, Paul de, "Le conciliarisme aux conciles de Constance et de Bâle", în Le concile et les conciles, editat de Bernard Botte, Paris, 1960, pp. 143-181.

Vooght, Paul de, L'hérésie de Jean Hus, Louvain, 1960.

Vooght, Paul de, Jacobellus de Stribro (†1429), premier théologien du hussitisme, Louvain, 1972.

Watts, Pauline Moffatt, Nicolaus Cusanus: A Fifteenth-Century Vision of Man, Leiden, 1982.

Weinstein, Donald, Savonarola and Florence: Prophecy and Patriotism in the Renaissance, Princeton, 1970.

Wilks, Michael J., The Problem of Sovereignty in the Later Middle Ages: The Papal Monarchy with Augustinus Triumphus and the Publicists, Cambridge, 1963.

Xiberta y Roqueta, Bartolomé Maria, Guiu Terrena, carmelita de Perpinyà, Barcelona, 1932.

Zeman, Jarold Knox, The Hussite Movement: A Bibliographical Guide, Ann Arbor 1977.

### 3. Evanghelia ca tezaur al Bisericii

Althaus, Paul, The Theology of Martin Luther, traducere de Robert C. Schultz, Philadelphia, 1966.

Aulén, Gustaf, Christus Victor: A Historical Study of the Three Main Types of the Idea of Atonement, traducere de A.G. Hebert, retipărită cu o introducere de Jaroslav Pelikan, New York, 1969.

Bainton, Roland H., Here I Stand: A Life of Martin Luther, New York, 1950.

Barth, Karl, "Ansatz und Ansicht in Luthers Abendmahlslehre", în Die Theologie und die Kirche, 2, München, 1928, pp. 26-75.

Billing, Einar, Our Calling, traducere de Conrad Bergendoff, Rock Island, IL, 1952.

Bornkamm, Heinrich, Luther's World of Thought, traducere de Martin H. Bertram, Saint Louis, 1958.

Bornkamm, Heinrich, Luther and the Old Testament, traducere de Eric W. și Ruth C. Gritsch, Philadelphia, 1969.

Boyle, Marjorie O'Rourke, Erasmus on Language and Method in Theology, Toronto, 1977.

Carlson, Edgar Martin, The Reinterpretation of Luther, Philadelphia, 1948.

Clebsch, William A., England's Earliest Protestants, 1520-1535, New Haven, 1964.

Ebeling, Gerhard, Evangelische Evangelienauslegung, München, 1942.

Ebeling, Gerhard, Luther: An Introduction to His Thought, traducere de R.A. Wilson, Philadelphia, 1970.

Ebeling, Gerhard, Luther studien, 2 vol., Tübingen, 1971-1977.

Cărți bogate în date și informații.

Elert, Werner, The Structure of Lutheranism, traducere de Walter A. Hansen, cuvînt înainte de Jaroslav Pelikan, Saint Louis, 1962.

Engelland, Hans, Melanchthon: Glauben und Handeln, München, 1931.

Frank, Franz Hermann Reinhold, Die Theologie der Konkordienformel historischdogmatisch entzvickelt und heleuchtet, 4 vol., Erlangen, 1858-1865.

- Fraenkel, Peter, Testimonia Patrum: The Function of the Patristic Argument in the Theology of Philip Melanchthon, Geneva, 1961.
- Gerrish, Brian A., Grace and Reason: A Study in the Theology of Luther, Oxford, 1962.
- Grane, Leif, Contra Gahrielem: Luthers Auseinandersetzung mit Gabriel Biel in der disputatio contra scholasticam theologiam 1517, traducere de Elfriede Pump, Copenhaga, 1962.
- Grane, Leif, Die Confessio Augustana: Einführung in die Hauptgedanken der lutberischen Reformation, traducere de Eberhard Harbsmeier, Göttingen, 1970.
- Haikola, Lauri, Gesetz und Evangelium bei Matthias Flacius Illyricus: Eine Untersuchung zur lutberischen Theologie vor der Konkordienformel, Lund, 1952.
- Headley, John, Luther's View of Church History, New Haven, 1963.
- Hermann, Rudolf, Luthers These "Gerecht und Sünder zugleich", Gütersloh, 1960.
- Hoffman, Bengt R., Luther and the Mystics: A Re-Examination of Luther's Spiritual Experience and His Relationship to the Mystics, Minneapolis, 1976.
- Holl, Karl, Luther, vol. 1 din Gesammelte Aufsätze zur Kirchengeschichte, ediția a şaptea, Tübingen, 1948. Sursa directă a studiului modern asupra teologiei lui Luther.
- Joachimsen, Paul, "Loci communes: Eine Untersuchung zur Geistesgeschichte des Humanismus und der Reformation", în Jahrbuch der Luther-Gesellschaft 8 (1926), pp. 27-97.
- Kattenbusch, Ferdinand, Luthers Stellung zu den ökumenischen Symbolen, Giessen, 1883. În ciuda faptului că datează de un secol, este încă lucrarea care a tratat cel mai bine acest subiect vital.
- Köstlin, Julius, The Theology of Luther in Its Historical Development and Inner Harmony, traducere de Charles E. Hay, 2 vol., Philadelphia, 1895-1897.
- Link, W., Das Ringen Luthers um die Freiheit der Theologie von der Philosophie, München, 1940.
- Maurer, Wilhelm, "Melanchthons Anteil am Streit zwischen Luther und Erasmus", în Archiv für Reformationsgeschichte 49 (1958), pp. 99-115.
- Messner, Joachim, Kirchliche Überlieferung und Autoritat im Flaciuskreis: Studiën zu den Marburger Zenturien, Berlin, 1964.
- Moldaenke, Günther, Schriftverstandnis und Schriftdeutung im Zeitalter der Reformation, vol. 1: Matthias Flacius Illyricus, Stuttgart, 1936.
- Nagel, Wilhelm Ernst, Luthers Anteil an der Confessio Augustana, Gütersloh, 1930.
- Noth, Gottfried, Grundlinien der Theologie des Martin Chemnitz, f.l., 1930.
- Oberman, Heiko Augustinus, "Facientibus Quod in se est Deus non Denegat Gratiam: Robert Holcot, O.P., and the Beginnings of Luther's Theology", în *The Reformation in Medieval Perspective*, editat de Steven E. Ozment, Chicago, 1971, pp. 19-41.
- Patton, Hugh, The Efficacy of Putative Attrition in the Doctrine of Theologians of the XVI and XVII Centuries, Roma, 1966.
- Pelikan, Jaroslav, Luther the Expositor: Introduction to the Reformer's Exegetical Writings, volum care însoțește Luther's Works: American Edition, Saint Louis, 1959.
- Pelikan, Jaroslav, Obedient Rebels: Catholic Substance and Protestant Principle in Luther's Reformation, New York, 1964.
- Pelikan, Jaroslav, "Adolf von Harnack on Luther", în Interpreters of Luther: Essays in Honor of Wilhelm Pauck, editat de Jaroslav Pelikan, Philadelphia, 1968, pp. 253-274.
- Pesch, Otto Hermann, Die Theologie der Rechtfertigung bei Martin Luther und Thomas von Aquin, Mainz, 1967.

Pfürtner, Stephen, Luther and Aquinas on Salvation, traducere de Edward Quinn, cuvînt înainte de Jaroslav Pelikan, New York, 1964.

Preger, Wilhelm, Matthias Flacius Illyricus und seine Zeit, 2 vol., Erlangen, 1859-1861. Prenter, Regin, Spiritus Creator, traducere de John M. Jensen, Philadelphia, 1953.

Prenter, Regin, Der barmherzige Richter: Justitia Dei passiva in Luthers "Dictata super Psalterium", Aarhus, 1961.

Rietschel, Ernst, Das Problem der sichtbar-unsichtbaren Kirche bei Luther, Leipzig, 1932.

Rupp, E. Gordon, The Righteousness of God: Luther Studies, New York, 1954.

Scheel, Otto, Martin Luther: Vom Katholizismus zur Reformation, ediția a treia, 2 vol., Leipzig, 1921-1930.

Schlink, Edmund, Theology of the Lutheran Confessions, traducere de Paul F. Koehneke și Herbert J.A. Bouman, Philadelphia, 1961.

 $Schubert, Hans \ von, \textit{Bekenntnisbildung und Religionspolitik (1524-1534)}, \ Gotha, \ 1910.$ 

Seebass, Gottfried, Das reformatorische Werk des Andreas Osiander, Nürnberg, 1967. Seeberg, Erich, Luthers Theologie: Motive und Ideen, 2 vol., Göttingen şi Stuttgart, 1929-1937.

Steinmetz, David C., Luther and Staupitz: An Essay in the Intellectual Origins of the Protestant Reformation, Durham, 1980.

Strauss, Gerald, Luther's House of Learning: Indoctrination of the Young in the German Reformation, Baltimore, 1978.

Tentler, Thomas N., Sin and Confession on the Eve of the Reformation, Princeton, 1977. Vajta, Vilmos (ed.), Luther und Melanchthon: Referate des 2. Internationalen Luther-

forschungskongresses, Göttingen, 1961. Vignaux, Paul, Luther, commentateur des Sentences, Paris, 1935.

Vogelsang, Erich, Die Anfänge der Christologie Luthers nach der ersten Psalmenvorlesung, Berlin, 1929.

Wolf, Ernst, Peregrinatio, 2 vol., München, 1962.

# 4. Cuvîntul și voia lui Dumnezeu

Barth, Karl, The Heidelberg Catechism for Today, traducere de Shirley C. Guthrie, Jr., Richmond, 1964. Cultură istorică combinată cu perspicacitate teologică.

Barth, Peter, Das Problem der natürlichen Theologie bei Calvin, München, 1935.

Baker, J. Wayne, Heinrich Bullinger and the Covenant: The Other Reformed Tradition, Athens, OH, 1980.

Bartel, Oskar, Jan Łaski, vol. 1: 1499-1556, Varsovia, 1955.

Bicknell, Edward John, A Theological Introduction to the Thirty-Nine Articles, ediția a treia, Londra, 1955. Situația ambiguă a celor Treizeci și nouă de articole ca mărturisire "reformată", discutată și de Martin Schmidt.

Bizer, Ernst, Studiën zur Geschichte des Abendmahlstreits im 16. Jahrhundert, Darmstadt, 1962.

Bohatec, Josef, Calvin und das Recht, Feudingen, 1954. Profundă în mod special în dezbaterea temei "legii naturale".

Bohatec, Josef, Budé und Calvin: Studim zur Gedankenwelt des französischen Frühhumanismus, Graz, 1950.

Bray, John S., Theodor Beza's Doctrine of Predestination, Niewkoop, 1975.

Brunner, Peter, Vom Glauben bei Calvin, Tübingen, 1925.

- Courvoisier, Jacques, La notion d'église chez Bucer dans son développement historique, Paris, 1933.
- Davies, Rupert E., The Problem of Authority in the Continental Reformers, Londra, 1946.
- Dowey, Edward A., Jr., The Knowledge of God in Calvin's Theology, New York, 1952. Clarifică multe aspecte ale gîndirii lui Calvin.
- Eells, Hastings, Martin Bucer, New Haven, 1931.
- Forstmann, H. Jackson, Word and Spirit: Calvin's Doctrine of Biblical Authority, Stanford, 1962.
- Ganoczy, Alexandre, Calvin théologien de l'église et du ministère, Paris, 1964.
- Gerrish, Brian A., "John Calvin on Luther", în *Interpreters of Luther*, editată de Jaroslav Pelikan, Philadelphia, 1968, pp. 67-96.
- Gestrich, Christoph, Zwingli als Theologe: Glaube und Geist beim Zürcher Reformator, Zürich, 1967.
- Greenslade, Stanley Lawrence, "English Versions of the Bible, 1515-1611", în The Cambridge History of the Bible: The West from the Reformation to the Present Day, editat de Stanley Lawrence Greenslade, Cambridge, 1963.
- Greschat, Martin, "Der Bundesgedanke in der Theologie des späten Mittelalters", în Zeitschrift für Kirchengeschichte 81 (1970), pp. 44-63. Fundalul medieval al unei teme reformate.
- Grützmacher, Richard H., Wort und Geist: Eine historische und dogmatische Untersuchung zum Gnademnittel des Wortes, Leipzig, 1902.
- Hauck, Wilhelm-Albert, Die Erwählten: Prädestination und Heilsgewissheit nach Calvin, Gütersloh, 1950.
- Hollweg, Walter, Heinrich Bullingers Hausbuch: Eine Untersuchung über die Anfänge der reformierten Predigtliteratur, Neukirchen, 1956.
- Hollweg, Walter, Neue Untersuchungen zur Geschichte und Lehre des Heidelberger Katechismus, 2 vol., Neukirchen, 1961-1968.
- Kickel, Waker, Vernunft und Offenbarung bei Theodor Beza: Zum Problem des Verbältnisses von Theologie, Philosophie und Staat, Neukirchen, 1967.
- Köhler, Waker, Zwingli und Luther: Ihr Streit über das Abendmahl nach seinen politischen und religiösen Beziehungen, 2 vol., Leipzig, 1924-1953. Unul dintre cele mai importante studii despre modul cum s-a divizat protestantismul.
- Krusche, Werner, Das Wirken des Heiligen Geistes nach Calvin, Göttingen, 1957.
- Lang, August, Der Evangelienkommentar Martin Butzers und die Grundzüge seiner Theologie, Leipzig, 1900.
- Lang, August, Der Heidelberger Katechismus, Leipzig, 1913.
- Locher, Gottfried W., Zwingli's Thought: New Perspectives, Leiden, 1981.
- McDonnell, Kilian, John Calvin, the Church, and the Eucharist, Princeton, 1967. O interretare plină de înțelegere a unui teolog romano-catolic.
- McLelland, Joseph C., The Visible Words of God: An Exposition of the Sacramental Theology of Peter Martyr Vermigli A.D. 1500-1562, Glasgow, 1957.
- McNeill, John Thomas, "The Church in Sixteenth-Century Reformed Theology", în *Journal of Religion* 22 (1942), pp. 251-269.
- McNeill, John Thomas, "The Doctrine of the Ministry in Reformed Theology", în *Church History* 12 (1943), pp. 77-97.
- McNeill, John Thomas (ed.), John Calvin, *Institutes of the Christian Religion*, 2 vol., Philadelphia, 1960. Cel mai important exeget al lui Calvin și al calvinismului în lumea academică anglofonă.

Niesel, Wilhelm, The Theology of Calvin, traducere de H. Knight, Philadelphia, 1956. Probabil cea mai bună tratare sistematică.

Parker, Thomas Henry Louis, The Doctrine of the Knowledge of God: A Study in Calvin's Theology, Grand Rapids, MI, 1959.

Pauck, Wilhelm, Das Reich Gottes auf Erden: Utopie und Wirklichkeit, Berlin, 1928. Pollet, Jacques V., Huldrych Zwingli et la Reforme en Suisse, Paris, 1963.

Potter, George Richard, Zwingli, Cambridge, 1976.

Raitt, Jill, The Eucharistic Theology of Theodore Beza: Development of the Reformed Doctrine, Chambersburg, PA., 1972.

Schmidt, Martin, "Die Kirche von England als Gegenstand der Konfessionskunde", în Erneuerung der Einen Kirche: Arbeiten aus Kirch engeschichte und Konfessionskunde Heinrich Bornkamm zum 65. Geburtstag gewidmet, Göttingen, 1966, pp. 82-114.

Schweizer, Alexander, Die protestantischen Zentraldogmen in ihrer Entwicklung innerhalb der reformierten Kirche, 2 vol., Zürich, 1854-1856.

Smits, L., Saint Augustin dans l'œuvre de Jean Calvin, 2 vol., Assen, 1957-1958.

Staedtke, Joachim, Die Theologie des jungen Bullinger, Zürich, 1962.

Staedtke, Joachim, Heinrich Bullinger Bibliographie: Beschreibendcs Verzeichnis der gedruckten Werke von Heinrich Bullinger, Zürich, 1972.

Staedtke, Joachim; Locher, Gottfried W., Glauben und Bekennen: 400 Jahre Confessio Helvetica Posterior: Akademische Feier, Berna, 1966.

Strohl, Henri, Bucer, humaniste chrétien, Paris, 1939.

Stuermann, Walter E., A Critical Study of Calvin's Concept of Faith, Tulsa, 1952.

Torrance, Thomas F., Calvin's Doctrine of Man, Londra, 1949.

Torrance, Thomas F. (ed.), The School of Faith: The Catechisms of the Reformed Church, New York, 1959.

Van Buren, Paul, Christ in Our Place: The Substitutionary Character of Calvin's Doctrine of Reconciliation, Grand Rapids, MI, 1957.

Wallace, Ronald S., Calvin's Doctrine of the Word and Sacrament, Edinburgh, 1953. Walton, Robert C., Zwingli's Theocracy, Toronto, 1967.

Warfield, Benjamin Breckenridge, Calvin and Calvinism, New York, 1931.

Wendel, Francois, Calvin: The Origins and Development of His Religious Thought, traducere de Philip Mairet, New York, 1963.

Wernle, Paul, Calvin, vol. 3 din Der evangelische Glaube nach den Hauptschriften der Reformatoren, Tübingen, 1919.

# 5. Definiția specificului romano-catolic

Braunisch, Reinhard, Die Theologie der Rechtfertigung im "Enchiridion" (1538) des Johannes Gropper, Münster, 1974.

Douglas, Richard M., Jacopo Sadoleto, 1477-1547: Humanist and Reformer, Cambridge, MA, 1959.

Fenlon, D., Heresy and Obedience in Tridentine Italy: Cardinal Pole and the Counter Reformation, Cambridge, 1972.

Geiselmann, J.R., "Das Missverstandnis über das Verhaltnis von Schrift und Tradition in der katholischen Theologie", în Una Sancta 11 (1956), pp. 131-150.

Giuriato, A.M., Le tradizioni nella IV Sessio del Concilio di Trento, Vicenza, 1942.

Gollob, H., Friedrich Nausea: Probleme der Gegenreformation, Viena, 1952.

Gottler, Joseph, Der heilige Thomas von Aquin und die vortridentinischen Thomisten über die Wirkungen des Busssakraments, Freiburg, 1904.

- Heiner, J., Die Entstehungsgeschichte des Trienter Rechtfertigungsdekretes, Paderborn, 1909.
- Hennig, Gerhard, Cajetan und Luther: Ein historischer Beitrag zur Begegnung von Thomismus und Reformation, Stuttgart, 1966.
- Herte, Adolf, Das katholische Lutherbild im Bann der Lutherkommentare des Cochläus, 3 vol., Münster, 1943.
- Iserloh, Ernst, Die Eucharistie in der Darstellung des Johannes Eck, Münster, 1950.
- Iserloh, Ernst, Der Kampf um die Messe in den ersten Jahrzehnten der Auseinandersetzung mit Luther, Münster, 1951.
- Jedin, Hubert, Katholische Reformation oder Gegenreformation: Ein Versuch zur Klärung der Begriffe nebst einer Jubildumsbetrachtung über das Tridentiner Konzil, Lucerna, 1946.
- Jedin, Hubert, Papal Legate at the Council of Trent: Cardinal Seripando, traducere de F.C. Eckhoff, Saint Louis, 1947.
- Jedin, Hubert, Geschichte des Konzils von Trient, 4 vol. din 5, Freiburg, 1949-1975 (traducere în limba engleză de Ernest Graf: A History of the Council of Trent, Saint Louis, 1957-). Indispensabilă.
- Koch, W., "Das Trienter Konzilsdekret De peccato originali", în Theologische Quartalschrift 95 (1913), pp. 430-450, 532-564; 96 (1914), pp. 101-123.
- Kross, A., "Die Lehre von der Unbefleckten Empfängnis auf dem Konzil von Trient", în Zeitschrift für katholische Theologie 28 (1904), pp. 758-766.
- Laemmer, Hugo, Die vortridentinisch-katholische Theologie des Reformationszeitalters, Berlin, 1858.
- Lauchert, Friedrich, Die italienischen literarischen Gegner Luthers, Freiburg, 1912.
- Lauriers, G. des, "St. Augustin et la question de la certitude de la grace au Concile de Trente", în Augustinus Magister, 1, Paris, 1954, pp. 1051-1067.
- Lennerz, H., "Das Konzil von Trient und theologische Schulmeinungen", Scholastik 4 (1929), pp. 38-53.
- McConica, James, English Humanists and Reformation Politics under Henry VIII and Edward VI, Oxford, 1965.
- Maichle, A., Der Kanon der biblischen Bücher und das Konzil von Trient, Freiburg, 1929.
- Marius, Richard C., "Thomas More and the Heretics", teză de doctorat, Yale University, 1962.
- O'Malley, John W., Giles of Viterbo on Church and Reform: A Study in Renaissance Thought, Leiden, 1968.
- Ortigues, Edmond, "Ecritures et traditions apostoliques au Concile de Trente", Recherches de science religieuse 36 (1949), pp. 271-299.
- Pas, P., "La doctrine de la double justice au Concile de Trente", în Ephemerides Theologicae Lovanienses 30 (1954), pp. 5-53.
- Penagos, L., "La doctrina del peccato original en el Concilio de Trento", în Miscellanea Comillas 4 (1945), pp. 127-273.
- Polman, Pontien, Die polemische Methode der ersten Gegner der Reformation, Münster, 1931.
- Polman, Pontien, L'élément historique dans la controverse religieuse du XVI<sup>e</sup> siècle, Gembloux, 1932.
- Rückert, Hanns, Die Rechtfertigungslehre auf dem Tridentinischen Konzil, Bonn, 1925.
- Rückert, Hanns, Die theologische Entwicklung Gasparo Contarinis, Bonn, 1926.
- Schenk, W., Reginald Pole, Londra, 1950.

- Schreiber, Georg (ed.), Das Weltkonzil von Trient: Sein Werden und Wirken, 2 vol., Freiburg, 1951. Conține articole specifice despre diverse decrete, e.g. despre Scriptură (1, pp. 359-380) și despre îndreptățire (1, pp. 117-143).
- Schutte, Anne Jacobson, Peter Paul Vergerio: The Making of an Italian Reformer, Geneva, 1977.
- Schweizer, J., Ambrosius Catharinus Politus, Münster, 1910.
- Simonceili, Paolo, Il case Reginald Pole: Eresía e santità nelle polemiche religiose del cinquecento, Roma, 1977.
- Stakemeier, E., Der Kampf um Augustinus auf dem Tridentinum, Paderborn, 1937.
- Stupperich, Robert, Der Humanismus und die Wiedervereinigung der Konfessionen, Leipzig, 1936.
- Tjernagel, Neelak Serawlook, Henry VIII and the Lutherans: A Study in Anglo-Lutheran Relations from 1521 to 1547, Saint Louis, 1965.
- Wedewer, J., Johann Dietenberger, Freiburg, 1888.
- Wicks, Jared, Cajetan Responds: A Reader in Reformation Controversy, Washington, 1978.

### 6. Provocări la adresa continuității apostolice

- Bainton, Roland H., David Joris: Wiedertäufer und Kdmpfer für Toleranz im 16. Jahrhundert, traducere de Hajo Holborn şi Annemarie Holborn, Leipzig, 1937.
- Bainton, Roland H., Hunted Heretic: The Life and Death of Michael Servetus, 1511-1553, ediția a doua, Boston, 1960. Discuția despre Treime (pp. 21-56) este clară și convingătoare.
- Baumann, Clarence, Gewaltlosigkeit im Taüfertum: Einc Untersuchung zur theologischen Ethik des oberdeutschen Täufertums der Reformationszeit, Leiden, 1968.
- Beachy, Alvin, The Concept of Grace in the Radical Reformation, Nieuwkoop, 1977.
- Bender, Harold S., Conrad Grebel (ca. 1498-1526): The Founder of the Swiss Brethren, Goshen, IN, 1950. De bază.
- Bender, Harold S., "Anabaptist Theology of Discipleship", în *Mennonite Quarterly Review* 24 (1950), pp. 25-32.
- Bender, Harold S., "The Pacifism of the Sixteenth-Century Anabaptists", în *Church History* 24 (1955), pp. 119-131.
- Blanke, Fritz, "Betrachtungen zum altesten Tauferbekenntnis", în Archiv für Reformationsgeschichte 37 (1940), pp. 240-249. Un studiu despre Confesiunea de la Schleitheim.
- Bornkamm, Heinrich, "Ausserer und innerer Mensch bei Luther und den Spiritualisten", în Imago Dei: Beiträge zur theologischen Anthropologic, editat de Heinrich Bornkamm, Giessen, 1932, pp. 85-109.
- Burgevin, Frederick H., "Cribratio Alchorani": Nicholas Cusanus's Criticism of the Koran in the Light of His Philosophy of Religion, New York, 1969.
- Chevalier, Philippe et al. (ed.), Dionysiaca: Recueil donnant l'ensemble des traductions latines des ouvrages attribués au Denys de l'Aréopage, 2 vol., Paris, 1937-1950.
- Chmaj, Ludwik, Faust Socyn, 1539-1604, Varsovia, 1963.
- Clasen, Claus-Peter, Anabaptism: A Social History, 1515-1618, Ithaca, 1972.
- Cohn, Norman, The Pursuit of the Millennium. Revolutionary Messianism in Medieval and Reformation Europe and Its Bearing on Modern Totalitarian Movements, ediția a doua, New York, 1961.
- Davis, Kenneth Ronald, Anabaptism and Asceticism: A Study in Intellectual Origins, Scottsdale, PA, 1974.

- Edwards, Mark U., Luther and the False Brethren, Stanford, 1975.
- Elliger, Walter, Thomas Müntzer: Leben und Werk, Göttingen, 1975.
- Emmi, B., "Il decreto tridentino sulla Vulgata nei commenti della prima polemica protestanto-cattolica", în Angelicum 30 (1953), pp. 107-130.
- Fast, Heinold, Heinrich Bullinger und die Täufer, Weierhof, 1959.
- Fellmann, Walter (ed.), Hans Denck, Schriften, 3 vol., Gütersloh, 1955-1960.
- Friedmann, Robert (ed.), Glaubenszeugnisse oberdeutscher Taufgesinnten, vol. 2., Gütersloh, 1967.
- Friedmann, Robert (ed.), "Schleitheim Confession (1527) and Other Doctrinal Writings of the Swiss Brethren in a Hitherto Unknown Edition", în *Mennonite Quarterly Review* 16 (1942), pp. 82-98.
- Gerdes, Hayo, Luthers Streit mit den Schwärmern um das rechte Verstandnis des Gesetzes Mose, Göttingen, 1955.
- Glawe, Walther, Sebastian Francks unkirchliches Christentum: Für oder wider Kirche und Dogma?, Leipzig, 1912.
- Górski, Konrad, Grzegorz Pawel z Brzezin: Monografja z dziejow polskiej literatury arjanskiej XVI wieku [Gregory Paul of Brzezin: o monografie din istoria literaturii ariene poloneze din secolul al XVI-lea], Cracovia, 1929.
- Gritsch, Eric W., Thomas Müntzer: Reformer without a Church, Philadelphia, 1967.
- Hegler, Alfred, Geist und Schrift bei Sebastian Franck: Fine Studie zur Geschichte des Spiritualismus in der Reformationszeit, Freiburg, 1892. O monografie încă importantă.
- Hershberger, Guy F. (ed.), The Recovery of the Anabaptist Vision: A Sixtieth Anniversary Tribute to Harold S. Bender, Scottsdale, PA, 1957.
- Hillerbrand, Hans Joachim, Die politische Ethik des oberdeutschen Täufertums: Fine Untersuchung zur Religions- und Geistesgeschichte des 16. Jahrhunderts, Leiden, 1962.
- Hillerbrand, Hans Joachim, A Bibliography of Anabaptism, 1520-1630, Elkhart, IN, 1962.
- Hillerbrand, Hans Joachim, A Fellowship of Discontent, New York, 1967.
- Holeczek, Heinz, Humanistische Bibelphilologie als Reformproblem bei Erasmus von Rotterdam, Thomas More und William Tyndale, Leiden, 1975.
- Klaassen, Walter, "Spiritualization in the Reformation", în *Mennonite Quarterly Review* 37 (1963), pp. 67-78.
- Kot, Stanislaw, Socinianism in Poland: The Social and Political Ideas of the Polish Antitrinitarians in the Sixteenth and Seventeenth Centuries, traducere de Earl Morse Wilbur, Boston, 1957.
- Krahn, Cornelius, Menno Simons (1496-1561): Ein Beitrag zur Geschichte und Theologie der Taufgesinnten, Karlsruhe, 1936.
- Littell, Franklin H., The Anabaptist View of the Church, ediția a doua, Boston, 1958. Loescher, John R., The Divine Community: Trinity, Church, and Ethics in Reformation Theologies, Kirksville, MO, 1981.
- Martini, Magda, Fausto Socino et la pensée socinienne, Paris, 1967.
- The Mennonite Encyclopedia: A Comprehensive Reference Work on the Anabaptist--Mennonite Movement, 4 vol., Scottsdale, PA, 1955-1959.
- Neumann, Gerhard J., "«Rechtfertigung» und «Person Christi» als dogmatische Glaubensfragen bei den Taufern der Reformationszeit", Zeitschrift für Kirchenveschichte 70 (1959), pp. 62-75.
- Nigg, Walter, Das Buch der Ketzer, Zürich, 1949.

- Oyer, John S., Lutheran Reformers against Anabaptists: Luther, Melanchthon, and Menius, and the Anabaptists of Central Germany, Haga, 1964.
- Pelikan, Jaroslav, "Negative Theology and Positive Religion: A Study of Nicholas Cusanus De pace fidei", în The Via Negativa, numărul suplimentar al Prudentia, Aukland, 1981, pp. 65-78.
- Rees, Thomas (ed.), The Racovian Catechism, with Notes and Illustrations, Londra, 1818. Sachsse, Carl, D. Balthasar Hubmaier als Theologe, Berlin, 1914, ediție retipărită la Aalen, 1973.
- Schwindt, Adolf, Hans Denck: Ein Vorkämpfer undogmatischen Christentums, Schlachtern, 1924.
- Sider, Ronald J., Andreas Bodenstein von Karhtadt: The Development of Fits Thought 1517-1525, Leiden, 1974.
- Stauffer, Ethelbert, "The Anabaptist Theology of Martyrdom", în Mennonite Quarterly Review 19 (1945), pp. 179-214.
- Tedeschi, J.A. (ed.), Italian Reformation Studies in Honor of Laelius Socinus, Florența, 1965.
- Wenger, John Christian, "The Schleitheim Confession of Faith", în *Mennonite Quarterly Review* 19 (1945), pp. 243-253.
- Wenger, John Christian, The Doctrines of the Mennonites, Scottsdale, PA, 1950.
- Wenger, John Christian (ed.), The Complete Writings of Menno Simons, c. 1496-1561, Scottsdale, PA, 1956.
- Wilbur, Earl Morse, A History of Unitarianism: Socinianism and Its Antecedents, Cambridge, MA, 1946.
- Wilbur, Earl Morse, A Bibliography of the Pioneers of the Socinian-Unitarian Movement in Modern Christianity in Italy, Switzerland, Germany, Holland, Roma, 1950.
- Wilbur, Earl Morse, A History of Unitarianism in Transylvania, England, and America, Cambridge, MA, 1952.
- Wilbur, Earl Morse (ed.), The Two Treatises of Servetus on the Trinity, Cambridge, MA, 1932.
- Williams, George Huntston (ed.), Spiritual and Anabaptist Writers, Philadelphia, 1957. Williams, George Huntston (ed.), The Radical Reformation, Philadelphia, 1962.
- Williams, George Huntston (ed.), The Polish Brethren: Documentation of the History and Thought of Unitarianism in the Polish-Lithuanian Commonwealth and in the Diaspora 1601-1685, Boston, 1976-1979.
  - Marchează un punct de cotitură în istoriografia "aripei liberale a Reformei".
- Zeman, Jarold Knox, The Anabaptists and the Czech Brethren in Moravia, 1526-1628:
  A Study of Origins and Contacts, cuvînt înainte de Jaroslav Pelikan, Haga, 1969.
- Zuck, Lowell H., "Abortive Counter Revolt within the Reformation", în *Church History* (1957), pp. 221-226.

# 7. Dogmatici confesionale într-o creștinătate divizată

- Achutegui, P.S., La universalidad del conocimiento de Dio en los paganos: Segun los primeros teologos de la Compañia de Jésus, 1534-1648, Madrid, 1951.
- Althaus, Paul, Die Prinzipien der deutschen reformierten Dogmatik im Zeitalter der aristotelisch en Scholastik, Leipzig, 1914.
- Armstrong, Brian G., Calvinism and the Amyraut Heresy: Protestant Scholasticism and Humanism in Seventeenth-Century France, Madison, WI, 1969. O monografie cuprinzătoare și plină de informații.

- Baur, Jorg, Die Vernunft zwischen Ontologie und Evangelium: Eine Untersuchung zur Theologie Johann Andreas Quenstedts, Gütersloh, 1962.
- Bizer, Ernst, Frühorthodoxie und Rationalismus, Zürich, 1963.
- Bornkamm, Heinrich, Mystik, Spiritualismus und die Anfänge des Pietismus, Giessen, 1926.
- Chadwick, Owen, From Bossuet to Newman: The Idea of Doctrinal Development, Cambridge, 1957.
- Cremeans, Charles David, The Reception of Calvinic Thought in England, Urbana, IL, 1949.
- Daniélou, Jean, God and the Ways of Knowing, traducere de W. Roberts, New York, 1957.
- Díez-Alegría, J., El desarrollo de la doctrina de la Ley Natural en Luis de Molina y en los maestros de la Universidad de Evora de 1565 a 1591, Madrid, 1951.
- Engel, Peter, Die eine Wahrheit in der gespalteten Christenheit: Untersuchungen zur Theologie Georg Calixts, Göttingen, 1976.
- Eschweiler, Karl, "Die Philosophie der spanischen Spatscholastik auf den deutschen Universitäten des siebzehnten Jahrhunderts", în Gesammelte Aufsätze zur Kulturgeschichte Spaniens, editată de Heinrich Finke, 1, Münster, 1928, pp. 251-325.
- Fatio, Olivier, Méthode et théologie: Lambert Daneau et les debuts de la scolastique réformée, Geneva, 1976.
- Faulenbach, Heiner, Die Struktur der Theologie des Amandus Polanus von Polansdorf, Zürich, 1967.
- Faulenbach, Heiner, Weg und Ziel der Erkenntnis Christi: Eine Untersuchung zur Theologie des Johannes Coccejus, Neukirchen, 1973.
- Franks, Robert S., A History of the Doctrine of the Work of Christ in Its Ecclesiastical Development, 2 vol., New York, 1918.
- Gass, Wilhelm, Die Geschichte der protestantischen Dogmatik in ihrem Zusammenhange mit der Theologie überhaupt, 4 vol., Berlin, 1854-1867.
- Geiger, N., Die Easier Kirche und Theologie im Zeitalter der Hochorthodoxie, Zürich, 1952.
- Giacon, C., La seconda scolastica, 3 vol., Milano, 1944-1950.
- Gollwitzer, Helmut, Coena Domini: Die altlutherische Abendmahlslehre in ihrer Auseinandersetzung mit dem Calvinismus dargestellt an der lutherischen Frühorthodoxie, München [1937].
- Guardini, Romano, Pascal for Our Time, traducere de Brian Thompson, New York, 1966
- Hägglund, Bengt, Die Heilige Schrift und ihre Deutung in der Theologie Johann Gerhards: Eine Untersuchung über das altlutherische Schriftverstandnis, Lund, 1951.
- Hazelton, Roger, Blaise Pascal: The Genius of His Thought, Philadelphia, 1974.
- Heim, Karl, "Zur Geschichte des Satzes von der doppelten Wahrheit", în Glaube und Leben, Berlin, 1926, pp. 73-97.
- Heppe, Heinrich, Dogmatik des deutschen Protestantismus im sechzehnten Jahrhundert, Gotha, 1857.
- Heppe, Heinrich, Die Dogmatik der evangelisch-reformierten Kirche, editat de Ernst Bizer, Neukirchen, 1935. Corespondentul reformat al compilațiilor lui Schmid și Ratschow (vezi infra).
- Hillerdal, Gunnar, Reason and Revelation in Richard Hooker, Lund, 1962.
- Jansen, François Xavier, Baius et le Baianisme, Louvain, 1927.
- Hupfeld, Renatus, Die Etihk Johann Gerhards: Ein Beitrag zum Verstandnis der lutherischen Ethik, Berlin, 1908.

- Kirste, Reinhard, Das Zeugnis des Geistes und das Zeugnis der Schrift: Das testimonium Spiritus Sancti internum als hermeneutisch-polemischer Zentralbegriff bei Johann Gerhard in der Auseinandersetzung mit Robert Bellarmin, Göttingen, 1976.
- Knappen, Marshall M., Tudor Puritanism: A Chapter in the History of Idealism, Chicago, 1939.
- Leube, Hans, Die Reformideen in der deutschen lutherischen Kirche zur Zeit der Orthodoxie, Leipzig, 1924.
- Leube, Hans, Kalvinismus und Luthertum im Zeitalter der Orthodoxie, vol. 1: Der Kampf um die Herrschaft im protestantischen Deutschland, Leipzig, 1928.
- Lewalter, Ernst, Spanisch-jesuitische und deutsch-lutherische Metaphysik des 17. Jahrhunderts, Hamburg, 1935. Afinități filozofice, în ciuda diferențelor dogmatice.
- Lubac, Henri de, Surnaturel, Paris, 1946. Relația dintre natură și har.
- Miel, Jan, Pascal and Theology, Baltimore, 1969. Accentuează augustianismul gîndirii lui Pascal.
- Miller, Perry, Errand into the Wilderness, Cambridge, MA, 1956. "The Marrow of Puritan Divinity" (pp. 48-98) este capitolul central al cărții.
- Nuttall, Geoffrey F., The Holy Spirit in Puritan Faith and Experience, Oxford, 1946.

  O'Connell, Maryin B. Thomas Stanlaton and the Counter Reformation, New Haven
- O'Connell, Marvin R., Thomas Stapleton and the Counter Reformation, New Haven, 1964.
- O'Connor, Edward Dennis (ed.), The Dogma of the Immaculate Conception: History and Significance, Notre Dame, IN, 1958.
- Pelikan, Jaroslav, "Natural Theology in David Hollaz", în Concordia Theological Monthly 18 (1947), pp. 253-263.
- Pelikan, Jaroslav, "The Origins of the Object-Subject Antithesis in Lutheran Dogmatics", în Concordia Theological Monthly 21 (1950), pp. 94-104.
- Pelikan, Jaroslav, "The Evolution of the Historical", capitolul 2 din Historical Theology: Continuity and Change in Christian Doctrine, New York, 1971, pp. 33-67.
- Petersen, Peter, Geschichte der aristotelisch en Philosophie im protestantischen Deutschland, Leipzig, 1921.
- Platt, John, Reformed Thought and Scholasticism: The Arguments for the Existence of God in Dutch Theology, 1575-1650, Leiden, 1982.
- Preus, Robert D., The Inspiration of Scripture: A Study of the Theology of the Seventeenth--Century Lutheran Dogmaticians, Mankato, MN, 1955.
- Preus, Robert D., The Theology of Post-Reformation Lutheranism: A Study of Theological Prolegomena, Saint Louis, 1970.
- Preus, Robert D., "The Influence of the Formula of Concord on the Later Lutheran Orthodoxy", în *Discord, Dialogue, and Concord: Studies in the Lutheran Reformation's Formula of Concord*, editat de Lewis W. Spitz şi Wenzel Lohff, Philadelphia, 1977, pp. 86-101.
- Ratschow, Carl Heinz, Lutherische Dogmatik zwischen Reformation und Aufklärung, Gütersloh, 1964-.
- Rich, Arthur, Pascals Bild vom Menschen: Eine Studie über die Dialektik von Natur und Gnade in den "Pensées", Zürich, 1953.
- Russell, Conrad, "Arguments for Religious Unity in England, 1530-1650", Journal of Ecclesiastical History 18 (1967), pp. 201-26.
- Ryan, E.A., The Historical Scholarship of Saint Bellarmine, New York, 1936.
- Ryan, John K., "The Reputation of St. Thomas among English Protestant Thinkers of the Seventeenth Century", în New Scholasticism 22 (1948), pp. 1-33, 126-208.
- Scharlemann, Robert P., Thomas Aquinas and John Gerhard, New Haven, 1964.
- Schenke, Friedrich, Der Kirchengedanke Johann Gerhards und seiner Zeit, Gütersloh, 1931.

- Schleiff, Arnold, Die Selbstkritik der lutherischen Kirchen im 17. Jahrhundert, Berlin, 1937.
- Schleiff, Arnold, "Sprachphilosophie und Inspirationstheorie im Denken des 17. Jahrhunderts", în Zeitschrift für Kirchengeschichte 57 (1938), pp 133-152.
- Schmid, Heinrich, The Doctrinal Theology of the Lutheran Church, traducere de Charles Augustus Hay și Henry Eyster Jacobs, ediție retipărită, Minneapolis [1961].
- Schrenk, Gottlob, Gottesreich und Bund im alteren Protestantismus, vornehmlich bei Johannes Coccejus, Gütersloh, 1923. Cartea lui Schrenk a adus multă lumină asupra istoriei timpurii a teologiei legămîntului.
- Schüssler, Hermann, Georg Calixt, Theologie und Kirchenpolitik: Eine Studie zur Okumenizitat des Luthertums, Wiesbaden, 1961.
- Schweitzer, Albert, The Quest of the Historical Jesus: A Critical Study of Its Progress from Reimarus to Wrede, traducere de W. Montgomery, ediție retipărită, New York, 1961.
- Servière, Joseph de la, La théologie de Bellarmin, ediția a doua, Paris, 1909.
- Sprunger, Keith L., The Learned Doctor William Ames: Dutch Backgrounds of English and American Puritanism, Urbana, IL, 1972.
- Staehelin, Ernst, Amandus Polanus von Polansdorf, Basel, 1955.
- Stegmüller, Friedrich, Zur Gnadenlehre des jungen Suarez, Freiburg, 1933.
- Stegmüller, Friedrich, Geschichte des Molinismus, Münster, 1935.
- Tavard, George H., Holy Writ or Holy Church: The Crisis of the Protestant Reformation, New York, 1959.
- Thomasius, Gottfried, "Geschichte der lutherischen Christologie", în Christi Person und Werk, 2, ediția a doua, Erlangen, 1857, pp. 307-526.
- Troeltsch, Ernst, Vernunft und Offenbarung bei Johann Gerhard und Melanchthon, Göttingen, 1891. Această monografie a lui Troeltsch a inaugurat nu numai cariera lui academică, ci și un nou interes pentru teologia secolului al XVII-lea.
- Wallmann, Johannes, Der Theologiebegriff bei Johann Gerhard und Georg Calixt, Tübingen, 1961.
- Weber, Hans Emil, Die philosophische Scholastik des deutschen Protestantismus im Zeitalter der Orthodoxie, Leipzig, 1907.
- Weber, Hans Emil, Der Einflusss der protestantischen Schulphilosophie auf die orthodox-lutherische Dogmatik, Leipzig, 1908.
- Weber, Hans Emil, Reformation, Orthodoxie, und Rationalismus, 2 vol. din 3, Gütersloh 1937-1951. Din păcate, rămasă neterminată.



# Index

# Biblic

| Facerea        | 210           | Eclesiastul    |            |
|----------------|---------------|----------------|------------|
| 1              | 244           | 9,1 (Vulg.)    | 173        |
| 1,14           | 264           | 0,1 ( , u.g. / | 1.0        |
| 1,26           | 73, 353       | Isaia          |            |
| 2,24           | 337           | 7,9            | 112        |
| 3,15           | 210, 336, 391 |                |            |
| 14,18-20       | 130           | 7,14 (LXX)     | 369        |
| 15,5           | 264           | 28,21 (Vulg.)  | 176        |
| 18,9-15        | 94            | 40,3           | 293        |
| 19,24          | 353           | 42,8           | 356        |
| 10,24          | 555           | 45,22          | 130        |
| Ieșirea        |               | 53,4-6         | 316        |
| 3,14           | 73, 116       |                |            |
| 4,21           | 186, 259      | Ieremia        |            |
| 8,32           | 259           | 1,5            | 99         |
| 20,4           | 253, 385      | 1,10           | 129        |
| 20,4           | 200, 000      | 23,6           | 195, 316   |
| Leviticul      |               | 31,31-32       | 392        |
|                | 211           | 31,33          | 278        |
| 18,5           | 211           | 01,00          | 210        |
| Deuteronomul   |               | Daniel         |            |
| 6,4            | 55, 354       | 9,27           | 132        |
| 0,4            | 55, 554       | 11,36          | 215        |
| Judecătorii    |               | 11,50          | 219        |
| 13,2-24        | 94            | T '1           |            |
| 13,2-24        | <b>34</b>     | Ioil           | 0.4        |
| Dealer:        | 174 909       | 2,28           | 91         |
| Psalmi         | 174, 208      |                |            |
| 18,13          | 173           | Avacum         |            |
| 19,2           | 284           | 2,4            | 181        |
| 31,1-2 (Vulg.) | 191           |                |            |
| 50,6           | 97, 183       | Maleahi        |            |
| 68,28          | 222, 369      | 1,2-3          | 83         |
| 71,5           | 278           | 1,11           | 291        |
| 81,6           | 115           | _,             |            |
| 89             | 176           | Eclesiasticul  | 267, 308   |
| 100,4 (Vulg)   | 174           | 3,20           | 267        |
| 111            | 353           | 23,20          | 83         |
| 111,4 (Vulg.)  | 331           | 31,10          | 404        |
| 115,2          | 97            | 31,10          | 404        |
| D 1            |               | 2 Macabei      | 295        |
| Proverbe       |               |                | 295<br>295 |
| 8,22-31        | 91            | 12,42          | 490        |

| 10.40.45      | 100                     | 1.36                   |                        |
|---------------|-------------------------|------------------------|------------------------|
| 12,43-45      | 180                     | Marcu                  | 004                    |
| 15,12-16      | 295                     | 1,14                   | 337                    |
| Mata:         |                         | 6,13                   | 324                    |
| Matei         | 00 997                  | 14,24                  | 277                    |
| 3,2           | 88, 337                 | 16,9                   | 157                    |
| 4,6           | 166                     | T                      |                        |
| 4,17 (Vulg.)  | 173, 180, 284, 298, 337 | Luca                   | 0.4                    |
| 5-7           | 189, 206                | 1,5-20                 | 94                     |
| 5,9           | 352                     | 1,28 (Vulg.)<br>1,32   | 90, 98, 99, 404<br>352 |
| 5,10          | 227                     | 1,35                   | 98, 377                |
| 5,11-12       | 189                     | 2,14                   | 370                    |
| 5,18          | 370                     | 9,51                   | 93                     |
| 5,19          | 167                     | 10,30                  | 293                    |
| 5,34          | 347                     | 12,32                  | 344                    |
| 5,46          | 189                     | 14,16 (Vulg.)          | 167                    |
| 6,4           | 189                     | 22,20                  | 277                    |
| 6,6           | 189                     | 22,32 (Vulg.)          | 303                    |
| 6,9           | 356                     | 22,32 (vuig.)<br>22,44 | 93                     |
| 6,12          | 96, 191                 | 23,46                  | 356                    |
| 6,13          | 370                     | 20,40                  | 550                    |
| 6,18          | 189                     | Ioan                   | 190, 206, 235          |
| 9,9           | 346                     | 1                      | 244                    |
| 10,9          | 67, 135, 136, 137       | 1,1-14                 | 90, 351, 353           |
| 11,25-26      | 256                     | 1,16                   | 195                    |
| 11,27         | 91                      | 1,17                   | 209                    |
| 11,29-30      | 251                     | 1,29                   | 330                    |
| 13,47-50      | 144                     | 3,13                   | 202, 355               |
| 15,2          | 364                     | 3,16                   | 91, 273                |
| 15,9          | 296, 343                | 3,34 (Vulg.)           | 90                     |
| 15,14         | 142                     | 5,27                   | 357                    |
| 16,18-19      | 140, 160, 166, 303      | 5,39                   | 227                    |
| 16,22         | 303                     | 6                      | 234                    |
| 17,5          | 356                     | 6,47                   | 191                    |
| 18,11         | 79                      | 6,47-63                | 234                    |
| 18,15-18      | 346                     | 6,53                   | 168, 190, 234          |
| 18,17         | 215, 296, 305           | 6,63                   | 238                    |
| 18,18         | 130, 160                | 8,3-11                 | 174                    |
| 19,21         | 136                     | 10,27                  | 304                    |
| 20,28         | 91                      | 10,30 (Vulg.)          | 354                    |
| 21,1          | 220                     | 10,34                  | 115                    |
| 22,37-40      | 211                     | 14,6                   | 146                    |
| 23,2-3        | 142, 306                | 15,5                   | 402                    |
| 24,15         | 132                     | 15,26                  | 127                    |
| 26,26         | 63                      | 16,7                   | 200                    |
| 26,27         | 57                      | 16,12-13               | 249, 364               |
| <b>26,2</b> 8 | 277                     | 17,9                   | 273                    |
| 26,51-52      | 347                     | 18,36 (Vulg.)          | 131                    |
| 28,18         | 130                     | 19,25-27               | 94                     |
| 28,19-20      | 159, 346, 354           | 19,33                  | 66                     |

| 21,17             | 161, 303, 304       | 10,5            | 211           |
|-------------------|---------------------|-----------------|---------------|
|                   |                     | 10,10           | 55            |
| Fapte Apostolilor | 150, 159            | 10,15           | 344           |
| 1,24-26           | 124                 | 10,16-17        | 244           |
| 2,17              | 91                  | 11,33           | 80, 294       |
| 2,23              | 256, 389            | 13,4            | 347           |
| 2,38 (Vulg.)      | 345                 | 16,25           | 337           |
| 2,42              | 168, 330, 333       | -               |               |
| 3,6               | 136                 | 1 Corinteni     | 306           |
| 4,12              | 357                 | 1,17            | 229           |
| 4,27-28           | 270                 | 2,8             | 379           |
| 4,28              | 256                 | 3,15            | 180           |
| 6,8               | 90                  | 7               | 283           |
| 7,59              | 356                 | 10-11           | 283           |
| 13,48             | 293                 | 10,16           | 240           |
| 15,25             | 159                 | 11,19 (Vulg.)   | 280           |
| 15,28             | 159                 | 11,15 (Valg.)   | 277           |
| 15,29             | 57, 309             | 12,11           | 127           |
| 20,27             | 364                 | 13,2            | 318           |
| 20,28             | 379, 381            | 13,13           | 196, 286      |
| •                 | 280                 |                 | 92            |
| 20,29             | 200                 | 14,34           |               |
| D                 | 100 100 105 010     | 15,24           | 353           |
| Romani            | 190, 193, 195, 212, | 15,45-49        | 79            |
| 1.4.(37-1)        | 251, 257            | 0.0             |               |
| 1,4 (Vulg.)       | 79, 266             | 2 Corinteni     | 000           |
| 1,17 (Vulg.)      | 181                 | 3,6             | 298           |
| 1,20              | 207                 | 5,14            | 97            |
| 3,3               | 149                 | 5,19            | 192, 316, 352 |
| 3,10              | 245                 | 6,10            | 93            |
| 3,20              | 177, 299            | 10,4            | 215           |
| 3,28              | 189, 287, 289, 299  | 11,13           | 156           |
| 4,3-5             | 194                 | 12,9            | 320           |
| 4,6-8             | 192                 |                 |               |
| 4,15              | 262                 | Galateni        | 190           |
| 4,16              | 278                 | 2,11            | 151           |
| 5                 | 293                 | 3,12            | 211           |
| 5,5               | 286                 | 4,4-5           | 79            |
| 6,6               | 311                 | 5,6             | 287, 318      |
| 7                 | 197                 | 5,19            | 263           |
| 7,24              | 311                 |                 |               |
| 7,25              | 144                 | Efeseni         | 306           |
| 8,16              | 266                 | 1,4             | 266           |
| 8,17 (Vulg.)      | 327                 | 2,3             | 75, 99, 262   |
| 8,29              | 257, 400            | 2,9             | 189           |
| 8,38-39 (Vulg.)   | 320, 403            | 2,20            | 344           |
| 9-11              | 276-277             | 3,10 (Vulg.)    | 265           |
| 9,13              | 83                  | 3,11            | 386           |
| 9,16              | 71, 190, 387, 402   | 4,5-6           | 64, 128       |
| 9,18              | 82, 258             | 5,27            | 143, 305      |
| 9,23              | 260                 | 5,31-32 (Vulg.) | 290, 326, 337 |
| -,                | =                   | -,0= == (       | ,,            |

|                |                     | 1,1-2           | 91            |
|----------------|---------------------|-----------------|---------------|
| Filipeni       |                     | 3,8             | 263           |
| 2,5-11 91,     | 353, 355, 376       | 5,7             | 201           |
| ,              |                     | 9,16-17 (Vulg.) | 277           |
| Coloseni       |                     | 10.10           | 291           |
| 2,3            | 208                 | 11,40           | 389           |
| 2,11-13        | 345                 | ,               |               |
| 3,1 (Vulg.)    | 286                 | Iacov           | 221, 300, 347 |
| ,              |                     | 1,17            | 372           |
| 2 Tesaloniceni |                     | 2,24            | 288, 289, 318 |
| 2,3-4 (Vulg.)  | 88, 154, 213, 215   | 5,14-15         | 300, 324, 326 |
| 2,11           | 280                 | ·               | , ,           |
| ,              |                     | 1 Petru         |               |
| 1 Timotei      |                     | 2,9             | 131, 305      |
| 1,15           | 79                  | 4,11            | 245           |
| 2,1-4          | 85, 272, 400        | 5,13            | 161           |
| 2,12           | 92                  | 2 Petru         |               |
| 3,9 (Vulg.)    | 337                 | 1,4             | 289, 346, 381 |
| 3,15           | 248, 305            | 1,19 (Vulg.)    | 215           |
| 3,16           | 219                 | _               |               |
| 6,20 (Vulg.)   | 264, 333            | 1 Ioan          |               |
|                |                     | 2,2             | 271           |
| 2 Timotei      | 222                 | 4,8             | 194           |
| 1,6 (Vulg.)    | 326                 | 5,7             | 370           |
| 1,14 (Vulg.)   | 333                 |                 |               |
| 2,15           | 210                 | Apocalipsa      | 162           |
| 3,16           | 222, 246, 247, 248, | 12              | 90            |
|                | 249, 365, 368       | 19,10           | 356           |
|                | 1                   | 22,9            | 356           |
| Evrei          | 330, 338            |                 |               |

### General

#### Α

A Doua Confesiune helvetică, confesiune reformată redactată de Heinrich Bullinger în 1561 și publicată în 1566, 236, 241, 246, 253, 257, 266, 371

Aegidius de Perugia (cca. 1308), apărător al prerogativelor papale 137

Aegidius de Roma (m. 1316), teolog augustinian și arhiepiscop de Bourges 81, 107, 119, 156

Albrecht de Brandenburg (m. 1545), cardinal și arhiepiscop de Mainz 178

Alsted, Johann Heinrich (m. 1638), teolog reformat la Herborn 362, 389, 392 Alvaro de Pelayo (m. 1349), franciscan spaniol 55, 105, 108, 118, 121,139

Ambrosius Catharinus Politus (m. 1553), teolog dominican și arhiepiscop de Conza 90, 100, 285, 295, 301, 323

Ambrozie (m. 397), episcop de Milano 79, 237, 298

Ambrozie Traversari (m. 1439), umanist și superior general al ordinului camaldolez 125-126, 148

Amesius Guilelmus (m. 1633), teolog sistematic puritan 361, 364, 365, 367-371

Amsdorf, Nicholas (m. 1565), teolog luteran și episcop de Naumburg 187

- Amyraut Moïse (m. 1664), teolog reformat la Saumur 391
- Ana, mama Fecioarei Maria 92, 309
- Anabaptişti 56, 217-218, 241, 244, 299, 301, 310-311, 325, 339, 342-348, 385
- Anastasius al II-lea (m. 496), papă 153 Anglia, Biserica ~ 54, 155, 223-279, 358, 361, 372, 384, 394. Vezi și Cranmer,

Thomas; Hooker, Richard; Morus, Thomas; Ridley, Nicholas; Rogers,

Thomas; Stapleton, Thomas; Cele treizeci și nouă de articole

Anselm (m. 1109), episcop de Canterbury

- doctrina despre: Hristos 75-76, 198-199, 351-352, (vezi și Hristos, lucrarea lui ~, definită ca răscumpărare); om definit ca liber 84; om definit ca păcătos 64, 179, 263; rațiune 111
- relația lui cu: Bugenhagen 203; Duns Scotus 78; Luther 203-204, 206-207; Melanchthon 203
- Anselm, Pseudo-, Despre zămislirea Preasfintei Fecioare Maria 95

Antihrist. Vezi Eshatologie

Antinomianism. Vezi Lege mozaică

Antiohia 161

- Antoninus Pierozzi (m. 1459), teolog dominican și arhiepiscop de Florența 175 Apocrife. *Vezi* Scriptură, canonul ~
- Apologia Confesiunii de la Augsburg, confesiune luterană din 1530/1531. Vezi și Confesiunea de la Augsburg; Melanchthon
- doctrina despre: autoritate 55; Hristos
   198; Biserică 215, 216, 367; har şi
   merit 400; îndreptățire 193, 195, 197;
   lege şi evanghelie 211, 212; om 187;
   hirotonire 326; Scriptură 246
- Apostoli 101, 136, 159-161, 250, 304, 343. Vezi și Biserică, definită ca apostolică; Payel: Petru
- Arausio, Sinodul de la ~ din 529, 258, 397, 398
- Aretius, Benedictus (m. 1574), profesor reformat la Berna 395
- Arianism, 298, 371. Vezi și Hristos; Treime Aristotel (m. 322 î.H.), filozof grec 69, 73, 114, 188, 317, 327, 372
- Arminius Jacobus (m. 1609), teolog reformat olandez, și arminieni 253, 261-262.

268, 271-272, 275, 323. Vezi și Dort, Sinodul de la ~; Protestul arminian, Confesiunea arminiană

- Arnold, Gottfried (m. 1714), teolog protestant și istoric al Bisericii 395
- Ascultare 155, 189, 205, 211, 242-244, 266, 302-303. Vezi și Hristos; Lege
- Astrologie 245, 264. Vezi și Soartă și determinism
- Atanasie (m. 373), episcop de Alexandria 126, 350
- Augustin (m. 430), episcop de Hippo Regius 65-74, 235-236, 310, 397-405
- doctrina despre: chemarea la credință 269; Hristos 204-205; Biserica 60, 117, 123, 139, văzută ca: una 128, 132, 306; sfintă 142, 144; catolică 145; relația Bisericii cu Evanghelia (vezi Biserică); concilii 148; Euharistie 60, 104, 230, 235-236, 292, 331; îndreptățire 181; dragostea pentru Dumnezeu 212; om definit ca liber 84, 292; om definit ca imagine a lui Dumnezeu--Treime 73, 185; om definit ca păcătos (vezi Om, doctrina despre ~); predestinare și osîndire 60, 80, 82-83, 258--259, 268, 272, 400; preoție 139, 140-141; taine 104, 139, 142, 229, 231, 235; Scriptură 300, 308; Treime 73, 185; evlavie 398
  - relaţia lui ~ cu: Beza 235; Bradwardine 82-83; Bucer 272; Calvin 229, 230, 258, 261, 293, 396; Cicero 72; Ciprian 65, 117; Duns Scotus 80; Eck 297; Grigore de Rimini, 82-83; Jansen, 397-405; Luther, 182-184, 235, 286, 297; Morus 298; Pascal 373; Petrarca 72-73; Platon 72; Reforma 60, 286; arminienii 262; Toma de Aquino 65-69; Ursinus 236; Zwingli 297
  - scrierile lui ~ 261, 263: Despre doctrina creștină 231; Cetatea lui Dumnezeu 74, 129, 285; Confesiuni 72-73, 93, 402; Enchiridion 82, 268, 285; Comentariu la Evanghelia după Ioan 235; Darul perseverenței 261, 263, 265; Despre merite și iertarea păcatelor 403; Natură și har 286; Predestinarea sfinților 261, 263; Despre îndreptare și har 261; Despre Treime 73

Augustin, Pseudo-, Predestinare și har 259 Autoritate 64, 155-156, 167-168, 224, 242, 296-307, 307-309, 333-361, 363. Vezi și Biserică; Confesiuni, Reformă; Concilii; Crezuri; Scriptură; Tradiție; Cuvîntul lui Dumnezeu

Avignon, papalitatea de la ~ 121-122, 156, 161. Vezi și Concilii; Roma

Avraam 130, 190, 227, 264, 278, 348, 394 Azimă 126

### $\mathbf{B}$

Baier, Johann Wilhelm (m. 1695), profesor luteran la Jena si Halle 378, 382

Baius, Michel (m. 1589), profesor romanocatolic la Louvain 397, 399, 400-401, 403-404

Báñez, Domingo (m. 1604), teolog dominican spaniol 399

Basel-Ferrara-Florența, Conciliul de la ~ 1431-1439, 121, 124, 146, 179

doctrina despre: Biserică 120, 122, 150;
 Euharistie 167, 329; Maria 63, 95,
 100; ordine 325; papalitate 150;
 pocăință 326; purgatoriu 179; taine
 322-323; canonul ~ 308-309

Beda, Venerabilul (m. 735), teolog și istoric englez 394

Bellarmino, Robert (m. 1621), teolog și cardinal iezuit 361, 366, 382, 385, 399, 401-404

Benedict XIII (m. 1423), antipapă la Avignon 122

Berengarius de Tours (m. 1088), teolog sacramentalist 103-104, 238, 292

Bernard (m. 1153), abate de Clairvaux

 doctrina despre: Biserică 121, 134; har și liberul arbitru 187, 319, 399; Maria 89, 377; teologia mistică 114

Bernard, Pseudo-, Elogiu închinat preaslăvitei Fecioare și Maici 114

Bertano, Pietro (m. 1558), teolog și cardinal dominican 337

Beza, Teodor (m. 1605), teolog reformat și succesor al lui Calvin 223-267

 doctrina despre: Biserică 253; Duhul Sfînt 241; icoane 254; predestinare şi osîndire 255, 260, 267, 272; taine 231, 233; mîntuire 289 Biel. Vezi Gabriel Biel

Billick, Eberhard, teolog carmelit și profesor la Köln 326

Biserică. Vezi și Hristos; Concilii; Episcopat; Euharistie; Evanghelie; Papă; Taine; Scriptură; Tradiție; cuvîntul lui Dumnezeu

una, sfintă, catolică și apostolică
118-170, 296-307: una 109, 120-132,
305, 306-307; sfintă 132-144, 162,
253, 306-307, 344-346; catolică 109,
144-146, 161-162, 280-281, 340; apostolică 133, 152, 155-170, 344

definită ca: trup al lui Hristos 120, 121, 123-124, 128, 129, 134, 167, 305; cetate 129; comuniunea sfintilor 214; neîntreruptă 217, 284, 305, 333-357; presupoziția Evangheliei 169-170, 297, 335-336, 342, 367; ascunsă și nevăzută 215, 305, 344, 367; desăvîrșită și infailibilă 133-134, 139, 146, 151-152, 143-154, 161-162, 297-298, 305, 331 (vezi și Concilii; Papă); împărăție 120, 129, 152, 215 (vezi și Biserică și stat); pierdută și căzută 132-144, 343, 348--349: marcată prin cuvînt și taine 215-222; maică 156, 162; predestinată 83, 124, 132, 138, 214, 255, 304 (vezi și Predestinare); primară 148, 162, 283, 344; neprihănită 343-344; subordonată cuvîntului lui Dumnezeu 214, 248-249 (vezi și Evanghelie); cu adevărat văzută 305, 367

Biserică și stat 55, 74, 77, 119, 129-132, 136-138, 145-149, 153, 179, 215, 301, 326, 341, 344, 347, 348, 366, 374. Vezi si Constantin

Bisericile reformate și doctrina lor 213, 214, 223-279, 182, 360, 376-377, 385-394

Biserica răsăriteană, relația Occidentului cu ~ 123-127, 147, 253, 303, 307, 335, 367

Blandarata, Giorgio (m. 1588), adversar al lui Calvin în chestiunea Treimii 349, 350

Boethius (m. 524), consul roman și filozof creștin 71

Botez 145

prunci, 311, 315; ca tradiție apostolică
 299, 310, 339, 343, 348

- doctrina despre ~ la: anabaptişi 342-343, 345-346 (vezi şi Botez, prunci);
   Luther 217, 220, 290, 345; Conciliul de la Trident 324; Zwingli 231, 301, 342-343
- Bonaventura (m. 1274), cardinal și teolog franciscan 53, 59, 63, 65, 66, 81, 89, 90, 111, 112, 114, 285, 373
- Bonifaciu VIII (m. 1303), papă 118, 119, 130
- Bonuccio, Agostino (m. 1556), superior general al ordinului servit 56, 282
- Bossuet, Jacques Bénigne (m. 1704), predicator și episcop romano-catolic de Meaux 360, 395
- Bradwardine, Thomas (m. 1349), arhiepiscop de Canterbury
- doctrina despre: Dumnezeu 77, 78;
   har 71, 83; predestinare 83
- relația lui ~ cu: Augustin 71
- Braunius, Johannes (m. 1708), profesor reformat la Groningen 389
- Bucanus, Guillaume [Guilelmus] (m. 1603), profesor reformat la Lausanne 381, 391
- Bucer, Martin (m. 1551), reformator din Strasbourg 223-279
- Bugenhagen, Johann, pastor și teolog luteran din Wittenberg 171-222
- Bullinger, Heinrich (m. 1575), teolog reformat elvețian 56, 182, 223-267
- Butler, Joseph (m. 1752), episcop anglican de Durham 374

### C

- Cajetan [Tommaso de Vio] (m. 1534), cardinal și teolog dominican 59, 280-332, 336, 338
- Calcedon, Conciliul de la ~ din 451, 148, 199-200, 348, 350-351, 377
- Calixtus, Georg (m. 1656), profesor luteran la Helmstedt 363, 395
- Calovius, Abraham (m. 1686), profesor luteran la Wittenberg 361-384, 390
- Calvin, Jean (m. 1564), reformator elvețian de origine franceză 223-267, 349
- Canon. Vezi Scriptură, canonul ~
- Caracter, sacramental 143, 322, 324
- Cardinali 151-153, 162. Vezi și Episcopat; Papă

Carlstadt, Andreas Bodenstein von (m. 1541), reformator german 224

- Cassian, Ioan (m. 435), călugăr din Marsilia 70
- Castellio, Sebastian [Sébastien Châteillon] (m. 1563), rector reformat la Geneva 261, 263
- Castro, Alfonso (m. 1558), franciscan spaniol 338
- Catehismul de la Heidelberg, confesiune reformată din 1562, 241, 252, 255, 257, 272, 345, 385, 389
- Catehismul racovian, mărturisire de credință sociniană din 1605, 349-357
- "Catolic" și "Romano-catolic", ca denumire confesională 280-281. Vezi și Biserică, definită drept catolică; Evanghelic; Reformat
- Căință 175-177, 212-213, 219, 301-302, 305, 326, 336-337. Vezi și Pocăință
- Cele patru articole galice, din 1682, 374 Cele treizeci și nouă de articole, principala confesiune a Bisericii Angliei din 1563 224, 248, 255, 267. Vezi și Anglia, Biserica ~
- Celestius, adept din secolul al V-lea al lui Pelagius 263
- Celibat 249, 283, 296. Vezi și Preoție Certitudine 171-175, 192, 196, 206, 228, 255, 266, 320, 359-360, 403
- Cervini, Marcello (m. 1555), cardinal, nunțiu papal și vicepreședinte la Conciliul de la Trident, papă sub numele de Marcellus al II-lea 308, 322
- Chaucer, Geoffrey (m. 1400), poet englez 173
- Chelčický, Peter (m. cca. 1460), teolog husit

  doctrina despre: Hristos 76; Biserică
  123, 133, 137, 144; Euharistie 108;
  erezie 110; preoție 141; taine 140
- Chemnitz, Martin (m. 1586), teolog luteran 155, 203, 376, 379, 381
- Chillingworth, William (m. 1644), teolog anglican 371
- Chiril (m. 444), episcop de Alexandria 237 Cicero (m. 43 î.Hr.), orator și filozof roman 72, 251
- Ciprian (m. 258), episcop de Cartagina 65, 117, 149, 249, 284, 304, 356
- Clement (cca 96), episcop al Romei 304, 339

- Clement al XI-lea (m. 1721), papă 405 Clichtove, Josse [Jodoctus Clichtoveus] (m. 1543), umanist și teolog flamand 281-307; citat 283, 294, 296
- Cochlaeus, Johannes (m. 1552), adversar al lui Luther 281-307; citat, 247, 281
- Complutensiană, prima Biblie poliglotă tipărită, 1502-cca. 1522, 335
- Concilii. Vezi şi Confesiuni; Crezuri; Papă; Tradiție; denumiri ale conciliilor individuale
- autoritatea ~ 152, 166, 398; funcția ~ 310-311, 396; infailibilitatea ~ 146-149; relația dintre ~ și papă 122, 128, 169-170, 374
- Concupiscență 197, 311
- Confesiunea de la Augsburg, mărturisirea de credință luterană din 1530, 284, 296, 359
- doctrina despre: autoritate 55, 218, 220;
   Hristos 200; Biserică 214, 220; Euharistie 225, 359; om, 186; preoție 216;
   Scriptură 222, 246
- Confesiunea belgiană, mărturisire de credință reformată din 1561, 241, 246, 257, 272, 361
- Confesiunea boemiană din 1535, mărturisire de credință husită 253
- Confesiunea boemiană din 1575, mărturisire de credință husită 253
- Confesiunea de credință de la Westminster, mărturisire de credință reformată din Anglia din 1647, 271, 359, 385
- doctrina despre: legămînt 278, 387, 390-391, 392; predestinare 257, 278, 387; providență 257, 386; Scriptură 248
- Confesiunea de la Schleitheim, mărturisire de credință anabaptistă din 1527, 341-349
- Confesiunea luterană din 1577, 56, 188, 194, 212, 222-223, 258, 271-272, 371, 376, 379-381
- Confesiunea scoțienilor, mărturisire de credință reformată din 1560, 55, 253
- Confesiunea tetrapolitană, mărturisire de credință protestantă din 1530, 246, 262
- Confesiuni, Reformă 171, 365, 375. Vezi și Autoritate; Crezuri; Scriptură; Tradiție; nume ale confesiunilor individuale

- Confirmare, taina ~ 102, 126, 290, 324, 325
- Conrad de Megenberg (m. 1374), profesor german la Universitatea din Paris 137
- Consensul de la Bremen, confesiune reformată din 1595, 257
- Consensul de la Zürich, mărturisire de credință reformată din 1549, 229, 231
- Consensul helvetic, Formula consensului Bisericilor helvetice reformate, confesiune reformată din 1675, 359, 372, 382, 385, 391, 392
- Constantin I (m. 337), împărat roman 120, 162, 348; Donația lui ~, falsificare medievală 137, 151, 162
- Constantinopol 123, 125-127, 340. Vezi și Biserica de Răsărit
- Constantinopol al treilea Conciliu de la ~ din 681, 148
- Constanz, Conciliul de la ~ 1414-1417, 118-170, 59, 314, 332, 374
- Contarini, Gasparo (m. 1542), cardinal și episcop de Belluno 288, 294
- Continuitate. Vezi Biserică; Doctrină; Episcopat; Tradiție
- Cranmer, Thomas (m. 1556), arhiepiscop anglican de Canterbury 226-241; citat 231, 233
- Creație, doctrina despre ~ 65, 67, 99-100, 110-111, 114, 186, 188, 207, 255, 265, 268, 271, 279, 387
- Credință 195-197, 282-295
- Crescenzio, Marcello (m. 1552), cardinal și nunțiu papal la Conciliul de la Trident 308
- Crezul atanasian 317. Vezi și Crezuri Crezuri 56, 109, 217, 349. Vezi și Confesiuni, Reformă; denumiri ale crezurilor individuale
- Crezul apostolilor
- autoritatea ~ la: anabaptişti 346;
   Luther 196; doctrina reformată 366
- continuitatea cu Biserica apostolică 91, 108, 217, 250
- doctrina despre: Hristos 201; Biserică 102, 213; Dumnezeu 270
- Cruce 88, 93, 197-208, 254
- Cruz, Antonio de la (m. 1550), teolog franciscan și episcop al Insulelor Canare 319, 328

- Cudworth, Ralph (m. 1688), platonician de la Cambridge 374
- Cununia, ca taină 101, 290-291, 321, 325-326
- Cuvîntul lui Dumnezeu 233-254. Vezi și Hristos; Biserică; Revelație; Scriptură; Tradiție
- relaţia cu doctrina despre: Biserică 215-217, 219-222, 249, 343; convertire 186-187, 188, 226-227; Duhul Sfint 226-241; predestinare 256; revelaţie 226, 250; taine 215, 218-222, 242; Scriptură 221-222, 226, 347, 368

### D

- D'Ailly, Pierre (m. 1420), cardinal și teolog francez 118-170; citat 69, 77, 150, 157, 285
- Daneau, Lambert [Lambertus Dannaeus] (m. 1595), teolog reformat la Castres 362
- Dante Alighieri (m. 1321), poet italian 75, 119, 137, 357
- Dávid [Davidis], Francisc (m. 1579), teolog unitarian din Transilyania 356
- David, rege al Israelului și psalmist 173, 174, 191, 312
- Decalog. Vezi Lege
- Decrete divine 263, 268, 270, 274, 278-279, 382, 387. Vezi și Creație; Predestinare și osîndire
- Denk, Johannes (m. 1527), teolog anabaptist 334, 341-349
- Determinism. Vezi Soartă
- Diavoli și demoni 185, 187, 188, 209, 219, 311, 349, 354. Vezi și Răul
- Díaz de Luco [de Lugo], Juan Bernal (m. 1556), episcop de Calahora 318
- Dietenberger, Johannes (m. 1537), teolog dominican 280-307
- Dietrich de Nieheim [Theodericus de Nyem] (m. 1418), teolog conciliarist 119, 122, 150
- Dionisie, Pseudo-Areopagitul, cca 500, teolog mistic 73, 116, 126, 285, 330, 339, 396
- Disciplină. Vezi Biserică, sfîntă Dispense. Vezi Legămînt
- Doctrină 55-58, 121, 133, 147, 160, 221, 282-283, 343

Donatism 71, 74, 139-144, 305-307, 324 Dort, Sinodul de la ~, conciliu al Bisericii Reformate din Olanda 1618-1619, 271--277, 223, 248, 261, 268

- Duhul Sfint. Vezi și Biserică; Filioque; Dumnezeu; Har; Taine; Scriptură; Treime; Cuvîntul lui Dumnezeu
- relaţia ~ cu: botezul 345; Biserica 128, 143, 162, 167-168, 226; convertirea 186-188; conciliul 146, 148, 153; legămîntul 278; Euharistia 241, 243; legea şi evanghelia 211; papa 153; Scriptura 166, 210, 226, 227, 242, 368-371; tainele şi simbolurile 231-232; tradiţia 165; cuvîntul lui Dumnezeu 227-241
- doctrina despre ~ la: Calvin 226;
   franciscani 158; Luther 208, 215-216;
   Melanchthon 186-188; teologia reformată 241; socinieni 353
- Dumnezeu. Vezi și Hristos; Evanghelie; Har; Predestinare; Mîntuire; Treime; Voința lui Dumnezeu
- atribute ale lui ~, definite drept: cauză 77, 81, 83, 86, 258, 268, 270, 274, 276; slavă, 245, 265, 327; sfințenie 175; dreptate 75-77, 175-176, 181, 258, 265, 383; iubire; milă 75-77, 265, 351 (vezi și Har; Mîntuire); omnipotență 67, 77, 111, 176-177 (vezi și Voința lui Dumnezeu); omniprezentă, 221, 380 (vezi și Hristos, definit ca omniprezent); omnisciență 82, 256 (vezi și Predestinare, relația dintre ~ și preștiință); suveranitate 83, 210; transcendență 116, 175-176, 217, 340; neschimbare 175, 354, 377; unitate 270, 354; mînie 176, 191, 382 (vezi și Om, definit ca păcătos)
- doctrina despre ~ la: Anselm 207;
   Pseudo-Dionisie 340; Luther 175-176,
   207; Nicolaus Cusanus 340
- Duns Scotus, Ioan (m. 1308), teolog franciscan britanic,
- doctrina despre: Hristos 78; Filioque
   126; Dumnezeu 77, 80-81; har 81;
   Maria 78, 89, 98-100, 164; pocăință
   142, 173, 327; predestinare 80-81;
   rațiune 109, 111; Scriptură 109, 164

 relaţia lui ~ cu: Anselm 78; Toma de Aquino 66, 111

### $\mathbf{E}$

Eck, Johann (m. 1543), profesor romanocatolic la Ingolstadt 280-307, 220, 245

Edwards, Jonathan (m. 1758), teolog reformat din Noua Anglie 275

Efes, Conciliul de la ~ din 431, 200, 377 Efes, "Sinodul tîlhăresc" de la ~ din 449, 148

Epicureism 257, 268

Epifanius (m. 403), episcop de Salamis 237

Episcopat 126, 130, 138, 159, 161-162, 215-216, 326, 333-334, 341, 344, 348

Episcopius, Simon (m. 1643), teolog arminian 268-275

Erasmus, Desiderius (m. 1536), umanist și cărturar 183, 282-307, 335-337

- doctrina despre: Biserică, 303; om 183, 211, 292; Maria 295, 336; predestinare și osîndire 255, 260; taine 301, 326; Scriptură 221-222, 342; tradiție 183, 302, 335
- invățătură a lui ~ 237, 304, 335, 338, 355, 370

Erezie și eretici 110, 141, 153-154, 158, 280, 362. Vezi și nume ale ereziilor și ereticilor

Eshatologie 64, 87

- componente ale ~: Antihrist 88-89, 154, 213, 215, 303, 344, 350; moarte 176, 177, 185, 189, 204, 209, 311; purgatoriu 110, 180-181, 284-285, 316, 339, 350; vederea lui Dumnezeu 154, 227-228, 267
- Euharistie 102-108, 200-203, 217-220, 229-241
- definită ca: pîine şi vin 102-108; principala taină 102, 291-292; împărtăşire 240, 291, 339; împărtăşire sub una sau ambele specii 63, 67, 110, 146, 166-169, 213-214, 283, 306-307, 331; consubstanțiere 240, 302; semn al legămîntului 277; pomenire 240, 243, 339; prezență 240; făgăduință 291; prezență reală 102, 200-202, 221, 290, 291, 322, 329, 359; taină 291-292;

- jertfă 105, 219, 231-232, 237, 239, 277, 305, 329-331; simbol 231-232, 291; substanță și manifestări exterioare 102, 106-107, 232, 240, 292; testament 291; transsubstanțiere 105-108, 230, 232, 237, 239, 243, 292, 329, 351
- doctrina despre ~ la: anabaptisti 343; Augustin 60, 104, 230, 235, 291, 331; Berengarius 103-104, 238, 292; Bucer 291; Bullinger 229-241, 201; Calvin 229-241, 220, 226; Pseudo-Dionisie 339; Duns Scotus 105; Aegidius Romanus 107; Hus și husiții, 67, 103, 108; Irineu 277; Ioan de Paris 104, 106; Laski 240; Conciliul de la Lateran din 1215, 105, 322; Luther 200-203, 214, 220, 226, 239, 291; Nicolaus Cusanus 63; Oecolampadius 200, 217; Petru Lombardul 104; Radbertus 103; Conciliul de la Trident 322, 328-332; William Ockham 63, 103, 106; Wycliffe 104, 107

Eusebiu (m. cca. 340), episcop de Cezareea 126, 277, 333, 338, 357

Erezia eutihiană 200, 377

Evanghelie 208-222. Vezi și Hristos; Scriptură; Cuvîntul lui Dumnezeu

- definită drept: cartea Noului Testament 92, 170, 208, 251; porunca sărăciei (vezi Sărăcie); cunoașterea lui Dumnezeu 208; propovăduirea pocăinței 212; făgăduință 208; revelație și poruncă 251; regula vieții 245; învățătura lui Hristos 212; comoară a Bisericii 172
- relaţia ~ cu: Biserica 169, 296-307, 367;
   îndreptăţirea 182, 191; legea 209-213,
   250-252, 278, 319, 375; predestinarea
   266

"Evanghelic" ca denumire confesională 172, 342, 343. Vezi și Catolic; Evanghelie; Reformat

Extrema oncțiune sau mirungerea bolnavilor 290, 324, 326

### $\mathbf{F}_{\cdot}$

Fapte 189, 192, 195, 210-211, 219, 260, 287-288, 318-319. Vezi și Credință; Îndreptățire; Iubire

- definite: prin credință 199-200, 287-289, 317, 324, 342, 375; atribuire 192, 194, 288-289, 315-316, 350-351
- doctrina despre ~ la: anabaptişti 350-351; Bullinger 182; Calvin 182, 194;
   Luther 172-197, 213; Melanchthon 194;
   Osiander 193-194; epistolele pauline
   190; teologia protestantă 182, 193; Conciliul de la Trident 312-320; teologia unitariană 350-351
- Fecioara Maria 57, 63, 66-67, 69, 89-100, 295, 332, 336, 364, 377, 404
- Ferrara. Vezi Basel-Ferrara-Florența, Conciliul de la ~

Filioque 68, 127, 348

Fisher, John (m. 1535), episcop romanocatolic de Rochester 174-175, 280-307

Flacius, Matthias [Illyricus] (m. 1575), profesor luteran la Jena 186-188, 194

Florența, Conciliul de la~. Vezi Basel--Ferrara-Florența, Conciliul de la ~

- Francisc de Assisi (m. 1226), sfînt şi reformator spiritual; şi franciscani 66, 73, 87, 93, 109, 135, 139, 156, 158, 320-321
- Frankfurt, Profesiunea de credință catolică a Bisericii exilaților de la ~, mărturisire de credință reformată din 1554, 246-247
- Frith, John (m. 1533), reformator englez 180
- Fugger, casa de ~, familie de bancheri germani 178

### G

- Gabriel Biel (m. 1495), profesor la Tübingen 76, 96, 101, 155, 156, 169, 184, 287
- Gerhard, Johann (m. 1637) profesor luteran la Jena 358-383
- Gratian (m. cca. 1159), sistematizator al dreptului canonic 147, 153-154, 165, 300. Vezi și Lege, canon
- Grigore de Rimini (m. 1358), teolog augustinian 71, 75, 82
- Grigore I (m. 604), papă 113-114, 150, 161, 162, 337, 400
- Grigorie (m. 389), născut la Nazianz, teolog și episcop 126, 378, 402
- Grigorie (m. cca. 395), episcop de Nyssa 113

Gropper, Johann (m. 1559), teolog la Xanten și Bonn 287, 289, 316, 326, 327

- Grotius, Hugo [Huig de Groot] (m. 1645), teolog arminian 352, 383
- Guerrerus, Petrus, de Logrono (m. 1576), arhiepiscop de Granada 330
- Guido Terrena de Perpignan (m. 1342), teolog carmelit 152-153
- Gură de Aur, Ioan (m. 407), patriarh de Constantinopol 126, 237, 331, 336, 400

### Н

- Har 89-108, 188-195, 396-405; definit 195, 263, 269, 289, 316, 401-402. Vezi și Augustin; Biserică; Dumnezeu; Îndreptățire; Om; Maria; Taine; Mîntuire; Cuvîntul lui Dumnezeu
- Heidegger, Johann Heinrich (m. 1698), profesor reformat la Zürich 362-374, 384--395
- Henric de Cremona (m. 1312), episcop de Reggio 118, 130
- Henric de Kalteisen (m. 1465), teolog dominican și episcop titular de Cezareea 138, 156
- Henric Heinbuche de Langenstein (m. 1397), profesor de teologie la Viena 109
- Henric VIII (m. 1547), rege al Angliei 247, 282, 290, 298
- Hermeneutică. Vezi Scriptură
- Heshusius, Tilemann (m. 1588), episcop luteran de Samland 187, 190, 238
- Hincmar (m. 882), arhiepiscop de Reims 145, 150
- Hristos. Vezi și Euharistie; Dumnezeu; Îndreptățire; Maria; Mîntuire; Treime; Venerare
  - definit ca: anhypostaton și enhypostaton 378; înălțat la cer 159, 200-201, 381; persoană complexă 378-379; Dumnezeu-Om 199; cap al Bisericii 122; homoousios 249, 329, 349, 352, 356; smerit și slăvit 376; rege 120, 131; Logos 193, 202, 208, 353, 355; oglindă 208, 266, 276; omniprezent 201-202, 240-241, 380; predestinat 267, 388; taină 219, 230; al doilea Adam 185, 271, 392; Fiul lui Dumnezeu 79, 352; subordonat Tatălui 353; două firi 198, 200-202.

376-377; unire, cu comunicarea însușirilor 92, 127, 176, 202, 204-205, 377-381; obiect al venerării 356, 378

lucrarea lui ~ 74-79, 378, 381, definită ca: acceptare 78; împlinire a legămîntului 278, 393; pildă 86-88, 206, 347; îndreptățire 192, 314-315 (vezi și Îndreptățire); dătător de lege 206, 251, 319 (vezi și Lege); rezervat celor alesi 84, 273-274, 382, 392; mijlocitor al mîntuirii 295, 205, 250-251, 352; ascultare, activă și pasivă 194, 205, 250-251; revelație 208, 352; jertfă și preotie 105, 129-130, 194, 215, 230, 242-243, 274, 277, 291, 330-331 (vezi si Euharistie, definită ca jertfă); răscumpărare 75-76, 198-199, 203-204, 274, 284, 299, 316, 327, 351, 382-383, 393; Mîntuitor al Fecioarei Maria 97; universal 271, 340-341, 382; biruință 204, 208, 209-210, 382

Hoen [Honius], Cornelius (m. 1524), umanist olandez 200, 233

Hollaz, David (m. 1713), teolog luteran 374-384

Homoousios. Vezi Hristos, persoana lui ~, definit ca homoousios

Honorius I (m. 638), papă 151, 153, 366 Hooker, Richard (m. 1600), teolog și apologet anglican 372-373

Hubmaier, Balthasar (m. 1528), teolog anabaptist 56, 334, 341-349

Hus, Jan (1415), teolog şi reformator ceh, şi husiţi 118-170, 216, 253, 303, 305

### I

Iacob de Viterbo (m. 1307/1308), călugăr augustinian și arhiepiscop de Napoli 119, 133, 166

Iacov, apostol 159

Ierarhie 305, 307, 326. Vezi și Biserică; Episcopat; Papă; Preoție

Ieronim (m. 420), traducător biblic și teolog monastic. Vezi și Scriptură, traduceri ale ~ 160, 162, 220, 308, 326, 336, 338, 339, 370

Ieronim, Pseudo-Împietrirea inimii lui Faraon 259

Ignatie (m. cca. 107), episcop de Antiohia 339 Ilarie (m. 367), episcop de Poitiers 237, 336

Imagini (icoane) 254, 281, 285, 294, 344, 385

Indulgențe 163, 178-179, 316, 328, 396. Vezi și Pocăintă

Infailibilitate. Vezi Biserică; Conciliu; Papă; Scriptură

Inocențiu al III-lea (m. 1216), papă 105, 153, 239

Inocențiu al X-lea (m. 1655), papă 397, 405

Insuflare. Vezi Duhul Sfint; Scriptură Ioachim de Fiore (m. 1202), teolog și mistic apocaliptic 121

Ioan (m. cca. 749), născut la Damasc, teolog grec 93, 237, 281, 378, 381

Ioan Botezătorul 99, 101, 325

Ioan de Palomar (cca 1430), arhidiacon de Barcelona 156

Ioan de Paris (m. 1306), teolog dominican 104, 106, 107, 119

Ioan de Ragusa [Dubrovník] (m. 1443), cardinal 59, 124, 141

Ioan Scotus Eriugena (m. cca 877), teolog și filozof 114, 238

Ioan al XXII-lea (m. 1334), papă 135, 153, 154, 156, 157

Ioan, apostol 94

Iosif, sotul Mariei 91, 92, 99, 101

Irineu (m. cca. 200), episcop de Lyon 237, 277, 304, 333

Isidor (m. 636), arhiepiscop de Sevilla 157 Islam 121, 340-341, 362

Israel și iudaism: legămînt și mîntuire pentru ~ 276-279, 339, 391, 393 (vezi și Legămînt); istoria ~ 108, 155, 270; legea pentru ~ 159, 253-254 (vezi și Lege); Scriptură pentru ~ 295, 300, 364, 365, 369-370 (vezi și Scriptură); cult pentru ~ 101, 296, 306, 330

Iubire 112, 115, 127, 174, 196, 286-288, 318. Vezi și Credință; Dumnezeu; Fapte

Iuda Iscarioteanul 143, 174, 235 Iustin Martirul (m. cca. 165), apologet 356

### Î

Închinare

- autoritatea ~ 71, 292, 313-314, 340, 355, 398:
- componentele ~: Ave Maria 90; frîngerea pîinii 243; calendarul anului bisericesc 95; cultul sfinților 294-295, 350 (vezi și Sfinți); devoțiunea euharistică 104-105, 225-226, 232, 238-239, 292, 305, 310, 322-323, 339; imnuri 203, 217, 223, 252; imagini (vezi Imagini); Rugăciunea Domnească 90, 96, 191, 217, 356, 370; evlavia față de Fecioara Maria (vezi Fecioara Maria); rugăciune 71, 78, 83, 85-86, 91, 265, 398; rugăciuni pentru morți 284, 398; liturghii protestante 234, 242, 252; Salve Regina, 295; Stabat Mater, 93; cultul lui Hristos 356, 378

Îndreptățire, 172-197, 288-289, 312-320. Vezi și Hristos; Credință; Har; Merit; Mîntuire;

Îngeri, doctrina despre 67, 81, 90, 93, 98, 101, 114, 145, 257, 279, 336, 352, 356, 362, 370, 396

### J

Jakoubek ze Stříbra (m. 1429), teolog husit 108, 110, 137, 141, 162-163, 167. *Vezi și* Hus

Jan Rokycana (m. 1471), teolog husit 124 Jansen, Cornelius [Cornelius Jansenius cel Tînăr] (m. 1638), teolog la Louvain și episcop de Ypres; și jansenism 395--405

Johannes de Brevi Coxa (m. 1423), profesor la Paris 164 Jurăminte 347, 385

# K

Keckermann, Bartholomaeus (m. 1609), profesor la Gdansk 368, 384-395 Knox, John (m. 1572), reformator scoțian 253

### $\mathbf{L}$

Lactanțiu (m. cca. 320), apologet 227 Laínez, Diego (m. 1565), superior general al Societății (sau Companiei) lui Iisus 315, 316 Lanfranc de Bec (m. 1089), teolog și arhiepiscop de Canterbury 238

Langland, William, autor al poemului din secolul al XV-lea, *Plugarul Piers* 173

Laski, Jan [Johannes a Lasco] (m. 1560), nobil polonez și teolog reformat 225, 240, 241

Lateran, al patrulea Conciliu din 1215, 173, 239, 292, 322, 328, 329

Latimer, Hugh (m. 1555), reformator anglican 198, 231

Law, William (m. 1761), teolog anglican 383

Legămînt, doctrina despre ~ 174, 270, 275-279, 345, 387-394

Lege. Vezi și Hristos; Evanghelie; Îndreptățire

- lege canonică 63, 103, 139, 147, 159, 164-165, 173, 178, 305, 344; lege rituală și morală 159, 210-211; Decalogul 69, 190, 210, 212-213, 217, 251-253, 354; lege mozaică 177, 189, 250, 278; lege naturală 101, 131, 211, 373, 392; lege socială și politică 131, 254, 279, 373 (vezi și Biserică și stat)
- doctrina despre ~ la: Calvin şi calvinism 250-254; Luther şi luteranism 177, 205; Zwingli 250-251

Leipzig, disputa de la ~ din 1519, 297, 302, 307, 333

Leon I (m. 461), episcop de Roma 377 Leon al X-lea (m. 1521), papă 179-181, 282, 303, 311, 319, 328, 335

Lessing, Gotthold Ephraim (m. 1781), gînditor și om de litere german 341

Liberius (m. 366), episcop de Roma 151 Linus, primul episcop al Romei după Petru 128

Luther, Martin (m. 1546), reformator german; și luteranism 171-222, 280-307, 361-384

### M

Madruzzo, Cristoforo (m. 1578), episcop cardinal de Trident 322

Magie și superstiție 230-231, 237, 253, 283, 329

Maniheism 183, 185, 269, 292, 367, 399 Marburg, Colocviul de la ~ din 1529 182, 193

Marcion (m. 160), eretic din Roma 210, 270

Maria Magdalena 157, 174, 403

Marsilius de Padova (m. 1342), filozof politic 55, 119, 136, 147, 157, 179

Matia, apostol 124

Melanchthon, Philip (m. 1560), reformator german 55, 56, 171-222, 225, 237, 256, 294. Vezi și Apologia Confesiunii de la Augsburg; Confesiunea de la Augsburg

Melchisedec 130-131

Menno Simons (m. 1561), teolog anabaptist 334, 341-349

Merit 88, 179, 187-189, 191, 219, 284, 293, 318, 403. Vezi și Har; Îndreptățire; Răsplată; Fapte

Micul catehism de la Westminster, mărturisire de credință reformată din 1647, 241

Miranda, Bartholomaeus de [Carranza] (m. 1576), teolog dominican și arhiepiscop de Toledo 316

Mîntuire, definită ca: îndumnezeire 115-116, 289, 346, 382; iertarea păcatelor 88, 191, 193, 287-288, 314-315, 341, 399 (vezi și Hristos, lucrarea lui ~, pocăință); dar al harului 195, 314, 395-405 (vezi Har); imitarea lui Hristos 84-87, 347 (vezi și Hristos, lucrarea lui ~, definită ca pildă) îndreptățire (vezi Îndreptățire); limitată 273-274; sfințire și înnoire, 315; universită 274, 339-341

Misticism, și teologie mistică 73, 112-117 Moise 116, 142, 176, 209-211, 248, 250, 251, 260, 278, 306, 364, 374, 391, 394. Vezi și Israel; Lege, mozaică

Molina, Louis 395-405

Monasticism, și călugări 158, 168, 283, 284. Vezi și nume ale ordinelor

Monotelism 378

Montbéliard, Colocviul de la ~ 255

Monte, Giovanni Maria Ciocchi del (m. 1555), cardinal, apoi papă sub numele de Iuliu al III-lea, 320

Morus, Thomas (m. 1535), lord cancelar al Angliei 282-307, 396

Mosheim, Johann Lorenz von (m. 1755), profesor la Göttingen 395 Münster, localitate anabaptistă 347 Münzer, Thomas (m. 1525), reformator

anabaptist 334

Musso, Cornelio (m. 1574), franciscan și episcop de Bitonto 314, 323

### N

Natură, 68, 97, 187, 233-234, 245, 264-265, 372, 376; natură și har, 275, 360, 401-402. Vezi și Hristos; Har; Lege

Nausea, Friedrich [Grau] (m. 1552), episcop de Viena 329

Nestorie (m. cca. 451), episcop de Constantinopol; și nestorianism 169, 200, 348, 362, 377

Niceea, Conciliul de la ~ din 325, 148, 199, 218, 348-351

Niceea, Crezul de la ~ 55, 56, 102, 118, 120, 157, 162, 218, 249, 348, 349

Nicolas de Clémanges (m. 1437), umanist și teolog 125

Nicolaus Cusanus (m. 1464), cardinal și teolog german 113-117, 118-170, 340; citat, 65, 76, 267, 285, 331

Noe 278, 391

Nuño, Diego (m. 1614), rector al Colegiului dominican Sfîntul Grigore din Spania 401

#### O

Ockham William (m. 1347), teolog franciscan englez 59

doctrina despre: adevărul catolic și erezie
 110; Biserică 119, 136; Euharistie 63,
 104, 106; papă 121, 136, 154; predestinare 86; preoție 137, 139;
 Scriptură 164

Oecolampadius, Johannes (m. 1531), reformator din Basel 223-279, 200, 302, 328

Omul. Vezi și Hristos; Har; Îndreptățire; Mîntuire

definit ca: înrobit 183-188, 293, 319, 345, 350, 375, 385, 399; trupesc 396; liber 84, 183-184, 293, 299, 319, 399-400; chip al lui Dumnezeu 73, 185, 263; chip al lui Satan 185-186; drept şi păcătos în același timp 197, 213, 311, 316, 350; păcătos 64, 176, 183, 188, 204, 262-263, 293, 310-311, 345

- Ordinul augustinian 69, 286, 311, 312, 318, 320
- Ordine, sfinte, și hirotonire 139, 141, 291, 324, 326. Vezi și Biserică; Slujire; Preoție; Taine; Simonie
- Origen (m. cca 254), teolog și învățat din Alexandria 338, 343
- Osiander, Andreas (m. 1552), teolog luteran 193-195

### P

Palladius (m. 425), istoric monastic și presupus biograf al lui Ioan Gură de Aur 126

Paris, Universitatea din ~ 65, 109

Pascal, Blaise (m. 1661), teolog și filozof francez 360, 373-374, 398-405

Patavinus, Christophorus (m. 1569), superior general al călugărilor augustinieni 318, 320

Patripasism 379

Pavel, apostol 189-191, 197, 398; relația cu Petru 151, 159, 303. Vezi și indexul biblic; Apostoli; Petru; Scriptură

Paul al III-lea (m. 1549), papă 308

Paul al V-lea (m. 1621), papă 397

Pelagius și pelagianism. Vezi și Augustin; Har; Omul

- relația cu: Augustin 183, 261-262, 403;
  Bernard de Clairvaux 399; Bradwardine 70, 83; Gabriel Biel 174; Grigore de Rimini 71, 82; Jansen 397, 401-402, 404; Luther 183, 190; teologia protestantă 310-311; teologia reformată 261-263, 388, 392; teologia romano-catolică 292, 296, 395-405; Toma de Aquino 69; Conciliul de la Trident 314; Zwingli 262
- Pocăință și sistemul penitențial 64, 142, 172-177, 284, 290, 298, 305, 327, 339. Vezi și Har; Indulgențe; Căință; Taine
- definită ca remuşcare, spovedanie şi răscumpărare 142, 174, 179, 327; remuşcare şi căință 174-175; spovedanie 173-175, 219, 178-179, 189, 284, 327, 351; răscumpărare (vezi şi Hristos, lucrarea lui ~ definită ca răscumpărare)

Papă și papalitate 118-170, 180, 303-305, 332, 366-367, 374

Petrarca (m. 1374), umanist italian 72-73 Petrus Aureolus (m. 1322), teolog franciscan și arhiepiscop de Aix-en-Provence 111 Petru Lombardul (m. 1160), "Maestrul Sentințelor" și episcop de Paris 104, 106, 119, 126, 147, 239

Petru, apostol 120, 128, 136, 159-162, 304, 366. Vezi și Indexul biblic; Apostoli; Pavel: Papă

Philipsz, Dietrich (m. 1568), teolog anabaptist olandez 342-349

Pighino, Sebastiano (m. 1554), copresedinte la Conciliul de la Trident 325 Pisa, Conciliul de la ~ din 1409 146 Pius al IX-lea (m. 1878), papă 100, 332 Pius al V-lea (m. 1572), papă 397, 404 Platon (m. 347 î.H.), filozof grec 72, 215, 227, 305, 374

Polanus, Amandus (m. 1610), profesor reformat la Basel 384-395

Pole, Reginald (m. 1558), arhiepiscop romano-catolic de Canterbury și cardinal 296-307

Ponțiu Pilat, procurator al Iudeii 130 Prima Confesiune helvetică, confesiune reformată din 1536, 246

Predestinare și osîndire 80-86, 176-177, 254-267, 275, 293, 320, 386-389. Vezi și Providență; Voința lui Dumnezeu

relaţia cu doctrina despre: Hristos 266-267 (vezi şi Hristos); Biserică (vezi Biserică, definită ca predestinată); legămînt 272, 278-279, 386-389; preştiinţă 81-83, 138, 139-144, 177, 207, 256, 259, 269, 388, 400

Preoție: harică 283, 305-306 (vezi și Donatism; Episcopat; Slujire; Ordine, sfinte; Taine); universală 131, 140-141, 143, 215-216, 301, 305-306

Prosper de Aquitania (m. cca. 463), călugăr din Marsilia 70, 71, 187, 404

Protestul arminian, mărturisire de credință arminiană din 1610, 268-270

Providență 255, 257, 264, 269, 358, 371, 385-386, 389

Purgatoriu. Vezi Eshatologie

### Q

Quenstedt, Johann Andreas (m. 1685), profesor luteran la Wittenberg 361-384

### R

Rambert de Bologna (m. 1308), discipol și apărător al lui Toma de Aquino 111

Ratramnus [Bertram] (m. 868), călugăr benedictin la Corbie 237-238

Rațiune 84, 106, 110-111, 115, 163, 207, 233, 344, 371. Vezi și Filozofie; Revelație Răsplată 154, 270, 293, 319, 403. Vezi și

Kaspiata 154, 270, 295, 319, 403. *vezi* și Merit

Răul 64, 267, 269. Vezi și Diavoli și demoni; Omul definit ca păcătos

"Reformat", ca denumire confesională 223--224. Vezi și Catolic; evanghelice

Reformă, chemarea la ~ 142, 282-283 Regensburg, Colocviul de la ~ din 1541,

316

Reimarus, Hermann Samuel (m. 1768), profesor la Hamburg 384

Respingere a Confesiunii de la Augsburg, răspunsul romano-catolic la Confesiunea de la Augsburg din 1530, 281-307; citată 225, 359

Revelație 206-208, 227, 249, 266, 270, 320, 332, 335-341, 363-364. Vezi și Evanghelie; Rațiune; Scriptură; Cuvîntul lui Dumnezeu

Ridley, Nicholas (m. 1555), episcop anglican al Londrei 232, 238, 254

Robert de Oxford (cca 1290), dominican englez 111

Rogers, Thomas (cca 1600), capelan al episcopului anglican al Londrei 155, 182, 261, 267

Rollock, Robert (cca 1600), teolog reformat scotian 389

Roma (şi roman) 119, 121, 133, 152, 156, 161-162, 169, 281, 296, 304, 334, 367. Vezi si Avignon; Papă

### S

Sabelianism 379-380

Salmerón, Alfonso (m. 1585), teolog iezuit

Sandys, Edwin (m. 1588), arhiepiscop anglican de York 236

Saumur, scoala de la ~ 391-392 Sărăcie 57, 87, 93, 134-139, 158, 295 Sfinți 94, 102, 105, 132, 161, 178-179, 205--206, 214, 277, 282-283, 294-295, 342, 350. Vezi și Biserică, definită drept comuniunea sfinților; Fecioara Maria; nume ale sfintilor

Schismă. Vezi Avignon; Biserică, definită ca una; Biserica de Răsărit; Hus şi husitii

Scriptură. Vezi și Biserică; Confesiuni; Crezuri; Tradiție; Cuvîntul lui Dumnezeu

autoritatea ~ 163-164, 249, 298, 309, 350, 372-373; canonul ~ 166, 170, 180, 247, 267, 297, 300, 308, 364-365; limpezimea ~ 221-222, 226, 242, 245, 299--300, 368; hermeneutica ~ 94, 109, 163, 165-166, 170, 189, 221-222, 232-235, 240, 273, 298, 299-300, 304, 331, 377, 389 (vezi și Tropi și figuri de stil); necunoașterea ~ 162, 283; infailibilitatea ~, 247, 375; insuflarea ~, 163, 166, 221--222, 243-244, 246, 368-371, 375 (vezi si Duhul Sfint); limbile originare ale ~ 247, 337, 347, 369, 370-371; suficiența ~ 357; textul ~ 369-371; traducerile ~ 247, 299-300, 302, 336-338, 369

doctrina despre ~ la: anabaptişti 348;
 Bellarmino 366; Bullinger 247; Calvin şi calvinism 247, 361-371; Irineu 334;
 Luther şi luteranism 221-222, 361-371; Zwingli 226

Septuaginta. Vezi Scriptură, traduceri ale ~ Seripando, Girolamo (m. 1563), cardinal și superior general al călugărilor augustinieni 307-332, 338

Serveto, Miguel (m. 1553), teolog unitarian 349-357

Sigismund (m. 1437), împărat al Sfîntului Imperiu Roman 133

Silvestru I (m. 335), episcop al Romei 162 Simbol. Vezi Taine

Simon, Richard (m. 1712), orator și cercetător biblic 374

Simonie 110, 141-142, 155

Sixtus al IV-lea (m. 1484), papă 95, 332 Soartă și determinism 84, 86, 188, 258,

263-264, 268-269, 270, 294, 386, 400--401

Socinus, Faustus [Fausto Sozzini] (m. 1604), teolog unitarian; și socinianism 334, 350-357, 378, 383, 392

Spener, (Philip) Jacob (m. 1705), teolog luteran pietist 384

Spengler, Lazarus (m. 1534), reformator laic din Nürnberg 186

Stapleton, Thomas (m. 1598), teolog romanocatolic englez 358, 363, 366, 390, 394, Stoicism 263-264, 269, 386

Strigel, Victorinus (m. 1569), teolog luteran 187

Suárez, Francisco de (m. 1617), teolog iezuit 398-405

Substanță 187-188, 352. Vezi și Euharistie

### $\mathbf{T}$

Taine 100-108, 213, 218-220, 226-241, 290-291, 321-332. Vezi și Biserică; Har; Taine individuale

Tapper, Ruard (m. 1559), profesor romanocatolic la Louvain 327

Tertulian (m. cca. 220), teolog din Africa de Nord 210, 236

Thomas de Sutton (m. după 1320), teolog dominican 78, 81

Toma de Aquino (m. 1274), teolog dominican; si tomism 66-69, 292

- doctrina despre: îngeri 67; certitudine 266, 320, 402; Hristos 378; Biserică 119, 159; creație 67, 110-111; Euharistie 67, 166; credință 196; Filioque 68, 126; preștiință 80; har 399, 401; har și natură 404; Fecioara Maria 67, 90; pocăință 175; sărăcie 67, 136-137; preoție 140; rațiune 110-112, 373; taine 101
- relația cu: Ambrosius Catharinus 285;
   Augustin 66-69; Bellarmino 362;
   Bradwardine 80; husiți 67; Luther 206;
   Pelagius și pelagianism 68; dogmatica protestantă 362; Stapleton 362; Conciliul de la Trident 313

Toma de Kempis (m. 1471), presupus autor al lucrării *Urmarea lui Hristos* 55, 69, 76, 87, 90

Torún, Colocviul de la ~ din 1645, 182, 363

Toussain, Daniel (m. 1602), teolog reformat din Heidelberg 255

Tradiție. Vezi și Apostoli; Biserică; Confesiuni; Concilii; Crezuri; Scriptură

autoritatea ~ 145, 298, 301, 364; definiția ~ 364; tradiția patristică 180, 183, 187, 199, 217, 249, 310, 313-314, 343, 351; respingerea ~ 189, 343; relația ~ cu Scriptura 57, 98, 163-170, 248-249, 309, 332, 363-364

Transsubstanțiere. Vezi Euharistie Treime, doctrina despre ~ 64, 121, 190, 198-200, 227, 299, 340-341, 348-357, 363, 372, 376

Trident, Conciliul de la ~, în 1545-1563, 247, 267, 280-332, 337-338, 369, 395-403

Trithemius, Johannes (m. 1516), abate de Sponheim si istoric 237

Tropi și figuri de stil 239-240, 242, 244, 354; metaforă 233, 262, 284, 352, 377, 380-382, 389; metonimie 233, 262; sinecdocă 380

### $\mathbf{U}$

Ubertino de Casale (m. cca. 1330), conducător al franciscanilor spirituali 75, 135, 139

Umanism, semnificația ~ pentru doctrină 60, 71-73, 335-341. Vezi și Erasmus Ungaria, Biserica reformată a ~ 252

Unitarieni 350-357 Unitatea fraților boemieni. *Vezi* Hus și husiti

Ursinus, Zacharias (m. 1583), teolog reformat german 225, 233, 236, 246, 252, 255, 268, 272, 277, 385. Vezi și Catehismul de la Heidelberg

#### v

Valla, Lorenzo (m. 1457), umanist italian 69, 71, 85, 90, 106, 151, 163, 186, 188, 336-337

Vasile (m. 379), episcop de Cezareea 165 Vatican, al doilea Conciliu de la ~ din 1962-1965, 332, 359, 374

Vatican, primul Conciliu de la ~ din 1870, 153, 332, 359, 366

Vauchop, Robert (m. 1551), arhiepiscop al Irlandei 310, 313, 322

Victor I (m. 198), episcop al Romei, 277 Vincențiu de Lerin (m. înainte de 450), călugăr și teolog 146, 155, 313, 333, 395

Vital du Four (m. 1327), cardinal și teolog franciscan 75

Voința (voia) lui Dumnezeu 64, 77, 85, 142, 174, 242-279

Vulgata. Vezi Scriptură, traduceri ale ~

### W

Walpot, Peter (m. 1578), episcop anabaptist de Moravia și Slovacia 342, 347 Westphal, Joachim (m. 1574), teolog luteran 224

Westfalia, Pacea din ~ din 1648, 223 Witzel [Wicelius], Georg (1575), teolog luteran reconvertit la romano-catolicism 283-307

Wycliffe, John (m. 1384), teolog și reformator englez

 doctrina despre: Hristos 75; Biserică 84, 124, 138, 156-157; Euharistie 104, 107; Dumnezeu 85; papă 154; predestinare 84, 183, 401; preoție 140; taine 101

### X

Ximénez de Cisneros, Francisco (m. 1517), cardinal arhiepiscop de Toledo 335

### $\mathbf{Z}$

Zabarella, Francesco (m. 1417), președinte al Conciliului de la Constanz 151 Zofingen, Disputa de la ~ din 1532, 342 Zwingli, Ulrich (m. 1531), reformator din Zürich 200-202, 223-279, 236, 293, 301, 330-340, 343, 345

### La Editura Polirom

### au apărut:

- Jaroslav Pelikan Tradiția creștină. O istorie a dezvoltării doctrinei I. Nașterea tradiției universale (100-600)
- Jaroslav Pelikan Tradiția creștină. O istorie a dezvoltării doctrinei II. Spiritul creștinătății răsăritene (600-1700)
- Jaroslav Pelikan Tradiția creștină. O istorie a dezvoltării doctrinei III. Evoluția teologiei medievale (600-1300)
- Jaroslav Pelikan Tradiția creștină. O istorie a dezvoltării doctrinei IV. Reformarea Bisericii și a dogmei (1300-1700)

### în pregătire:

Jaroslav Pelikan – Tradiția creștină. O istorie a dezvoltării doctrinei V. Doctrina creștină și cultura modernă (de la 1700)

### www.polirom.ro

Coperta: Angela Rotaru Tehnoredactor: Gabriela Ghețău

Bun de tipar: noiembrie 2006. Apărut: 2006 Editura Polirom, B-dul Carol I nr. 4 • P.O. Box 266 700506, Iași, Tel. & Fax (0232) 21.41.00; (0232) 21.41.11; (0232) 21.74.40 (difuzare); E-mail: office@polirom.ro București, B-dul I.C. Brătianu nr. 6, et. 7, ap. 33, O.P. 37 • P.O. Box 1-728, 030174 Tel.: (021) 313.89.78; E-mail: office.bucuresti@polirom.ro

Tiparul executat la S.C. LUMINA TIPO s.r.l. str. Luigi Galvani nr. 20 bis, sect. 2, București Tel./Fax: 211.32.60, 212.29.27, E-mail: office@luminatipo.com